

# 



# البار المالية المالية

نفله! لى العربية

صِّا لِحَ يُسْتُعُهِا وَيَ

استائبول 1999

#### الاساتذة الذين شاركوا في وضع المجلد الأول

الاستاذ الدكتور محمد عاكف آيدين الاستاذ الدكتو كمال بكديللي

الدكتور فريدون أمَجَن

الاستاذ الدكتور أكمل الدين إحسان أوغلى

الاستاذ الدكتور محمد ابشيرلي الاستاذة الدكتورة مُباهات كُوتُوك اوغلى

الاستاذ الدكتور ايِلْبَر اورْطَـايْـلـي

الاستاذ الدكتور بهاء الدين يَدِي يـلْـديـز

الاستاذ الدكتور عبد القادر أوز جان

كلية الحقوق - جامعة مرمرة (الباب الخامس)
كلية الآداب - جامعة استانبول (الفصل الثاني
من الباب الأول)
كلية الآداب - جامعة استانبول (الفصل الأول

من الباب الأول)

مدير عام إرسيكا ورئيس قسم تاريخ العلوم

بآداب استانبول (الاشسراف والتقديم) كلية الآداب – جامعة استانبول (الباب الثاني)

كلية الآداب - جامعة استانبول (الباب السابع)

كلية العلوم السياسية - ج. انقرة (الباب الثالث)

كلية العلوم والآداب - ج. المعمار سنان (الباب الرابع)

كلية الآداب - ج. حاجت تَپُه (الباب السادس)



الباد المادية المادية

#### سلسلة الدولة العثمانية تاريخ وحضارة: ٣ PC/5-94 ISBN 92-9063-081-7

اشراف وتقديم أكمل الدين احسان او غلى

مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية باستاتبول (إرسيكا)

العنوان YILDIZ SARAYI, SEYİR KÖŞKÜ BARBAROS BULVARI, BEŞİKTAŞ İSTANBUL, TÜRKİYE

> العنوان البريدي P.K. 24 BEŞİKTAŞ 80692 İSTANBUL, TÜRKİYE

هاتف 42 (0212) 45 (0212) فاكس 65 43 (0212)

تنضيد - DAVUT TEFİR

تصميم الغلاف - HATICE POLAT

YILDIZ YAYINCILIK, REKLAMCILIK, TİCARET VE SANAYİ A.Ş.,1999, İSTANBUL - الطباعة

الدولة العثمانية تاريخ وحضارة/ اشراف وتقديم أكمل الدين احسان اوغلى؛ ترجمة صالح سعداوي. – استانبول: مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية باستانبول، ١٩٩٩ ٢ ج (ج. ١ ص. XXXVIII, ٨٩٠): صور، وخرائط، وجداول؛ ٢٤ سم. – (سلسلة الدولة العثمانية تاريخ وحضارة: ٣)

المحتويات: ج. ١: الدولة والمجتمع والاقتصاد

يشتمل على كشاف وببليوغر افيا.

(جـ ۱) ISBN 92-9063-081-7 1. تركيا - التاريخ – الدولة العثمانية، ۱۲۸۸–۱۹۱۸ ۲. الدولة العثمانية – التاريخ ۱۲۸۸–۱۹۱۸ ۳. الدولمة

العثمانية - الحضارة ١ احسان اوغلى، أكمل الدين ١١ سعداوي، صالح١١١ (السلسلة)

107 11





# فهرس المحتويات

| صحيفة  |                                                                         |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| I      | فهرس المحتوياتفهرس المحتويات                                            |
| XVI    | قوائم الصور والخرائط والجداول والرسوم البيانية                          |
| XXIV   | مقدمة [أكمل الدين إحسان أو غلى]                                         |
| XXXV   | قائمة الاختصارات                                                        |
| XXXVII | جدول الأبجدية التركية الحديثة والقديمة                                  |
|        | الباب الأول                                                             |
|        | التاريخ السياسي للدولة العثمانية                                        |
|        | الفصل الأول: منذ قيام الدولة حتى معاهدة قَينارجه الصغرى                 |
| ٥      | أو لاً - مولد الامارة العثمانية ونموها                                  |
| ٥      | ١- الأناضول إيان ظهور الامارة العثمانية                                 |
| ٨      | ٢- تشكل إمارة الحدود العثمانية: عثمان بك وفكرة الجهاد                   |
|        | ٣- المناخ السياسي في مناطق التخـوم: العثمـانيون فـي مواجهـة الامــارات  |
| ١.     | التركمانية                                                              |
| 11     | ٤– الانتقال إلى منطقة الروملي: الفتح والاستيطان                         |
| 14     | ٥- ظهور أول دولة مركزية وانهيارها                                       |
| ۲.     | ٦- دَوْر استجماع القوة من جديد                                          |
| 77     | ثانياً – قيام الإمبراطورية                                              |
| 77     | ١- دَوْر الانتقال من الدولة إلى الامبر اطورية                           |
| **     | ٧- تذمر الأهالي والمشاكل الداخلية                                       |
| ٣.     | ٣- من موقعة چالديران إلى القاهرة: حل المسألة الشرقية والخلافة الاسلامية |
| 80     | ثالثاً - الإمبر اطورية في قمة عظمتها                                    |
| 80     | ١- التحول إلى "دولة عالمية": الواجبات الدينية                           |
| 77     | ٢- توسع القوة العثمانية في الغرب والشرق٠٠٠                              |
| £ 7    | ٣- السيطرة على البحر المتوسط والوصول إلى المحيط الهندي                  |
| ٤٤     | ٤- من فتح قد ص وموقعة الناختي [لبانتو] إلى زيتوا توروك: الدولة الأبدية  |

| ٤٨  | رابعاً - تصدع القوة العثمانية: بوادر الخلل ومحاولات البحث عن سبل تلافيها . |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨  | ١ – الاضطرابات الداخلية، والضعف الإداري والحروب                            |
| ٥٢  | ٢- الأمل في التصدي للانحطاط: الاصلاحات، محاولات وانتكاسات                  |
| ٥٤  | ٣- البحث عن سبل النجاح في المجال العسكري: عائلة كوپريلي                    |
| ٥٨  | خامساً – نهاية "السلام العثماني": عهد التفكك والانحطاط                     |
| ٥٨  | ١- التقهقر من فينا إلى قارالوفْچَه: الهزيمة                                |
| ٦.  | ٢- ما بعد قار لوفْچُه: محاولات استجماع القوة والتهيؤ للعودة                |
| ٦٣  | ٣- انتصارات هزيلة في الغرب ومعارك استنزاف في الشرق                         |
| ٦٦  | ٤– أطول مرحلة سلام ونهاية "الاسترخاء السلطاني"                             |
| ٧١  | لفصل الثاتي: الدولة العثمانية من معاهدة قَيْنَارجَه الصغرى حتى الانهيار    |
| ٧١  | أو لاً - بداية النهاية الطويلة: معاهدة قَيْنَارْجَه الصغرى وماتلاها        |
| ٧٢  | <ul> <li>الترتيبات التي جرت في عهد السلطان عبد الحميد الأول</li></ul>      |
| ٧٣  | ٢– قيام روسيا بضم القرم إلى أراضيها                                        |
| ٧٤  | ٣- حروب العثمانيين ضد روسيا والنمسا                                        |
| ٧٨  | ثَّانياً – الشعور بضرورة التجديد: "النظام الجديد"                          |
| ٧٨  | ١ – الإصلاحات في عهد السلطان سليم الثالث                                   |
| ۸۲  | ٢– حروب العثمانيين ضد الفرنسيين والروس والانجليز والأحلاف التي عُقدت       |
| ٨٦  | ٣- عاقبة "النظام الجديد": الاخفاق التام                                    |
| ٨٦  | ثالثاً – إعادة تنظيمُ البيت ونهاية الاشلوب النقليدي القديم                 |
| ٨٦  | ١- اعتلاء محمود الثاني عرش السلطنة العثمانية: انتكاسة أخرى                 |
| ۸٩  | ٢- الصلح مع انجلترا ونهاية أول تحالف مع روسيا                              |
| ۹.  | ٣- ثورات الصرب                                                             |
| ۹١  | ٤- مشاعر الفتور تجاه اليونانيين                                            |
| ۹ ٤ | ٥- معركة نوارين والحرب العثمانية الروسية واستقلال اليونان                  |
| 90  | ٦- المسألة المصرية                                                         |
| ٩٦  | ٧- الاصلاحات في عهد السلطان محمود الثاني                                   |
|     | $-\Lambda$ حل المسألة المصدية و مسألة المضابق                              |

| 1 . 7 | ٩- عهد "التنظيمات الخيرية" وفرمانات الإصلاح                                                  |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.۳   | ١٠ – حوادث المملكتين [الافلاق والبُغْدان]، ومشكلة النازحين وحرب القرم                        |
| ۲ ۰ ۱ | ١١- ما بعد حرب القرم                                                                         |
| 111   | رابعاً – هزيمة ٩٣: الامبراطورية المنهارة والسلطان عبد الحميد الثاني                          |
| 117   | ١ – حكم السلطان عبد الحميد وأصداؤه                                                           |
| ١١٨   | ٢- مشكلة الأرمن                                                                              |
| ۱۱۹   | ٣- حوادث جزيرة كريت والحرب العثمانية اليونانية                                               |
| ١٢.   | ٤ مسألة مقدونيا                                                                              |
| 1 7 2 | ٥- التطورات الحادثة في الولايات العربية                                                      |
| 170   | ٦- نهاية حكم السلطان عبد الحميد                                                              |
| 177   | خامساً – أعوام السقوط: الدستور الثاني والحرب العالمية الأولى والهدنة                         |
| 177   | ١– عهد الدستور الثاني: تفكك الامبراطورية                                                     |
|       | <ul> <li>٢- الحرب العثمانية الإيطالية وحرب البلقان: ضياع آخر الأراضي العثمانية في</li> </ul> |
| ١٣.   | افريقيا ومنطقة البلقان                                                                       |
| ۲۳۱   | ٣- بداية النهاية: الحرب العالمية الأولى                                                      |
| ۱۳۸   | ٤- عقد الهدنة والصلح: أعوام السقوط                                                           |
|       | الباب الثاتي                                                                                 |
|       | نظم الدولة العثمانية                                                                         |
| 10.   | الفصل الأول: نظم السراي العثمائي                                                             |
| ١٥.   | أو لاً – السلاطين العثمانيون                                                                 |
| 107   | ١- صلاحياتهم ومسئولياتهم                                                                     |
| 108   | ٢- مواردهم المالية                                                                           |
| 100   | ثانياً – نظم السراي العثماني                                                                 |
| 100   | <ul><li>١- السراي العامر "البلاط السلطاني"</li></ul>                                         |
| 107   | ٢- سراي طوپ قاپي٢                                                                            |
| 104   | أ- دائرة الحريم                                                                              |
| 101   | - السلطانة الوالدة                                                                           |

| 109   | – زوجات السلاطين                                                          |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| 109   | - الاميرات بنات السلاطين                                                  |
| ١٦.   | - الامراء أبناء السلاطين                                                  |
| 771   | ب– الـ "أندرون"                                                           |
| ١٦٥   | ج- أغا دار السعادة                                                        |
| ١٦٦   | د- الـ "بيرون"                                                            |
| 179   | الفصل الثاني: التشكيلات المركزية                                          |
| 179   | أولاً – التشكيلات المركزية بوجه عام                                       |
| 14.   | ثانياً – الديوان الهمايوني                                                |
| 177   | ١- أيام انعقاد الديوان                                                    |
| 177   | ٢- مكان انعقاد الديوان                                                    |
| ١٧٦   | ٣- الدخول للعرض                                                           |
| ١٧٧   | ثالثا – أعضاء الديوان الهمايوني                                           |
| ١٧٧   | ١- الصدر الأعظم                                                           |
| ١٨٤   | ٢- الوزراء                                                                |
| ۱۸۸   | ٣– قضاة العسكر                                                            |
| ۱۸۸   | ٤– الدفتردارون                                                            |
| ۱۸۸   | 0– النيشانجي                                                              |
| 198   | رابعاً - أقلام الديوان الهمايوني                                          |
| 198   | ١- رئيس الكتاب                                                            |
| 197   | ٢- الأقلام الأساسية                                                       |
| ۲.,   | ٣- الاقلام التابعة                                                        |
| ٤ • ٢ | ٤- مجالس الشورى                                                           |
| ۲.٥   | خامسا - من الباب الأصفي إلى الباب العالي [الباب العالي قبل عهد التنظيمات] |
| ۲۱.   | سادسا – النظام البيروقراطي العثماني                                       |
| ۲۱.   | ١ – الكَتَبَة                                                             |
| 712   | ٢- الدفاتر والأوراق                                                       |

| 717   | سابعا – الديبلوماسية العثمانية                                   |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| 77.   | ١ المسار التاريخي                                                |
| 777   | ٢– الامتيازات الأجنبية والديبلوماسية                             |
| 447   | ٣– العلاقات مع روسيا                                             |
| 779   | ٤– الفتوى والديبلوماسية                                          |
| 777   | ٥- الأجهزة التي تصيغ الديبلوماسية                                |
| ۲۳۳   | ٦- آراء الديبلوماسيين الغربيين في الديبلوماسية العثمانية ورجالها |
| 782   | ٧- السفراء                                                       |
| 770   | ٨– المترجمون                                                     |
| 777   | ٩- الديبلوماسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر              |
|       | ثامناً - من "القانون القديم" إلى "النظام الجديد"                 |
| ۲٤.   | [التغيير في نظم الدولة العثمانية]                                |
| 7 £ 7 | الفصل الثالث: نظم الإدارة في الإيالات [خارج استانبول]            |
| 7 £ 7 | أولاً- نظرة عامة                                                 |
| 70.   | ثانياً– الإيالة والبكلربكي                                       |
| 70.   | ١ – حكم الإيالة                                                  |
| 707   | ٢– ديوان الايالة أو ديوان البَكْلُرْبَكِي                        |
| 707   | ٣- البَكْلُر بْكِي                                               |
| ۲٦.   | ثالثاً – السنجق وأمير السنجق                                     |
| 777   | ۱– موارده ونفقاته                                                |
| 777   | ٢- حاشية أمير السنجق                                             |
| 77 £  | رابعا موظفون آخرون                                               |
| 775   | 1 – المتسلُّم                                                    |
| 770   | ٢– المحصيّل                                                      |
| 777   | ٣– الأعيان                                                       |
| 777   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |
| 777   | الفصل الرابع: الهيئة العلمية أو هيئة رجال العلم                  |
|       |                                                                  |

| 777       | أولاً- الانخراط في سلك الهيئة العلمية                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| 777       | ١- تعريفها وخصائصها                                               |
| 711       | <ul> <li>۲- ظهور مسلك أهل العلم وبوادر تشكله</li></ul>            |
| 710       | ٣- الامتيازات الممنوحة لأهل العلم                                 |
| ۲۸۲       | ٤ – عائلات رجال الهيئة العلمية                                    |
| 777       | ثانياً - نظام الملازَمَة                                          |
| 777       | ١- تعريفه وخصائصه                                                 |
| 787       | ٢- أسلوب تطبيق نظام الملازمة                                      |
| 449       | ٣- مواطن الضعف ومحاولات اصلاحها                                   |
| ۲٩.       | ثالثاً – نظام التعليم                                             |
| ۲٩.       | ١- الأجهزة التعليمية والمدرسة                                     |
| 791       | ٢- الكادر التعليمي                                                |
| 791       | <ul> <li>٣- اختبارات الدخول في سلك التدريس</li> </ul>             |
| 495       | رابعاً - النظام القضائي                                           |
| 498       | ١- الهيئة القضائية                                                |
| 790       | ٢- تعيين القضاة وعزلهم                                            |
| <b>79</b> | ٣- المحاكم الكبرى (مَوْلُويت)                                     |
| 799       | خامساً- رجالُ الهيئة العلُّمية [العُلْمَاء] في النظام البيروقراطي |
| 799       | ١ – قضاة العسكر                                                   |
| ۳٠١       | ٢ – شيخ الاسلام                                                   |
| ٣٠٣       | ٣- نقيب الأشراف                                                   |
| ۲۰٤       | ٤ – معلم السلطان                                                  |
| ۳.٥       | ٥- رئيس الأطباء (حكيمباشي)٥                                       |
| ٣.٥       | ٦- رئيس المنجمين (منجم باشي)                                      |
| ٣٠٦       | سادساً - مظاهر الضعف في جهاز الهيئة العلمية ومحاولات اصلاحها      |
| ۲۰٦       | ١- الهيئة العلمية في القرنين السادس عشر والسابع عشر               |
| ۳۱.       | ٢- الهيئة العلمية من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين           |

# الباب الثالث النظم الادارية في عهد "التنظيمات الخيرية" وماتلاه

|             | لفصل الأول: الهيكل الاداري في عهد التنظيمات                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۱۸         | أولاً - البيروقراطيون في عهد الننظيمات ورجال الاصلاح منهم       |
| 777         | ثانياً – عهد التنظيمات والنظام المالي المركزي                   |
| 277         | ثالثاً – الحكومة المركزية [الباب العالمي]                       |
| 770         | ر ابعاً – السلاطين العثمانيون والسراي في القرن التاسع عشر       |
| 757         | خامساً – الحكم المركزي و ادارة الولايات                         |
| ٣٥.         | سادساً – البلديات العثمانية الحديثة                             |
| 408         | سابعاً – الإدارة المركزية ووسائل الرقابة                        |
|             | الفصل الثاني: عهد التنظيمات المتأخر والدستور [المشروطية] الثاني |
| 777         | أولاً - إعادة تنظيم الحكومة المركزية                            |
|             | الباب الرابع                                                    |
|             | النظم العسكرية العثمانية                                        |
|             | الفصل الأول: القوات البرية                                      |
| ٣٨٢         | أو لاً - أو جاقات القَبُو قُوليه                                |
| ٣٨٢         | ١– اوجاقات القبوقولية المترجلة                                  |
| ٣٨٢         | أ – أوجاق العَجَمية                                             |
| ۳۸٤         | ب – " الانكشارية                                                |
| 791         | ج - " الجَبَجية                                                 |
| ۲۹۲         | د – " المدفعية                                                  |
| ۳9٤         | هـ - " سائقي عربات المدافع                                      |
| <b>790</b>  | و – " رماة القُمْبَر [الخُمْبَرَجيه]                            |
| 790         | ز- " حَفَّارِي الانفاق [اللغمجية]                               |
| <b>٣97</b>  | ٢- أوجاقات القبوقوليه الراكبة                                   |
| <b>~</b> a, | . 3 2 3 3                                                       |

| ۳۹۸ | ١- السباهية اصحاب التيمارات                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ٤٠١ | ٢ القوات المعاونة                                           |
| ٤٠١ | أ – قوات الطلائع                                            |
| ٤٠٣ | ب- وحدات الخدمات الفرعية في المؤخرة                         |
| ٤٠٤ | ج – قوات القلاع                                             |
| ٤٠٥ | ثالثاً – تدهور حالة التشكيلات العسكرية                      |
| ٤.٥ | رابعاً – محاولات الإصلاح                                    |
| ٤٠٧ | خامساً - السلطان سليم الثالث و "النظام الجديد"              |
| ٤٠٨ | سادساً - جيش "العساكر المنصورة المحمدية"                    |
| ٤١. | سابعاً – التطورات العسكرية بعد إعلان النتظيمات              |
|     | الفصل الثاتي: القوات البحرية                                |
| ٤١٥ | أو لاً - البحرية العثمانية                                  |
| ٤١٦ | ثانياً - الترسانات البحرية وتشكيلاتها                       |
| ٤١٨ | ثالثاً – الـ "قَبْطَان باشا" وإيالته                        |
| ٤١٩ | رابعاً – ورَش إنشاء السفن                                   |
| ٤٢. | خامساً – السفن العثمانية                                    |
| ٤٢١ | سادسا – تدهور حالة التشكيلات البحرية ومحاولات إصلاحها       |
| ٤٢٧ | الفصل الثالث: بداية الملاحة الجوية عند العثماتيين           |
|     | الباب الخامس                                                |
|     | النظم القاتونية في الدولة العثمانية                         |
|     | الفصل الأول: الهيكل العام للنظم القاتونية                   |
| ٤٢  | اولاً – انقسام النظم القانونية العثمانية إلى: شرعية وعُرفية |
| ٤٣  | ثانياً – الفقه العرفي والقانون                              |
| ٣٤  | ثالثاً – أسباب ظهور الحقوق العرفية                          |
| ٤٤  | رابعاً – العلاقة بين الحقوق الشرعية والحقوق العرفية         |
| ٤٥  | خامساً – مجالات استخدام الحقوق الشرعية والحقوق العرفية      |

|     | الفصل الثاتي: المحاكم العثماتية                    |
|-----|----------------------------------------------------|
| 800 | أو لاً –                                           |
| 800 | ١ – تكوينها وطريقة عملها                           |
| १०४ | ٢- وظائف المحاكم الشرعية                           |
| १०४ | أ- الوظائف القضائية                                |
| ٤٦١ | ب- " الأخرى                                        |
| 277 | ٣- معاونو القضاة                                   |
| 277 | أ- النواب                                          |
| ٤٦٣ | ب- شهود الحال                                      |
| ٤٦٤ | ج- القسّام                                         |
| ٤٦٤ | د– الكتبة                                          |
| १२० | ثانياً – الديوان الهمايوني                         |
| £77 | ثالثاً – دواوين الوزير الأعظم                      |
| ٤٦٦ | رابعاً - دواوين قاضي العسكر                        |
| ٤٦٧ | خامساً - المحاكم الأخرى                            |
| ٤٧١ | الفصل الثالث: المذهب الرسمي                        |
| ٤٨٣ | الفصل الرابع: الفتوى وعلاقتها بالقضاء              |
| ٤٨٩ | الفصل الخامس: مراجع القضاة في أحكامهم              |
| ٤٩. | أ – الكتب                                          |
| ٤٩١ | ب – مجاميع الفتاوي                                 |
| ٤٩١ | ج- القانوننامات                                    |
| ٤٩٣ | د – دفاتر السجلات الشرعية                          |
| ٤٩٧ | الفصل السادس: الطوائف الغير المسلمة                |
| ٤٩٧ | أ – أهل الذمة                                      |
| 0.0 | ب – المستأمنون                                     |
| 011 | الفصل السابع: القواتين العثمانية بعد عهد التنظيمات |

# الباب السادس

# المجتمع العثماتي

|       | العصل الأول: تركيب المجتمع العثماني                         |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 970   | أو لاً – مفهوم المجتمع عند العثمانيين                       |
| ۲۲٥   | ١- رجال الحكم والادارة: الفئة العسكرية                      |
| ٢٢٥   | أ– موظفو السراي                                             |
| ٥٣٣   | ب- رجال السيف [أهل العرف]                                   |
| 0 2 7 | ج– رجال الهيئة العلمية                                      |
| 0 & A | د- رجال القلم (قلميه)                                       |
| 001   | ٢– المحكومون: الرعايا                                       |
| 001   | ثانياً – المجتمع العثماني بحسب أشكال الاستيطان              |
| 001   | ١- أهل الحضر                                                |
| ۲۲٥   | ٢– أهل الريف                                                |
| ٥٧.   | ٣- البدو [الرحَل]                                           |
| 040   | الفصل الثاني: العائلة في المجتمع العثماني                   |
| ٥٨١   | الفصل الثالث: الدينامية الاجتماعية في المجتمع العثماني      |
| ०८९   | الفصل الرابع: الحياة اليومية في المجتمع العثماني            |
| ٦.٥   | الفصل الخامس: التغيرات التي طرأت على تركيب المجتمع العثماني |
|       | الباب السابع                                                |
|       | البنية الاقتصادية في الدولة العثمانية                       |
|       | الفصل الأول: النظام المالي عند العثمانيين                   |
| 177   | أو لاً – كيف يعمل النظام المالي                             |
| 177   | ١ – الدفتر دار                                              |
| ۳۲۲   | ٢- أقلام الشئون المالية                                     |
| 777   | ٣- الميز انيات                                              |
| 771   | ٤- الخزائن                                                  |
| 777   | أ- عهد الخزانة الواحدة                                      |

| 17 5  | ب عهد الخزائن المتعددة                                        |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ለ ሞ አ | ج- الانتقال إلى الخزانة الواحدة: خزانة المالية                |
| 179   | ثانياً – الضرائب                                              |
| 179   | ١- الضرائب الشرعية                                            |
| 179   | أ- ضريبة العُشر                                               |
| 131   | ب- الخراج                                                     |
| 1 2 1 | ج- الجزية                                                     |
| 131   | ٢- رسوم الرعية / أو الضرائب التي تؤدى للسباهي                 |
| 127   | أ- ضرائب على الرعايا المسلمين                                 |
| 150   | ب- ضرائب على الرعايا غير المسلمين                             |
| 150   | ج– الرسوم والضرائب الأخرى                                     |
| 1 2 7 | ٣- ضرائب العوارض                                              |
| 1 2 7 | أ- أسلوب توزيع الضرائب العارضة وأنواعها                       |
| 1 2 7 | ب- ضرائب العوارض بحسب أشكال جبايتها                           |
| 1 & 1 | ٤- الضرائب العرفية بعد عهد التنظيمات                          |
| 1 £ Å | أ- الضريبة الجماعية (عن جماعتن ويركمي)                        |
| 1 £ 9 | ب- الفصل بين ضرائب: الأملاك والأراضي والتمتع                  |
| 10.   | ثالثاً – موارد الدخل وإدارتها                                 |
| 10.   | ١ – نظام الـ (تيمار)                                          |
| 101   | ٢– نظام الـ (مقاطعه)                                          |
| 107   | ٣- نظام الـ (مالكانه)                                         |
| 107   | رابعاً – الاقتراض                                             |
| 107   | ١ – الاقتراض الداخلي                                          |
| 100   | ٢- الاقتراض الخارجي                                           |
|       | الفصل الثاتي: المعادن الثمينة والسياسة النقدية وسياسة الأسعار |
| 171   | أولاً – المعادن الثمينة                                       |
| 777   | ثانياً – السياسة النقدية                                      |

| 775  | ١- النقود العثمانية                        |
|------|--------------------------------------------|
| 777  | ٢- تجديد السكة وتصحيحها                    |
| 779  | ٣- الضربخانات العثمانية                    |
| ٦٧.  | ٤- المصارف                                 |
| 171  | ثالثاً – تقرير الأسعار والرقابة عليها      |
| 777  | ١ – نظام التسعير                           |
| 740  | ٢- نظام الاحتساب                           |
|      | الفصل الثالث: النشاط التجاري               |
| 779  | أو لاً – التجارة الداخلية                  |
| 779  | ١- أساليب التجارة الداخلية                 |
| ٦٨.  | ٢- مكانة استانبول في التجارة الداخلية      |
| 785  | ٣– التجار أصحاب النفوذ في التجارة الداخلية |
| ٦٨٢  | ٤- بعض قوانين الحظر والتحديد               |
| ٦٨٢  | أ- مبدأ الأقضية المغلقة                    |
| ٦٨٤  | ب- نظام الاحتكار أو الانحصار               |
| ٥٨٢  | ثانياً - التجارة الخارجية                  |
| ٥٨٦  | ١- الامتيازات النجارية                     |
| ٥٨٢  | أ– قبل عام ۱۸۳۸م                           |
| ٦٨٩  | ب– بعد عام ۱۸۳۸م                           |
| 191  | ٧- بعض قوانين الحظر والتحديد               |
| 798  | ٣- التجار أصحاب النفوذ في التجارة الخارجية |
| 19 £ | ثالثاً – الجمارك                           |
| 198  | ١- الجمارك الداخلية                        |
| 198  | أ- أنواع الجمارك الداخلية                  |
| 197  | ب- معدلات الرسوم الجمركية فيها             |
| 197  | ٧- الجمارك الخارجية                        |
| 197  | أ- محلات الدورم الحدد كمة فروا             |

|   | ب- التعريفات الجمركية                                 |
|---|-------------------------------------------------------|
|   | الفصل الرابع: خدمات النقل والبريد                     |
|   | أو لاً – المواصلات                                    |
|   | ١- المواصلات البرية                                   |
|   | أ- الطرق البرية ومنشآتها                              |
|   | ب- السكك الحديدية                                     |
|   | ٢- المواصلات البحرية                                  |
|   | أ- النقل البحري                                       |
|   | ب- المواني والأرصفة البحرية                           |
|   | ثانياً – وسائل الاتصال                                |
|   | ١- نظم البريد                                         |
|   | أ- البريد العثماني                                    |
|   | ب- البريد الأجنبي                                     |
|   | ٢– شبكة البرق                                         |
|   | لفصل الخامس: الصناعة                                  |
|   | أو لا ً - طوائف أرباب الحرف والصنايع                  |
|   | ۱ – نشأتها                                            |
| , | ٢- زعماء أرباب الحرف والصنايع                         |
|   | ٣- الدرجات والرتب بين أرباب الحرف والصنايع            |
|   | ٤- نظام الاحتكار بين أرباب الحرف والصنايع/ نظام الكدك |
|   | ٥– نظام الرقابة الذاتية بين أرباب الحرف والصنايع      |
|   | ثانياً - الصناعات الثقيلة                             |
|   | ١- الترسانة العامرة                                   |
|   | أ- في الحقبة الأولى [التقليدية]                       |
|   | أ/أ – الترسانات العثمانية                             |
|   | أ/ب – أنواع السفن                                     |
|   | أ/ج - الصناع العاملون في الترسانة                     |

|   | أ/د – مستلزمات صناعة السفن                           |
|---|------------------------------------------------------|
|   | ب – إصلاح الترسانة                                   |
|   | ٢- الطوبخانة العامرة                                 |
|   | أ- نبذة تاريخية                                      |
| • | ب- صناعة المدافع                                     |
| • | ج- أنواع المدافع المصنوعة في الطوبخانة العامرة       |
|   | ٣- البارودخانة العامرة                               |
| • | أ- نبذة تاريخية                                      |
|   | ب- صناعة البارود                                     |
|   | ثالثاً - الصناعات الصغيرة                            |
| • | ١ – صناعة النسيج                                     |
|   | أ- المنسوجات الصوفية                                 |
|   | ب- االمنسوجات الحريرية                               |
|   | ج- المنسوجات القطنية                                 |
| • | ٢- الصباغة                                           |
|   | ٣- الدباغة                                           |
|   | ٤ – السراجة                                          |
| , | ٥- صناعة القصب من الذهب والفضة (سيمكشلك)             |
|   | رابعاً - محاولات النهوض بالصناعة في القرن التاسع عشر |
|   | ١ – إقامة المصانع                                    |
| • | ٢- تشجيع الاستثمارات الخاصة: المعارض                 |
| • | أ- المعارض الدولية                                   |
|   | ب- المعرض العمومي العثماني                           |
| • | ٣- لجنة اصلاح الصناعة                                |
|   | ٤ – إقامة الشركات                                    |
|   | أ- شركة القَصّابين [صنّاع القصيب من الذهب والفضة]    |
|   | ب- شركة الدباغين                                     |

| 777         | ج- شركة السَّرَّاجين                    |
|-------------|-----------------------------------------|
| 777         | د- شركة القماشين                        |
| ٧٦٣         | هـ– شركة السباكين                       |
| ۲۲۲         | و – شركة الحدادين                       |
| ۲۲۲         | ٥- إقامة المدارس الصناعية               |
| ۷٦ <i>٥</i> | خاتمة الباب السابع                      |
| <b>٧</b> ٦٩ | ثبت زمني بأحداث التاريخ العثماني المهمة |
| V90         | قائمة مراجع التاريخ العثماني            |
| ٨٦٣         | الكشاف                                  |

# قوائم الصور والخرائط والجداول والرسوم البيانية أولاً - قائمة الصور والرسوم والمنمنات

- اسيونال غالري-لندن).
   صورة زيتية للسلطان محمد الفاتح (رسم: G. Bellini ناسيونال غالري-لندن).
- حسورة من المنمنمات للسلطان محمد الفاتح (رسم: سنان بك/ مكتبة متحف سراي طوب
   قابى H. 2153y. 10a).
- صورة بالحفر الزنكوغرافي رسمها أحد الرسامين الغربيين لمعسكر السلطان محمد الفاتح
   اثناء حصاره العظيم لمدينة استانبول (المكتبة الوطنية/ باريس).
- عام ۱۶۸۰ حسورة منمنمة رسمتها ريشة أحد الفنانين الغربيين لحصار جزيرة رودس عام ۱۶۸۰ تحت قيادة الوزير مسيح باشا (المكتبة الوطنية/ باريس).
- ٥- جلوس السلطان بايزيد الثاني على العرش (بريشة الفنان المبدع عثمان/ مكتبة متحف سراي طوب قابى H. 1523, y. 178a).
  - ٦- الأمير جم.
- ٧- صورة لمدينة حلب وقلعتها (رسمها مُطْرَاقجي نصوح، في كتاب "بيان منازل سفر عراقين"، مكتبة جامعة استانبول (T. 5964, y. 105b).
  - ٨- صورة لمكة المكرمة (من "دلائل الخيرات").
  - ٩- صورة للمدينة المنورة (من "دلائل الخيرات").
  - ١٠- مدينة الاسكندرية وميناؤها (من "كتاب البحرية").
- ۱۱- جلوس السلطان سليم الأول على العرش، من كتاب "هُنَرْنَامه" (صورة منمنمة لمحمد البروسوي/ مكتبة متحف سراي طوب قابي (H. 1523, y. 201a).
- ۱۲ جلوس السلطان سليمان القانوني على العرش، من كتاب "سليمان نامه" (صورة منمنمة للفنان عارفي/ مكتبة متحف سراي طوب قابى H. 1517, y.18a)).
  - ١٣- حصار فينا الأول لأحد الرسامين الأوربيين (١٥٢٩م)
- 18- برباروس خير الدين باشا في مجلس السلطان سليمان القانوني، من كتاب "سليمان نامه" (صورة منمنمة للفنان عارفي/ مكتبة متحف سراي طوب قابى H. 1517, y. 360a).
  - -۱۰ برباروس خير الدين باشا لأحد الرسامين الغربيين (فينا Kunsthistorisches Museum).

- 17- تقديم تاج مملكة المجر للسلطان سليمان القانوني بعد فتحه لها، منمنمة للفنان عارفي في (سليمان نامه).
  - ١٧-١٧- صورتان لمعركة لبانتي البحرية رسمهما اثنان من الفنانين الغربيين.
    - ۱۹ السلطان مراد الثالث، صورة رسمها أحد الفنانين الغربيين (I Turchi Codex Vindobonesis 8626).
- ۲۰ مدینة بغداد، صورة منمنمة لمطراقجی نصوح (من كتاب "بیان منازل سفر عراقین"/
   مكتبة جامعة استانبول 47b (T. 5964, y. 47b).
- ۲۱ السفير الألماني (Freiherr von Schwarzenhorn) يستقبله السلطان محمد الرابع وكان لا يزال في التاسعة أو العاشرة من عمره (١٦١٥م) (صورة رسمها أحد الرسامين الأوربيين محفوظة في قصر فادوز).
- ۲۲- المعركة التي حددت نتيجة حصار فينا الثاني (۱۲ سبتمبر ۱۹۸۳) (فينا، متحف (Museen der Stadt Wien).
  - ٢٣ قرا مصطفى باشا المرزيفوني (فينا، متحف Museen der Stadt Wien).
- ٢٤- صورة زيتية تصور يكرمي سكز چلبى زاده محمد سعيد باشا (المتحف الوطني بقصر فرساي).
  - ٢٥-٢٦- السلطان عبد الحميد الأول ورجال قصره (من كتاب دوسون).
- السلطان سليم الثالث مؤسس "دار الهندسة البرية الهمايونية" وواضع أسس جيش "النظام الجديد".
- ٨٢ ملك بروسيا فردريك ويلهلم الثاني وهو يستقبل احمد عزمي افندي سفير الدولة العثمانية
   إلى برلين فبرابر ١٧٩١م.
  - ٢٩ ملك انجلتر ا جورج الثالث يستقبل يوسف اكماه افندي أول سفير عثماني دائم (١٧٩٢م).
    - ٣٠-٣٠ السلطان محمود الثاني بالزي القديم والزي الجديد.
    - ٣٢- السلطان عبد المجيد مع قواد الجيوش المتحالفة التي شاركت في حرب القرم.
- ٣٣-٣٤-٣٥- مصطفى رشيد باشا (احدى صوره التي رسمت في اوربا) مع محمد امين عالي باشا وفؤاد باشا أبرز رجالات الدولة العثمانية في عهد التنظيمات الخيرية.
- ٣٦- وحدة جنود القزاق البولندبين وهم يتسلمون السنجق (العلم) من السلطان عبد المجيد في حرب القرم.

- ٣٧- مبايعة السلطان عبد المجيد.
- ٣٨- زيارة السلطان عبد العزيز لنابليون الثالث في باريس (١٨٦٧م).
  - ٣٩- السلطان عبد الحميد الثاني.
  - . ٤- حدود الدولة العثمانية طبقاً لمعاهدتي اياستفانوس وبرلين.
- ٤١ الباب العالى في عام ١٨٧٧م كما رأته احدى المجلات الانجليزية.
  - ٤٢- زيارة لضريح ارطغرول الغازي (أرشيف إرسيكا).
  - ٣٤- مظالم البلغار في حرب البلقان: صلاة أخيرة قبل تنفيذ الإعدام.
    - ٤٤ خريطة حمهورية تركيا.
  - ٥٥- لوحة تمثل موكب التشريفة (متحف استانبول للصور والتماثيل).
- 73- منمنمة من كتاب "هُنَرْنَامه" تصور الباب الهمايوني وساحة الفناء الأول في سراي طوب قابى (مكتبة متحف سراي طوپ قاپي 15b).
- ٧٤ الاستعداد للاحتفال بختان أو لاد السلطان (منمنصة للفنان لَـوْني في كتاب "سُورْنَـامهء و هبي"/ متحف سراي طوب قابي 4. (A. 3593, Y. 173b).
- ٤٨ كرسي العرش في (قُوصنُوَه) يجلس عليه السلطان بايزيد الصاعقة (منمنمة من كتاب المُنرِّنَامه"/ مكتبة متحف سراى طوب قابى H. 1523, y. 96b).
  - ٤٩- طغراء السلطان اورخان الغازي/ ٢٢٤م.
    - ٥٠- طغراء السلطان مراد الأول/ ١٣٦٦م.
    - ٥١- طغراء السلطان محمد الفاتح/ ١٤٤٦م.
  - ٥٢ طغراء السلطان سليمان القانوني/ ١٥٢٨م.
  - ٥٣- طغراء السلطان عبد الحميد الثاني/ ١٨٧٦م.
  - ٥٤- طغراء السلطان محمد السادس (وحيد الدين)/ ١٩١٨م
  - ٥٥- مراسم إلباس الخلعة (من كتاب "مجموعة تصاوير عثمانيه").
    - ٥٦- مخطط سراي طوب قابي.
    - ٥٧- مخطط دائرة الحريم السلطاني في سراي طوب قابي.
      - ٥٨- الديوان الهمايوني (للرسام جان بانيست فان مور).
      - ٥٩- كتبة الديوان الهمايوني أثناء العمل (من دوسون).

- ٦٠ عرضحالان يوضحان من التأشيرات والمعاملات التي جرت عليهما في دوائر الدولة المختلفة كيف كان يسير النظام البيروقراطي عند العثمانيين (ارشيف رئاسة الوزراء العثماني/ جودت بلديه رقم ٧١٧٤).
- 71- عرضحال آخر يكشف عن اسلوب النظام البيروقراطي في الدوائر المختلفة (أرشيف رئاسة الوزراء العثماني/ IE-Evkaf, 3698).
- 77- براءة (مرسوم سلطاني) عليها تأشيرات ومعاملات من الأقلام والدوائر المختلفة (ارشيف رئاسة الوزراء العثماني، قسم الفرمانات المذهبة رقم ١/٥٦٢).
- 77- منظر للديوان الهمايوني لعل أحد الرسامين الغربيين أعده لكتاب المؤرخ الألماني جو هانس لو فنكلاو.
  - ٦٢- أحد المراسم للسلطان سليم الثالث أمام "باب السلام" في سراي طوب قابي.
- -70 أحد فرمانات السلطان سليم الثالث حول عدم الانقال على مترجم السفير الفرنسي بالجزية والرسوم والضرائب (أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، قسم الفرمانات المذهبة رقم 11/٤٦٣).
- 77- استقبال الوزير الأعظم داماد ابراهيم باشا لسفير النمسا وفريقه (من كتاب "سليمان نامه" لعارفي/ مكتبة متحف سراي طوب قابي 40. H. 1517, y. 328a).
  - ٦٧- نموذج قواعد البروتوكول في أقاليم الدولة: زيارة قام بها أحد القناصل لقاضي إزمير.
    - ٦٨- خريطة "الامبراطورية التركية" التي رسمها جان جانسون.
      - ٦٩- قصر العظم في دمشق (نهاية القرن ١٩).
- ٧٠ براءة (مرسوم سلطاني) من مراد الثالث إلى احمد باشا بكلربكي الروملي حول تجديد حدود عقد الملك الذي منح له (ارشيف رئاسة الوزراء العثماني، قسم الفرمانات المذهبة رقم ١/١).
- حسورة منمنمة لعارفي تصور خروج الأمراء لتعيينهم على السناجق المختلفة (سليمان نامه، مكتبة متحف سراي طوب قابي H. 1517, y.335a).
- ٧٢- مرسوم للزعامة (زعامت) حصل عليه ابراهيم بن محمد نائلي في ناحية بَرْغمَا (أرشيف رئاسة الوزراء العثماني/ قسم الفرمانات المذهبة ١/١).
- ٧٣- أربع صفحات من كتاب "قوانين عُرفيه، عثماني" عن "الفصل الأول في أحوال صاحب التيمار..."

- ٧٤- الباب العالى بريشة أحد الفنانين الغربيين.
- ٧٥- ميدالية "التنظيمات الخيرية" والنياشين العثمانية.
- ٧٦- التعليم الحرفي في عهد السلطان عبد الحميد الثاني ومشغل للنسيج (أرشيف إرسيكا).
  - ٧٧- سعاة البريد ذوو الدراجات (أرشيف إرسيكا).
  - ٧٨- فريق الموسيقات العسكرية (مَهْتَرَان) من كتاب "مجموعه، تصاوير عثمانيه".
    - ٧٩ أغا الانكشارية، من كتاب:

#### (Mahmud Şevket Paşa, Osmanlı Teşkilat ve Kıyafet-i Askeriyyesi)

- ٨٠- أحد ضباط الانكشارية ممن يعرفون باسم (چورباجي) (كتاب محمود شوكت باشا).
- ٨١- أحد ضباط الانكشارية ممن يعرفون باسم (سَكْبَان باشي) (كتاب محمود شوكت باشا).
  - ٨٢- بعض الأسلحة التي كان يستخدمها الجيش العثماني.
  - ۸۳ نفر من الجاويشية (چاوش) ...I Turchi, Codex...
  - ٨٤ من الجنود المغيرة (آقينجي) ...I Turchi Codex...
  - ٨٥- الشارات والنياشين الخاصة باورطات وبلوكات الانكشارية.
  - ٨٦- الشارات والنياشين الخاصة باورطات وبلوكات الانكشارية.
    - ٨٧- اسطى الجلفطة.
      - ٨٨- أحد السباهية.
    - ٨٩- بعض الأسلحة النارية التي استخدمها الجيش العثماني.
      - ٩٠- أحد المدافع التي صنعها العثمانيون.
- ٩١- أحد السواري الدلاة في أواخر عهد الدولة (دلي سُواري) (المتحف العسكري باستانبول).
  - ٩٢- ضابط مدفعية (طويچي باشي) (المتحف العسكري باستانبول).
  - ٩٣- أحد جنود الخَمْبَرَجيه (خمبره جي) (المتحف العسكري باستانبول).
  - 9٤- من جنود الانكشارية، المترجلة (يايا)، والراكبة (صولاق) ... Turchi, Codex
    - 90- من جنود السباهية بسلاحهم ... Turchi, Codex
- 97- أحد السواري الدلاة بين فرسان العدو (من كتاب "سليمان نامه"/ مكتبة متحف سراي طوب قابي 41. 1517, y. 212a).
  - ٩٧- من جنود جيش "النظام الجديد".
  - ٩٨- من جنود جيش "العساكر المنصورة المحمدية" إبان تشكيله.

- ٩٩- من جنود جيش "العساكر المنصورة المحمدية" إبان تشكيله.
- ١٠٠- العساكر المنصورة المحمدية في عهد السلطان عبد الحميد الثاني.
- ۱۰۱ من ضباط الانكشارية، آمر الغُرَفِ (اوده جي) والطهاة (آشجي) (منمنمة لأحد الرسامين الغربيين).
  - ١٠٢ من ضباط الانكشارية في أحد الاحتفالات (منمنمة لأحد الرسامين الغربيين).
    - ١٠٣- القبطان باشا (المتحف العسكري باستانبول).
      - ١٠٤- أحدى السفن الحربية من نوع "الغليون".
        - ١٠٥- اسطول خفيف في نهر الدانوب.
    - ١٠٦ سفينة من نوع (كوكه) في عهد السلطان بايزيد الثاني.
      - ١٠٧- لوحة للديوان الهمايوني من الخارج.
- ١٠٨ منمنمة للديوان الهمايوني في حالة اجتماعه (من كتاب "هُنَرْنَامه"/ مكتبة متحف سراي طوب قابي 1924. H. 1523, y. 19a
  - ١٠٩ فرمان يتعلق بوقف أياصوفيا (متحف الآثار التركية والاسلامية باستانبول رقم ٢٢٧٧).
    - · ۱۱- قانوننامة إيالة بودين (ارشيف رئاسة الوزراء العثماني/ TD, no. 449).
- ۱۱۱- براءة (مرسوم) كانت تمنح للتجار غير المسلمين تبرز الامتيازات التجارية والقانونية التي كانوا يتمتعون بها (أرشيف رئاسة الوزراء العثماني/ الفرمانات المذهبة رقم ١/٦٤٨).
  - 117 قانوننامة سنجق الموصل (ارشيف رئاسة الوزراء العثماني/ TD, no. 449).
- ١١٣- فتوى شيخ الاسلام خيري افندي حول الجهاد الأكبر (من "علميه سالنامه سي"، ص ٦٤٠).
  - ١١٤ شيخ الاسلام (مجموعه، تصاوير عثمانيه).
    - ١١٥ المؤرخ والمُشرع احمد جودت باشا.
- ١١٦ الدباغون والطاهي والخباز وسائق قوارب (منمنمة من "سُور نامه"/ مكتبة متحف سراي طوب قابي).
  - ١١٧ صاغة وسَرَّاجون وحلاجون وصناع زعابيط وفريق موسيقي (من سُورْ نامه).
    - ١١٨ المبارزون والمهرجون والبقال والحداد وصناع الكوالين (سُوْرَنامه).
    - ١١٩- من طوائف أهل الحرف في سوق الحرير والمجوهرات (من سُورْ نامه).
      - ١٢ عمال سوق الأقمشة وصناع الخيام وغيرهم (سُورُ نامه).

- ١٢١ نول للسجاد في مصنع نسيج هَركته (أرشيف إرسيكا).
  - ١٢٢ مصنع حميديه للورق (أرشيف إرسيكا).
  - ١٢٣-دار صناعة الطرابيش (الفسنخانة) (ارشيف إرسيكا).
    - ١٢٤ مصنع الجوخ (أرشيف إرسيكا).
      - ١٢٥ البارودخانة (أرشيف إرسيكا).
    - ١٢٦ مصنع يلديز للقاشاني (أرشيف إرسيكا).

#### ثانياً - قائمة الخرائط

- الخريطة (١) قيام الدولة العثمانية وتوسعها (من بدايتها حتى عام ١٦٨٣م).
  - (٢) بوادر تدهور الدولة العثمانية (١٦٨٣–١٩٢٣م).
- " (٣) التقسيمات الادارية في الدولة العثمانية وتشكل الإيالات (١٦٠٩م).
- " (٤) طرق الروملي والأناضول ومحطات البريد والمؤنة القائمة عليها خلال القرن الثامن عشر.
- (٥) توزيع السلع والبضائع الاوربية والمصرية والسورية التي كانت تباع في استانبول عام ١٦٤٠م
  - ا (٦) توزيع السلع والبضائع الأناضولية التي كانت تباع في استانبول عام ١٦٤٠م
  - (٧) توزيع سلع وبضائع منطقة الروملي التي كانت تباع في استانبول عام ١٦٤٠م
  - " (٨) توزيع السلع والبضائع الايرانية والهندية التي كانــــت تباع فـــي استانبــول عـــام ١٦٤٠

#### ثالثاً - الجداول والرسوم البيانية

- ١- شجرة السلاطين العثمانيين (ص ٢).
- ٢- جدول نظم السراي العثماني خلال القرنين ١٧-١٨ (في نهاية الفصل الأول من الباب الثاني).
- ٣- جدو النظم المركزية العثمانية الديوان الهمايوني (في نهاية الفصل الثاني من الباب الثاني).
- ٤- جدول إدارة الايالات العثمانية وصلاحيات القائمين عليها (في نهاية الفصل الثالث من الباب الثاني).
  - ٥- جدول هيئة رجال العلم (في آخر الباب الثاني).
  - ٦- جدول الادارة المركزية بعد عام ١٨٧٨م (ص). ٣٧٧

- ٧- جدول الولايات العثمانية طبقاً للائحة العمومية الصادرة عام ١٨٧١م.
  - (الوضع بعد عام ۱۸۸۰) (ص ۳۷۸).
  - ٨- جدول النظم العسكرية العثمانية (ص ٤٢٤).
- 9- جدول توزيع السكان في تركيا بين عامي ١٥٢٠-١٥٣٥م طبقاً لدفاتر التحرير (الطابو) في عهد السلطان سليمان القانوني (ص ٥٥٦).
  - ١٠- التوزيع العرقي للسكان في الدولة العثمانية عام ١٨٤٤م (ص٥٥).
  - ١١- توزيع السكان في الدولة العثمانية بحسب الديانات عام ١٨٤٤م (ص ٥٥٨).
    - ١٢- سكان الحواضر الكبرى في تركيا خلال تواريخ مختلفة (ص٥٦٠).
    - ١٣- المستوى المعيشي لأهالي مدينة بورصة ١٤٦٧-١٤٦٨م (ص ٥٦٦).
  - ١٤ توزيع السكان في الدولة العثمانية بحسب الطوائف الدينية ١٩٠٦ -١٩١٤م (ص ٦١٥).

### مقدمة الطبعة العربية

اكمل الدين إحسان أوغلى

من البديهي أن استيعاب ملامح الحاضر والاحاطة بها أمر لا يتأتى إلا بالمعرفة الصحيحة لوقاتع الماضي؛ فالحربان العالميتان اللتان نشبتا في القرن العشرين والحروب التي لا تنزال مستمرة إلى الآن والأزمات والمشاكل الاجتماعية الاقتصادية إنما تدفعنا - اكثر من أي وقت مضى - إلى الشعور بالحاجة إلى تحري التطورات التاريخية المتشعبة التي مهدت السبيل لكل ذلك. ولا شك أن البحث عن حلول للمشاكل التي تهدد الاسسانية والقدرة على الاحاطة بالتطورات السياسية الحادثة وطرح الأفكار والتوقعات والتكهنات عن نتائجها إنما هو أمر يتأتى بالتعرف على التطورات التاريخية التي مرت بها المجتمعات والايديولوجيات والنظم السياسية والاقتصادية والاجتماعية والعوامل التي كانت تحركها وتكمن وراءها.

وعندما ننظر إلى تلك البقعة الجغرافية الواسعة التي نعيش عليها وهي تشد أنظارنا اليوم بعدم الاستقرار السياسي وصراعاتها الاجتماعية، ثم نرى أنها عاشت حقبة طويلة تحت الحكم العثماني في جو من السلم والهدوء، على عكس ما يحدث اليوم، ندرك بالبداهة مدى أهمية التاريخ العثماني ومكانته في الاطار العام للتاريخ العالمي. فالامبراطورية العثمانية هي الدولة الوحيدة التي استطاعت بعد الامبراطورية الرومانية أن تؤسس أطول الدول عصراً في العالم، فوق أراض ذات أهمية استراتيجية عظيمة، وأن تنجح في توحيدها فوق ثلاث قارات. ولا يمكننا أن نفسر ذلك بنجاحها في المجال العسكري وحده؛ لأننا إذا نظرنا إلى الدول الاسلامية التي سبقت العثمانيين، كدولة السلاجقة العظام (١٣٨٠ - ١٩٤١م)، وسلاجقة الأساضول (١٧٧ - ١٩٤٠م)، ودولة التيموريين (١٣٧ - ١٠٥٠م)، لوجدنا أنها انهارت بعد فترات قصيرة، أما العثمانيون فقد نجحوا في إقامة دولة عَمَرت مدة طويلة، وامتدت من الأناضول للموضوعية الواسعة التي يمكن القيام بها حول التاريخ الإداري والاجتماعي والاقتصادي الموضوعية الواسعة التي يمكن القيام بها حول التاريخ الإداري والاجتماعي والاقتصادي سليم، وتتيح الفرصة أمامنا لتقويم المشاكل التي تهدد الانسانية من كافة جوانبها، والمساهمة بذلك في توطيد العلاقات الدولية.

إن الشعوب التي تشكلت من تجمعات ذات لغات وديانات وثقافات وتقاليد معينة، وكذلك التجمعات الأممية، في بعض الأحوال، كانت هي العناصر الأساسية في ظهور الحضارات، ومن ثم اقتضى الأمر منا أن نتعرف على تاريخ الشعوب حتى يمكننا أن نحيط بتاريخ الحضارات. وقد كان للشعوب الاسلامية التي انتشرت فوق بقعة جغرافية واسعة أن تبدع الحضارة الاسلامية التي كان لها اسهامات مهمة في تقدم البشرية خلال مراحل مختلفة من التاريخ، في المجالات الثقافية والعلمية والفكرية. وقد استطاعت هذه الشعوب على الرغم من الفروق الثقافية فيما بينها أن تواصل العيش معاً قروناً طويلة من منظور حضارى واحد.

وفي العصر الحاضر تقترب شعوب العالم من بعضها البعض بفضل التطورات التكنولوجية وتقنيات الاتصال المتقدمة من ناحية، ونشهد من ناحية أخرى ظهور تكتلات وأقطاب دولية ومراكز قوى جديدة ذات نفوذ في السياسة العالمية كشفت عنها التغيرات السياسية والاقتصادية المتلاحقة. وفي ظل هذه الظروف فان إقامة جسور التفاهم والاحترام المتبادل بين الشعوب والامم والحضارات والثقافات المختلفة في العالم تصبح أمراً ذا أهمية بالغة في تحقيق مستقبل يسوده الأمن والسلام.

هذه الخواطر والأفكار هي التي نكرتني بالأيام التي كنا نؤسس فيها مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الاسلامية (إرسيكا) قبل تسعة عشر عاماً تقريباً؛ فمنذ الأيام الأولى التي بدأت فيها العمل مديراً عاماً للمركز كانت رسالتي الأولى هي العمل على إجراء البحوث التي تتناول تاريخ الشعوب الاسلامية، وتستهدف تقوية الروابط ودعم التقارب فيما بينها، والعمل على تعرف تلك الشعوب على بعضها البعض في المجال التاريخي والثقافي، والسعي في نفس الوقت لاتاحة الفرصة للتعريف الصحيح بالحضارة الاسلامية في أنحاء العالم المختلفة، ولا سيما العالم الغربي. وكان هدفي -خلال السنوات التي ترددت فيها على الكثير من الأول الاسلامية والدول الأوربية- هو السير نحو تلك الغاية. ورأيت بكل الأسى أن بعض الشعوب الاسلامية تتبنى في الأوربية- هو السير نحو تلك الغاية. ورأيت بكل الأسى أن بعض الشعوب الاسلامية والذول حق بعضها البعض أفكاراً تعتمد على بعض المعلومات الخاطئة والناقصة، كما شهدت في نفس مبتورة، أو بشكل خاطئ في الكتب المدرسية التي تصوغ عقول الأجيال من الشبان، نتيجة للأحكام المسبقة التي يعتنقها البعض. وقد حاولت فيما نُشِر َ لي أن أتحدث عن ذلك في كل فرصة، وأن ألفت أنظار المسئولين إليه. ورأينا بعد هذا وأثناء تأسيس المركز أن هذه الغاية فرصة، وأن ألفت أنظار المسئولين إليه. ورأينا بعد هذا وأثناء تأسيس المركز أن هذه الغاية أخذت مكاتها ضمن أهدافه الأساسية، فكان ذلك هادياً ومشجعاً عند التخطيط للأعمال التي

يضطلع المركز بانجازها. وكان من المهام الملقاة على عاتق المركز القيام باجراء البحوث التي تمهد لوضع مؤلفات مرجعية يعتد بها حول تاريخ وثقافات الشعوب الاسلامية، ونشر تلك البحوث، بغية تصحيح المفاهيم الخاطئة والأحكام المسبقة عن المسلمين وحضارتهم. ومن تم كان من أوائل المشروعات الهامة التي تناولها المركز تحقيقاً لأحد أهدافه الأساسية، وحاول من خلالها أن يكون الطليعة أمام الباحثين من المناطق والدول أو الشعوب المعنية لوضع المؤلفات الجادة حول التاريخ الاسلامية والسلامية والهدف منه هو وضع مؤلفات موثقة ومحايدة حول تاريخ الشعوب المختلفة، ونقل ذلك للأجيال في الحاضر والمستقبل. ولا شك أن تقديم الأعمال العلمية بشكل صحيح ومحايد عن تاريخ الشعوب لتخاطب كان من ناحية خدمة تاريخ البشرية. ولا يستطيع أحد أن ينكر أن العامل القومي والثقافي في عصرنا الحالي يتبوأ مكاناً مهماً في اقامة السلام العالمي واستمراره. ومن ثم نود الاشارة مرة أخرى الى تاريخ الدولة العثمانية التي وحدت بين عالمي الشرق والغرب، وتاريخ المجتمعات النووت تحت لوائها، ومدى الأهمية التي ينطوي عليها الفهم الجيد لهذا التاريخ من قبل الباحثين والمثقفين في الشرق والغرب على السواء ترسيخاً لأسس السلام العالمي.

ويتفرع مشروع المركز حول "تاريخ الشعوب الاسلامية "إلى موضوعات جاتبيه متعددة، يدخل فيها تاريخ الشعوب والتجمعات الاسلامية في جنوب شرق آسيا وجنوبها وغرب افريقيا وآسيا الوسطى والقوقاز والبلقان. وتتناول هذه الأعمال ساحة جغرافية واسعة، وتدرس تاريخ الشعوب الاسلامية من جوانب مختلفة، وتعرض الاسهامات التي شاركت بها في تاريخ الحضارة الاسلامية. وعلى الرغم من وجود العديد من المؤلفات عن تاريخ العرب في عهد الدولة الاسلامية فاننا نلاحظ في المقابل قلة المؤلفات الموجودة حول تاريخ الفترة التي تلت العهد العباسي وتاريخ الدول الاسلامية غير العربية. ويدلنا ذلك الوضع على أن قلة المؤلفات المتعلقة بتاريخ الترك والتي تعتمد على النقد والتحليل تنسحب أيضا على تاريخ الشعوب الاسلامية الأخرى. وكان المركز قد قام في البداية بنشر كتاب بالانجليزية تحت عنوان "تاريخ الدول الاسلامية" الذي أشرنا البه. ويتناول ذلك الكتاب الذي طبعه مجمع التاريخ التركي في انقرة في مجلد واحد تاريخ العالم التركي على مدى حقبة تقرب من عشرة قرون. وبعد ذلك حاول المركز أن يستكتب عدداً من النركي على مدى حقبة تقرب من عشرة قرون. وبعد ذلك حاول المركز أن يستكتب عدداً من النباحثين الأثراك كتاباً يتناول التاريخ العثماني في مجمله، ليكون جزءاً من المشروع السابق، الباحثين الأثراك كتاباً يتناول التاريخ العثماني في مجمله، ليكون جزءاً من المشروع السابق،

فكان المجلد الأول من ذلك العمل هو هذا الكتاب الذي نقدمه اليوم للقراء. وقد خططنا له أن يقع في مجلدين تحت عنوان "الدولة العثمانية تاريخ وحضارة" ويشتمل المجلد الأول هذا على المرحلة التي تبدأ بظهور الامارة العثمانية في غرب الأناضول، وتنتهي بانهيار الدولة العثمانية وظهور جمهورية تركيا وعدد من الدول العربية والبلقانية. وسوف يلاحظ القارئ أن هذا المجلد يتناول موضوعات التاريخ السياسي للدولة العثمانية (من قيام الدولة حتى سنة ٤٧٧١م، ثم من ذلك التاريخ حتى نهاية الامبراطورية) والنظم الإدارية والعسكرية والحقوق والاقتصاد والمالية وتركيب المجتمع العثماني. أما المجلد الثاني من هذا الكتاب فسوف يتناول جوانب الحضارة الإسلامية في صيغتها العثمانية والحياة الدينية في المجتمع واللغة والأدب وتاريخ الفنون والعمارة والموسيقي والحياة الفكرية والعلمية والتعليمية.

أقام العثمانيون امارتهم على الحدود البيزنطية في الوقت الذي كانت تمر فيه دولة سلاجقة الأناضول باكثر مراحل عمرها ضعفاً، ثم أخذت تلك الامارة تكبر وتعظم حتى تحولت إلى دولة عالمية، ونجح العثمانيون في جعلها واحدة من الدول المعدودة في العالم في القرن السادس عشر الميلادي، بنظامها الاداري وتركيبها الاقتصادي وقوانينها التي وضعتها للأرض ونظمها العسكرية. ونجحت الدولة العلية العثمانية في أن تمزج في بوتقة واحدة بين عناصر بشرية مختلفة في اللغات والأديان والأعراق والتقافات، وتجمع بين هؤلاء الناس في جو من الهدوء والاستقرار على مدى عدة قرون. ولم يخضع أهل البلاد التي فتحها العثمانيون لعمليات الأسلمة أو التتريك بالقوة، كما لم تكن الامبريالية أو الاستيعاب سياسة اتبعها العثمانيون.

ونظراً لأن تاريخ الدولة العثمانية -التي عُرفت باسم الدولة العلية - كان يشكل جانباً مهماً من تاريخ الأثراك بوجه عام، وتاريخ الدول الاسلامية والعالم، سواء كان من ناحية جوانبه الجد متشعبة في المجالات العدلية والمدنية والعسكرية والعلمية والإدارية، أو كان من ناحية الزمان والمكان؛ فقد ظهرت حول ذلك التاريخ أدبيات غنية في تركيا وفي الدول الأخرى باللغة التركية والعربية وغيرهما. وكان أول التواريخ المحلية عن الدولة العثمانية التي ظهرت من تركيب تأسس على مفهوم الدول التركية الاسلامية لدى الأثراك وروح الغزو والجهاد -هي كتب المناقب وكتب المغازي التي وضعها أصحابها جرياً على التقاليد الاسلامية. واسم (يَحْشَي الفقيه) مؤلف أحد الكتب من ذلك النوع (كان حياً عام ١٤١٣م) إنما يمثل أقدم الأسماء المعروفة التي وصلتنا. أما أقدم النصوص التاريخية العثمانية التي وصلتنا باللغة التركية فهو الكتاب المعروف باسم "داستان تواريخ ملك آل عثمان" الذي يوجد في نهاية المثنوي المعروف

باسم "اسكندرنامه" الذي نَظَمه أحد شعراء التركية الاناضولية البارزين والمعروف باسم أحمدي المتوفى في عام ٥١٨هـ/١٤١٢م.

وكان من الطبيعي أن يتجه العثمانيون بعد ذلك إلى كتابة التواريخ في كافة عهودهم؛ فألفوا التواريخ التي تتناول عهداً بعينه أو حادثة بعينها، أو تواريخ في أشكال متباينة، كما كتبوا عليها الذيول التي تضمن استمرار موضوعاتها، وكتبوا إلى جانب ذلك التواريخ المنظومة. وكانت العادة في كثير من تلك الأعمال أن يجري تقديمها للسلاطين أو لأحد رجالات الدولة. ونرى اثناء ذلك أن الدولة كانت تهتم هي الأخرى بأمر تسجيل الأحداث والوقائع وتوليه عنايتها. والدليل على ذلك أنها أوجدت وظيفة "كاتب الوقائع " (وقعه نويس) التي كانت السبب في ظهور ما عُرف باسم "كتب الوقائع" (وقايع نامه) الرسمية التي تعتبر من المصادر التاريخية القيمة، كما ظهرت عام ١٨٣١م جريدة (تقويم وقايع) التي كانت بمثابة الجريدة الرسمية للعثمانيين، وبدأت في الانتشار آنذاك تحت إشراف كاتب الوقائع أسعد أفندي، ثم استمرت في الصدور حتى أواخر أيام الدولة العثمانية، وتبعتها صحف الولايات الرسمية التي كانت تصدر باللغة المحلية إلى جانب اللغة العثمانية في مختلف الولايات. أما المؤرخون العثمانيون فقد اجتهدوا منذ المائة والخمسين سنة الأخيرة في وضع مؤلفات منهجية منظمة.

ولا شك أن للوزير والعالم أحمد جودت باشا (ت ١٨٥٥م) جهوداً وخدمات عظيمة خلال الفترة؛ إذ قام بوضع تاريخ هام للدولة العثمانية جرى فيه على المنهج القديم من ناحية التنظيم، إلا أنه طرح المسائل السياسية والادارية معتمداً على التآليف الموجودة، وعلى الوثائق العثمانية المحفوظة في الأرشيف، بل انه استعان – ولو قليلاً – بالمصادر الغربية، ووضع تحليلات ممتازة، وربط بين الأسباب والنتائج، حتى كاتت كتاباته في ذلك الصدد نقطة تحول مهمة في مجال كتابة التاريخ التركي. كما كان كتاب "تتائج الوقوعات" الذي وضعَه مصطفى نوري باشا في نهاية القرن التاسع عشر (ت ١٩٠٩م) أول كتاب منظم أحاط فيه صاحبه احاطة شاملة بالموضوعات السياسية والادارية والاقتصادية في الدولة العثمانية. ومع قيام "مَجْمَع التاريخ العثماني" (تاريخ عثماني انجمني) في أوائل القرن العشرين (١٩٠٩م) تولى أعضاؤه القيام بمشروعات مشتركة، من خلال إعدادهم لمجلة دورية عُرفت باسم (تاريخ عثماني انجمني مجموعه سي) (TOEM)، فانتظمت في الظهور لأول مرة، واعتمدت في مقالاتها وبحوثها على المادة الثرية في الأرشيف العثماني، وكانت بداية جديدة في البحوث التاريخية، والدليل على ذلك أن المقالات التي نشرت فيها لا تزال إلى اليوم مصدراً علمياً يعتمد عليه. وقد تحول على ذلك أن المقالات التي نشرت فيها لا تزال إلى اليوم مصدراً علمياً يعتمد عليه. وقد تحول

هذا المَجْمَعُ فيما بعد من هيئة تُعنى بالتاريخ العثماني وحده إلى هيئة تعنى بائتاريخ التركي في مجمله، وعُرف باسم "مَجْمَعِ التاريخ التركي" Türk Tarih Kurumu. وهذا المجمع يقوم بالتخطيط للعديد من المشروعات التي ينجزها أعضاؤه من المؤرخيين الأتراك، وينشر العديد من البحوث في مجال التاريخ التركي بكل جوانبه، وقَدَم خدمات جليلة في ذلك المضمار. غير أن المجمع على الرغم من قيامه بالحفريات الأثرية واضطلاعه بمشروعات مهمة لنشر نتائجها ورصد الموارد الوفيرة لها لم يستطع أن يكشف عن نفس القدر من النجاح في نشر الوقائع الزمنية للتاريخ العثماني بمنهج علمي، وتقديم وثائق الأرشيف بشكل منتظم لخدمة الباحثين.

وقد ظهر في القرن العشرين الذي نودع سنواته الأخيرة عدد كبير من المؤرخين الأتراك ممن تعرضوا لمسائل التاريخ التركي الأساسية وناقشوها على نطاق عالمي، مثل فؤاد كوپريلي وعمر لطفي بَرقان واسماعيل حقي أوزون چارشيلي وخليل اينالجيق وكمال قاربَات وغيرهم. والحق أن للمرحوم اسماعيل حقي مكانة خاصة بما وضعه من مؤلفات في التاريخ العثماني؛ ففي الوقت الذي قام فيه بوضع مؤلفات تعتمد على الدراسات العلمية التي تتناول التاريخ العثماني من كافة جوانبه السياسية والعسكرية نراه من الناحية الأخرى يقدم خدمة جليلة للباحثين بما أنجزه من مجلدات تناولت أهم الجوانب في النظم والتشكيلات العثمانية. كما لاحظنا بكل الارتياح في الربع الأخير من القرن العشرين أن بحوث التاريخ العثماني قد زاد عدها، وزاد معها عدد الكتب المنشورة في هذا المجال. وتتناول البحوث الجديدة المجتمع العثماني بوجه عام والنظم والمالية والتجارة والصناعة والتاريخ الاجتماعي والاقتصادي وغير به في الغرب كل من برنارد لويس وستانفورد شو اللذين اجتهدا في الكتابة عن الدولة العثمانية به في الغرب كل من برنارد لويس وستانفورد شو اللذين اجتهدا في الكتابة عن الدولة العثمانية القيمة التي قام بها في ذلك الصدد روبير مانتران وزمائو، فتناولوا الموضوع بعمل جماعي القيمة التي قام بها في ذلك الصدد روبير مانتران وزمائو، فتناولوا الموضوع بعمل جماعي من جوانب متعدة.

ومما يجدر بنا أن ننوّه به فيما يتعلق بالمصادر هو عدم نشر سجلات الوقائع العثمانية (وقايع نامه) كلها حتى الآن، على الرغم مما تحمله من قيمة عظيمة كمراجع مهمة بين التواريخ العثمانية، وعدم كفاية الجهود المبذولة لنشر المصادر الرسمية ووثائق الأرشيف العثماني بالقياس لما هو مأمول. كذلك فان التآليف العثمانية ذات العدد الكبير والتي لم يتنبه لها

كثيراً من لا يتعرضون لموضوع كتابة التاريخ عند العثمانيين قد تعرضت للاهمال دائماً حتى عهد متأخر إلا بعض الاستثناءات القليلة، ولم يُدرك أحد مدى الأهمية التي تنطوي عليها تلك التآليف في إجراء البحوث. ولعل عدم تناول المسألة في عمقها التاريخي هو الذي أدى ببعض كُتابنا وهم يكشفون عن إعجابهم بالعثمانيين وبالتاريخ العثماني إلى القول إن تجربة الكتابة التاريخية عندنا ليست قديمة ومتأصلة وثرية بقدر تاريخنا نفسه. ويمكننا القول بالنظر إلى مثل هذه الآراء إن بعض مثقفينا في السنوات الأخيرة لم يُقوموا التواريخ العثمانية التي ظهرت باشكال وأوصاف متباينة تبعاً لعهودها -بالشكل الذي كان ينتظر منهم. ويبدو أنه ليس من الخطأ الكبير القول إن هذا المنظور يشكل الخاصية المشتركة في عصرنا هذا الكثير من التواريخ العثمانية.

وظهرت إلى جانب التآليف العثمانية حوليات أجنبية مختلفة عن التاريخ العثماني في الشرق والغرب، وصدرت إلى جانب ذلك بحوث عديدة، وآلاف من الكتب بلغات مختلفة، ويعد قسم منها مصادر مباشرة للموضوع. وقد قدم المؤرخون والباحثون الغربيون حتى اليوم كثيرا من المؤلفات عن أدوار التاريخ العثماني المختلفة، عكسوا فيها آراءهم واعتمدوا في كتابتها على المصادر الأوربية بوجه عام اكثر من غيرها. أما عن الأعمال التي أنجزها المؤرخون الأتراك على مدى المائية والخمسين سنة الأخيرة فنلاحظ أن المؤلفات الجامعة التي تتناول التاريخ العثماني من كافة جوانبه ليست بالقدر الكافي. ومن الطبيعي أن الكتابة عن تاريخ الدولة العثمانية تقتضي القيام بدراسات واسعة وشاملة، نظراً لأن هذه الدولة حكمت حقبة من الزمن تزيد على ستمائة سنة، وانضوى تحت لوائها اناس تباينت أدياتهم ولغاتهم وثقافاتهم وأعراقهم. ومن ثم مست الحاجة الى تاريخ عثمانى جامع يجري على المنهج العلمي الحديث، ويعتمد المعلومات الصحيحة بشكل محايد، ويتعرض -إلى جانب التطورات العسكرية والسياسية- للتركيب الاجتماعي، والنظم العسكرية والادارية، ولا يغفل الجوانب الاقتصادية والوضع التجاري والصناعي والحياة الثقافية والعلمية. ولما كانت الدولة العثمانية دولة عالمية أقيمت فوق أكثر المناطق حساسية وخلال اكثر الأدوار حرجاً في تاريخ العالم، وخلفت وراءها وبشكل يجذب الانتباه ملايين الوثائق والمواد الأرشيفية وادبيات تاريخية جد غنية فالأمر يقتضى القيام بدراسات عديدة أخرى في هذا المجال، ويكشف لنا مدى الصعوبة في كتابة تاريخ عثماتي جامع. والواقع أن دراسة المصادر العثمانية والغربية والخروج ببحوث مبتكرة إنما هو أمر يفوق طاقة فرد واحد، بل يقتضي أن يضطلع بكتابة ذلك التاريخ فريق جيد من الباحثين. وهذا هو ما وضعناه في اعتبارنا عند كتابة هذا الكتاب الذي بين ايديكم "الدولة العثمانية تاريخ وحضارة"؛ إذ كمان ثمرة لعمل فريق متكامل من الباحثين، اعتمدوا فيه على وثائق الأرشيف العثماني والتواريخ العثمانية والبحوث الحديثة التي أنجزها المؤرخون المعاصرون، كما استفادوا الى جانب ذلك من المصادر الغربية. ولذلك فقد استهدف هذا الكتاب صياغة رؤية جديدة للموضوع على ضوء معلومات محايدة موثوقة وبحوث مبتكرة.

ولم يقم هذا العمل وزناً للكتابة التاريخية التي ارتصت فيها الأحداث والوقائع داخل إطار أدوار السلطنة من منظور كرونولوجي تقليدي، بل فَضَل على ذلك منهجاً تحليلياً يتناول الموضوعات في اطار من الوحدة، واجتهد في حصر الأسباب والنتائج بشكل عام، حتى وإن استعان بالوصف في بعض الحالات النادرة والضرورية، وحاول الوصول إلى صياغة أو توليفة من خلال الكشف عن الروابط القائمة بين الأحداث التاريخية. فليس الهدف هو شرح الأحداث واستعراضها؛ بل هو محاولة لفهمها وتفسيرها، وتناول أساسيات العناصر التي تشكل حضارة العثمانيين ودرسها. وبذلك فقد تحول هذا العمل إلى كتاب جامع يمكن الاعتماد عليه بهذا المنهج العلمي في التعرف على خطوط التاريخ السياسي للعثمانيين، وعلى مؤسساتهم الإدارية وتاريخهم الحضاري. والفصول التي يحتويها الكتاب قام بكتابتها باحثون أفاضل عُرفوا بتخصصهم في تلك الموضوعات، وهي فصول يمكن أن يشكل كلُ واحد منها موضوعاً لكتاب مستقل، ومن هنا كان التفصيل فيها بالقدر الذي يرسم الخطوط العريضة للموضوع، ويستعرض أهم الجوانب فيه.

وعلى الرغم من أن نظم الدولة العثمانية وُضِعت -كما سنرى في فصول الكتاب- على ركائز النظم التركية الاسلامية السابقة على العثمانيين، إلا أن حياة البلاط عندهم وجهاز السلطنة والتشكيلات المركزية وتشكيلات المقاطعات قد تعرضت لتغيرات كبيرة في تكوينها وأسلوب عملها حتى اكتسبت أشكالاً جديدة. والمؤسف أن جانباً من تلك النظم والتشكيلات لم يُدرس حتى الآن بشكل مُرض، مثلها في ذلك مثل العديد من موضوعات التاريخ العثماني الأخرى. ولهذا لم تتهيأ الوسائل لوضع دراسات مقارنة عن مؤسسات وتشكيلات الدولة العثمانية تُبرزُ مدى تأثرها بما كان في الدول الأخرى، أو تأثيرها فيها وتطرح علينا نتائجها في هذا الصدد.

وسوف يلاحظ القارئ كذلك في فصول هذا الكتاب أن القوانين العثماتية وضعت على أسس الشريعة الاسلامية، وأن هناك نظاماً قاتونيا عُرفيا تَشْكَلُ من خلال الأحكام والفرمانات التي كاتت تصدرها الدولة، روعي فيه هو الآخر أن يتوائم مع أحكام الشريعة. وتطورت الأجهزة القضائية التي انتقلت إلى العثمانيين إرثاً عن الدول الاسلامية السابقة عليهم، وظهر بفضل ذلك نظام محكم للعدالة. كما أن التغييرات التي أجريت لصالح حركة التغريب في عهد "التنظيمات الخيرية" قد طبقت على النظام الحقوقي والقضائي أيضا ووضعت الأسس لنظام جديد.

وقد اجتهدنا ونحن نعد هذا الكتاب للنشر أن يتوفر لفصوله المختلفة عنصر الوحدة في اللغة والأسلوب، وأن يتوحد كذلك شكل الاملاء في نصه التركي، وراعينا أن يحتوي بين صفحاته على الوسائل الايضاحية اللازمة كالصور واللوحات والمنمنمات والخرائط والجداول.

والكتب التي أدرجناها في قائمة المصادر في نهاية الكتاب إنما هي الكتب المرجعية الأساسية المتعلقة بموضوعات العناوين التي وردت تحتها في القائمة؛ ففي باب "التاريخ السياسي" مثلاً لم نذكر في هوامشه التواريخ العثمانية ذات الموضوعات العامة، وإنما أدرجناها جميعا في قائمة المراجع لتعلقها بالموضوع، فلن يرى القارئ في هوامش ذلك الباب بوجه عام إلا آخر البحوث والدراسات الجديدة التي ظهرت حول الموضوعات التي يتعرض لها هذا الباب. كما حرصنا على عدم تكرار أسماء الكتب ذات الصبغة العمومية في العناوين الرئيسية داخل قائمة المراجع؛ فلم تُدرج تحت تلك العناوين إلا المصادر المختارة. ورأينا - تيسيراً على قارئ العربية - وضع ترجمة لعناوين الكتب التركية الواردة في القائمة مع الاحتفاظ فيما عدا ذلك بشكل مداخل الكتب حتى يسهل على القارئ أن يهتدى إلى الكتاب إذا شاء الحصول عليه.

وروعي عند إعداد الجدول الزمني للأحداث في نهاية الكتاب أن يجمع بين كل الجداول الزمنية التي أعدها كل مؤلف لمقالته، وذلك بدلاً من وصنع تركيب جديد من الجداول الزمنية الموجودة، حتى يمكن من خلال ذلك حصر بعض التواريخ ذات الأهمية من جوانب متعددة. فالوقائع والأحداث المختلفة التي وقعت في سنة بعينها وضعت جميعها واحدة بعد الأخرى تحت تلك السنة حتى نضمن نوعاً من الوحدة في الموضوعات داخل الجدول الزمني أيضا، وحرصنا في التواريخ المذكورة فيه أن تحوى اليوم والشهر إذا كانا معروفين.

وقد راعينا أثناء الترجمة من التركية إلى العربية أن نضع المسميات بشكلها التركي بين قوسين إلى جانب ترجمتها العربية التي وضعناها عموماً بين ظفرين، مثل "المجلس الأعلى للأحكام العدلية" (مجلس والاي أحكام عدليه). أما المصطلحات التاريخية التي تحتاج لتعريف

مطول فقد وضعناها في هامش الصفحة تتصدرها نجمة أو أكثر علامةً على أنها من المترجم. كما زودنا الترجمة العربية بجدول للأبجدية العثمانية والتركية الحديثة حتى يتيسر لقارئ العربية النطق الصحيح للأسماء والمصطلحات الواردة في نص الكتاب أو في أسماء الكتب التركية الواردة في هوامش الصفحات وقائمة المراجع.

أما عن أسماء الأماكن والأعلام الواردة في النص التركي فقد اعتمدنا لها الشكل العثماني في الغالب، ولجأنا أحياناً لتشكيل الألفاظ العثمانية رغم أن العثمانيين لم يستخدموا علامات التشكيل إلا نادراً.

وحسب علمنا فان الكتاب الذي نقدمه اليوم لقرائنا لم يسبقه كتاب بهذا الشكل حتى اليوم، Y في اللغات الأجنبية وY في اللغة التركية، ومن ثم نتمنى أن يساهم – ولو قليلاً – في سد فراغ في مجال التاريخ العثماني، ويُعين كافة الباحثين والمعنيين بهذا الموضوع، ويكون مشعلاً تهتدي به الدراسات والبحوث في المستقبل.

ومن محاسن الصدّف أن يأتي صدور هذه الطبعة العربية من المجلد الأول لهذا الكتاب أثناء انعقاد المؤتمر الدولي الذي ينظمه المركز وتساهم فيه هيئات دولية ومحلية أخرى عديدة بمناسبة مرور سبعمائة سنة على قيام الدولة العثمانية حول موضوع "الحياة العلمية والتعليمية في العالم العثماني" في المدة الواقعة بين ١٢-١٥ ابريل ١٩٩٩م. أما المجلد الثاني، وهو عن اللغة والأدب والدين والفكر والفنون والعمارة، فسوف يعقب ذلك بمشيئة الله في القريب العاجل.

وينطوي هذا الكتاب على أهمية عظيمة؛ إذ يستعرض لأول مرة تاريخ الدولة العثمانية من كافة الجوانب، السياسية والعسكرية والاجتماعية والاقتصادية والتجارية والثقافية وغير ذلك مما ذكرناه آنفاً، ومن ثم يتيح الفرصة لقراء العربية من الهواة والمتخصصين للاطلاع على تاريخ دولة عاشت ما يربو على ستة قرون، وحكمت شعوباً متعددة الأجناس والأديان، وخلفت وراءها تراثاً حضارياً لا تزال تركيا نفسها ودول البلقان و دول الشرق الأوسط وشمال أفريقيا تشهد آثاره ماثلة حتى الآن في العديد من المجالات. كما أن الكتاب بفصوله وأبوابه المتعددة يتيح الفرصة لإعادة النظر في تاريخ الدولة العثمانية بعيداً عن الحساسيات والتعرف على طبيعة علاقاتها بمحيطها العربي والإسلامي.

ولعل هذه الميزات هي التي كانت وراء حسن الاستقبال الذي حظيت به الطبعة التركية من هذا الكتاب؛ إذ أشادت به الصحف والمجلات المتخصصة، وأدرجته جامعات ومعاهد عليا عديدة ضمن مقرراتها الدراسية.

ولا يقوتني أن أنوه هنا إلى أن عددا كبيراً من الاخوة قد شاركوا في هذا الكتاب منذ أن كان فكرة مجردة إلى أن خرج إلى النور على هذا النحو، فأفادونا بنصائحهم وآرائهم وشجعونا على انجازه، وانتهز هذه الفرصة لكي اشكرهم جميعاً دون ذكر للأسماء. كما اتقدم بالشكر إلى الأساتذة الذين ساعدونا في تحديد شكل الكتاب ومحتواه، وقدموا الأفكار التي أشرت اجتماعاتنا لمرحلة الإعداد الأولي، ثم قاموا بعد ذلك بتأليف الأقسام التي ضمها الكتاب على أحسن وجه، فكان لجهودهم ما حقق النجاح لهذا المشروع في مجلديه الأول والثاني، وهم الأساتذة فريدون أمَجَن وكمال بكديللي ومحمد إبشيرلي وإيلبر اورطايلي وعبد القادر أوزْجَان ومحمد عاكف آيديين والسيدة مُبَاهات كُوتُوك اوغلى وبهاء الدين يَدِي يِلْدِيز وأحمد يَشَار اُوجَاق والسيدة گوناي قُوط ونعمة الله حافظ واورخان أوقاي والسيدة السين آطيل والأستاذ والأستاذ بيئوچان تاكري قُورُور ونوري يُوجَه. وأشكر ايضا الأستاذ مصطفى اوزْقان الذي راجع الإملاء التركية للكتاب، والأستاذ اوغُوز قالَك الذي تولى إعداد الخرائط التركية.

أما شكري حول إنجاز هذه النسخة العربية من هذا الكتاب فهو يرجع في جله إلى الزميل العزيز الدكتور صالح سعداوي الذي بذل جهداً عظيماً في ترجمة مثل هذا النص التركي "المركب" الذي يفيض بالتعابير والمصطلحات التاريخية العثمانية المتنوعة في مجالات شتى. ولقد سعدت بالتعاون معه لعدة سنوات وأنا أتابع هذا العمل وأرى المعاناة العلمية الخصبة التي يكابدها لحل مشاكل تُجابَهُ لأول مرة. إنني إذ أرجو الله سبحانه أن يجعل هذا العمل العلمي الجماعي الذي يتحقق لأول مرة فاتحة خير للدراسات العثمانية في مرحلتها الجديدة، خاصة وأننا على أعتاب القرن الحادي والعشرين أتقدم للقارئ العربي بأخلص التحية متمنياً لهذا الكتاب أن يأخذ مكانه اللائق ويسد فراغاً طالما تطلعت إليه المكتبة العربية.

والله المستعان.

#### قائمة الاختصارات

لأسماء الدوريات ودور الوثانق وبعض المصطلحات التي وردت بالتركية في ثنايا الهوامش الموجودة في فصول الكتاب أو في قائمة المراجع التي أدرجناها في نهايته

a.g.e.

أنظر الكتاب السابق

a.g.m.

أنظر المقالة السابقة

a.mlf.

أنظر لنفس المؤلف..

**AÜDTCFD** 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fak. Dergisi مجلة كلية اللغة والتاريخ

و الجغر افيا بجامعة أنقرة

**AÜİFD** 

مجلة كلية الآلهيات بجامعة انقرة Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi مجلة كلية الآلهيات

AΩ

Archivum Ottomanicum

Bk.,bk.,Bkz.

أنظر ..

BOA

أرشيف رئاسة الوزراء العثماني Başbakanlık Osmanlı Arşivi

BTTD

مجلة التاريخ التركي بالوثائق Belgelerle Türk Tarih Dergisi

c.

المجلد..

CMRS

Cahiers du Monde Russe et Sovietique

der.

جَمْع..

DİA

دائرة المعارف الاسلامية/ وقف الديانة Diyanet İslâm Ansiklopedisi

dn.

هامش

El 2

دائرة المعارف الاسلامية/ الطبعة الثانية Encyclopedia of Islam

ed.

أشر اف أو المشرف

**GDAAD** 

مجلة بحوث جنوب شرق أوربا Güneydoğu Avrupa Araştırmaları Dergisi

GOR

Geschichte des Osmanischen Reiches

H.Ü.Ed. Derg.

مجلة الآداب بجامعة حاجت تبه Hacettepe Uni. Edebiyat Dergisi مجلة

hz., haz.

إعداد أو المعد

IJTS

International Journal of Turkish Studies

İÜ

جامعة استانبول İstanbul Üniversitesi

İÜEF

iÜEFTBL.

كلية الأداب جامعة استانبول İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi

. - -

أقسم التاريخ بكلية الأداب جامعة استانبول .İstanbul Üniversitesi Edebiyat Tarih Böl

İΑ

دائرة المعارف الاسلامية (الطبعة التركية) İslâm Ansiklopedisi

İFM

أللة الاقتصاد İktisat Fakültesi Mecmuası مجلة كلية الاقتصاد

**IMSSA** 

أرشيف السجلات الشرعية بدار افتاءİstanbul Müftülüğü Şeriye Sicilleri Arşivi

استانبول

ISOD

أمجلة غرفة الصناعة باستانبول İstanbul Sanayi Odası Dergisi

**JESHO** 

Journal of the Economic History in the Orient

krs.

قارن...

ktp.

مكتبة

MÜEFTRI

Marmara Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Tarih Böl.

قسم الدّاريخ بكلية العلوم والأداب بجامعة مرمرة.

MTM

مجلة البحوث القومية Millî Tetebbular Mecmuası

MUB

محلة الأمور البلدية Belediye ا-Mecelle-i Umur

Nr., nr., no.

رقم.. Numara

OA

البحوث العثمانية (مجلة) Osmanlı Araştırmaları

ODTÜ

جامعة الشرق الأوسط للتقنية Orta Dogu Teknik Üniversitesi

S.

صحيفة.،

SI

Studia Islamic

SBFD

مجلة كلية العلوم السياسية Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi

sy.

عدد (من مجلة)

t.y.

مخطوطة تركية

....

مجلة البحوث التاريخية Tarih Araştırmaları Dergisi

ТаТо

التاريخ والمجتمع (مجلة) Tarih ve Toplum

**TBMM** 

مجلس الأمة التركي الكبير Türkiye Büyük Millet Meclisi

TD

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi

المجلة التاريخية/ كلية الآداب جامعة استانبول

TED

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Enstitüsü Dergisi

مجلة معهد التاريخ التركى بكلية الأداب جامعة استانبول

TOEM

مجلة جمعية التاريخ العثماني Tarih-i Osmani Encümeni Mecmuası

trc.

ترجمة..

ts.

بدون تاریخ

**TSA** 

أرشيف سراي طوب قابى Arşivi أرشيف سراي طوب قابى

TTEM

Türk Tarih Encümeni Mecmuası مجلة جمعية التاريخ التركي

TV

الوثائق التاريخية (مجلة) Tarih Vesikaları

ve dv., vd..

وما بعدها (الصفحة)

ve.

و (حرف العطف)

vr.

ورقة (للمخطوط)

**WZKM** 

Wiener Zeitschrift für die kunde des Morgenlands

yay.

الناشر...

جـدول الأبجدية التركية الحديثة والقديمة

| ما يقابلها من الأبجدية الحديثة وكيفية نطقها | الأبجدية<br>العثمانية | ما يقابلها من الأبجدية العثمانية وكيفية النطق | الابجدية<br>التركية<br>الحديثة |
|---------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------|
| ويقابل حرفي (a) أو (e)                      | fī                    | يقابل حرفي (آ.ع) وحركة الفتح الغليظة أو       | Аа                             |
| ويقابل حرف(b)                               | ب                     | الهاء في وسط ونهاية الكلمة                    |                                |
| ويقابل حرف (p)                              | ړ                     | يقابل حرف (ب)                                 | Вb                             |
| ويقابل حرف (t)                              | ت                     | يقابل حرف (ج) المعطشة                         | Сс                             |
| ويقابل حرف (s)                              | ث                     | يقابل حرف (چ) مثل ch في الانجليزية            | Çç                             |
| ويقابل حرف(c) [الجيم المعطشة في العربية]    | ج                     | يقابل حرفي (د. ض)                             | Dd                             |
| مقابله(¢) [ينطق مثل ch في الانجليزية]       | ۶                     | يقابل حرف (أ) في بداية الكلمة وحركة الفتح     | Еe                             |
| ويقابل حرف (h)                              | ٦                     | الخفيفة أو الهاء في نهايتها                   |                                |
| ويقابل حرف (h)                              | خ                     | يقابل حرف (ف)                                 | Ff                             |
| ويقابل حرف (d)                              | د                     | يقابل حرف (گ) كالجيم المصرية                  | Gg                             |
| ويقابل حرف (z) [مثل الزاي العربية]          | ذ                     | يقابل حرف (غ) وينطق كالياء بين متحركين        | Õĝ                             |
| ويقابل حرف (r)                              | J                     | خفيفين                                        |                                |
| ويقابل حرف (z)                              | j                     | يقابل حروف (ح.خ.هـ)                           | Hh                             |
| ويقابل حرف (J) [مثل ل في الفرنسية]          | ژ                     | يقابل حرف (ي) أو حركة الكسر الغليظة           | 11                             |
| ويقابل حرف (s)                              | س                     | يقابل حرفي (إ. ي) أو حركة الكسر الخفيفة       | İİ                             |
| ويقابل حرف (؟)                              | <u>ش</u>              | يقابل حرف(ژ) و هو صوت بين الشين والزاي        | Jj                             |
| ويقابل حرف (s)                              | ص                     | يقابل حرفي (ك.ق)                              | Kk                             |
| مقابله (d.z) [مثل kadı و Ramazan            | ض                     | يقابل حرف (ل)                                 | LI                             |
| ويقابل حرف (t)                              | ط                     | يقابل حرف (م)                                 | M m                            |
| ويقابل حرف (z)                              | ظ                     | يقابل حرف (ن) والكاف النوني(ك)                | Νn                             |

| ويقابل حرف a اذا كان بالفتح في أول الكلمـــة | ع        | حركة الضم الغليظة المبسوطة (او)           | Оо  |
|----------------------------------------------|----------|-------------------------------------------|-----|
| ويقابل i.i اذا كان بالكسر في أولها ووسطها،   | -        | حركة الضم الخفيفة المبسوطة مثل (eu) في    | Öö  |
| ويقابل O.Ö.u.ü اذا كان بالضم في أولها        |          | الفرنسية                                  | _   |
| ووسطها                                       |          | يقابل حرف ( پ )                           | Pр  |
| ويقابل حرف (g) وينطق (ك) في أول الكلمة       | غ        | يقابل حرف (ر)                             | Rr  |
| ويقابل حرف (f)                               | ف        | يقابل حروف (ٿ. س. ص)                      | Ss  |
| ويقابل حرف (k)                               | ق        | يقابل حرف (ش)                             | Şş  |
| ويقابل حرف (k)                               | <u> </u> | يقابل حرفي (ت. ط)                         | Τt  |
| ويقابل حرف (g) [الجميم المصرية]              | گ        | حركة الضم الغليظة المقبوضة (في الفرنسية   | Uu  |
|                                              |          | (ou                                       |     |
| كاف نونية تقابل حرف (n)                      | ک        | حركة الضم الخفيفة المقبوضة(في الفرنسية U) | Üü  |
| ويقابل حرف (۱)                               | ن        | يقابل حرف (وَ) مثل: ويووده voyvoda        | V v |
| ويقابل حرف (m)                               | ِ م      | يقابل حرف (ي)                             | Υy  |
| ويقابل حرف (n)                               | ن        | يقابل حروف (ذ. ز. ض. ظ)                   | Ζz  |
| ويقابل حرف (V) أو الضمة المقبوضة             | و        |                                           |     |
| ويقابل حرف (h) في أول ووسط الكلمة،           | ھـ       |                                           |     |
| وحرفي (a.e.) في نهاية الكلمة                 |          |                                           |     |
| ويقابل حرف (y) في أول الكلمة وآخرها مثل      | ي.ي      |                                           |     |
| [yay]، وحرفي (i.۱) في وسطها و أخرها،         |          |                                           |     |
| وحرف (a) للياء المقصورة في نهايـة الكلمـة    |          |                                           |     |
| [مثل kübra أي كبرى]                          |          |                                           |     |

# البَّوْلِتُلْعِينَانِيَّةً

الْعِجُالِثُلَافِظِ

الدُّوَلِيَّهُ الْعُجْبَتِعُ وَلِهُ فَتَضَالِنُ

```
شحرة سلاطين آل عثمان
                                             كوندوز آلب
                                            ارطغرل غازي
                                     1- عثمان غازی (ت ۱۳۲٤م)
                                  2- اور خان غازی (۱۳۲۶-۱۳۹۲م)
                                   3- مراد الأول (١٣٦٢-١٣٨٩م)
                              4- بايزيد الأول (الصاعقة) (١٣٨٩-١٤٠٢م)
                   5- محمد الأول (١٤١٣-١٤٢١م) عيسى چلبى
                                                                مصطفى "دُوزْمُجَه"
                                                                                      موسى چلبي
                                                                                                      سليمان چلبى
                  (218.8-18.7)
                                                                (1131-17314) (1131-77314)
             6- مراد الثاني (١٤٢١-١٤٤٤، ١٤٤٦-١٤٥١م)
      7- محمد الثاني (الفاتح) (١٤٤٤ - ١٤٦٦، ١٥٥١ - ١٤٨١م)
                        8- بایزید الثانی (۱٤۸۱–۱۵۱۲م)
                   9- سليم الأول (ياووز) (١٥١٢-١٥٢م)
              10- سليمان الأول (القانوني) (١٥٢٠-١٥٦٦م)
                       11- سليم الثاني (١٥٦٦–١٥٧٤م)
                       12- مراد الثالث (١٥٧٤ - ١٥٩٥م)
                       13- محمد الثالث (١٥٩٥-١٦٠٣م)
   14- احمد الأول (١٦٠٣-١٦١٧م)
                                                                     15- مصطفى الأول (١٦١٧-١٦١٨، ١٦٢٢-١٦٢٣م)
                      18- ابر اهیم (۱۹٤۰-۱۹٤۸م)
                                                  16- عثمان الثاني (١٦١٨-١٦٢٢م)
                                                                                   17- مراد الرابع (١٦٢٣–١٦٤٠م)
  21- احمد الثاني (١٦٩١-١٦٩٥م)
                                             19- محمد الرابع (أوجى) (١٦٤٨-١٦٨٧م)
                                                                                   20- سليمان الثاني (١٦٨٧-١٦٩١م)
22- مصطفى الثاني (١٦٩٥-١٧٠٣م)
                                                                                    23- احمد الثالث (۱۷۰۳–۱۷۳۰م)
   26- مصطفى الثالث (١٧٥٧-١٧٧٤م) 27- عبد الحميد الأول (١٧٧٤-١٧٨٩م) 24- محمود الأول (١٧٣٠-١٧٥٤م) 25- عثمان الثالث
(2011-1011)
                                                                                   28- سليم الثالث (١٧٨٩-١٨٠٧م)
                               29- مصطفى الرابع (١٨٠٧-١٨٠٧م) 30- محمود الثاني (١٨٠٨-١٨٣٩م)
  32- عبد العزيز (١٨٦١-١٨٧٦م)
                                  31- عبد المجيد (١٨٣٩-١٨٦١م)
                            33- مراد الخامس 34- عبد الحميد الثاني 35- محمد الخامس 36- محمد السادس (١٩١٨-١٩٢٢م)
 عبد المجيد (خليفة) (١٨٢٢-١٨٢٢م)
                                                         (۱۹۰۹–۱۹۱۸)
                                                                                (۲۷۸۱-۱۸۷٦)
                                                                                                      (۲۸۷۱م)
```

الباب الأول التاريخ السياسي للدولة المثمانية



# الدولة العثمانية منذ قيامها حتى معاهدة قَيْنَارْجَة الصغرى عام ١٧٧٤م

أولاً - مولد الإمارة العثمانية ونموها

١ - الاناضول ابان ظهور الإمارة العثمانية

كثرت الروايات الشعبية حول قيام الإمارة العثمانية، وكان للمناخ السياسي والاجتماعي و الاقتصادي الذي عاشه شبه جزيرة الأناضول خلال القرن الثالث عشر الميلادي دور هام في ظهور هذه الامارة. إذ أخذ شبه جزيرة الاناضول يكشف عن وجه قد اكتمات - إلى حد كبير -ملامحه التركية والاسلامية نحو أواخر القرن الثالث عشر الذي شهد ظهور الأسرة العثمانية على مسرح التاريخ، تلك الأسرة التي كانت تعتمد في تكوينها على عشيرة (قابي). والمعروف أن أسس تلك العملية قد وضعت حتى قبل الانتصار في معركة ملاز كرد عام ١٠٧١م. فقد كان هذا النصر قد شكّل بداية الفتح الأكبد للاناضول، ثم لم تلبث مظاهر الفتح أن اكتملت خلال فترة وجيزة فيما بعد. وكانت هجرات الجماعات التركمانية من المناطق الداخلية في آسيا الوسطى التي اخذت تزداد أعدادها إلى ايران وآذربيجان عندما كانت الدولة السلجوقية لا تزال في مرحلة التأسيس خلال القرن الحاي عشر قد از داد تدفقها عن ذي قبل. وكان نظام الدولة السلجوقية الحضرية المستقرة قد دفع تلك الجماعات ذات الطابع شبه البدوى المنتقل إلى الاستيطان عند مناطق التخوم حتى لا تُترك الفرصة لأى نوع من الاخلال بالنظام الداخلي، وعلى ذلك كان السعى لوضع الفتوحات الموجهة لسوريا والأناضول على أسس اكثر متانة. فكانت القوات السلجوقية التي نجحت في فتح الأناضول وجعلت منه وطناً لها تعتمد في تكوينها بالدرجة الأولى على ذلك الطابع التركماني، وكان السلاجقة الذين نجحوا في اقامة دولة مستقلة في الأناضول يقومون بتوطين الجماعات التركمانية الكثيفة القادمة من دو اخل آسيا ومن اير ان و آذر بيجان على طول الحدود البيزنطية، وهذه الجماعات كانت قد تأثرت من المناخ السياسي المضطرب هناك وتتطلع إلى الحصول على بعض الامكانيات في الأراضي التي فتحت حديثًا أو في الأراضي المتوقع فتحها. كما كانت تقوم هي الأخرى بدفع الجماعات الأخرى القادمة بعدها إلى المناطق الحساسة على الحدود دون المساس بتكوين تلك الجماعات الضخمة، وتحسباً لأي ضيق قد تسببه لحياة الاستقرار ولنظام الدولة الذي حققته على مدى قرن من النزمان. أما سياسة العثمانيين إزاء هؤلاء التركمان الرحل فسوف تتجه بعد قرنين أو ثلاثة قرون للعمل على تفتيت هذه العشائر إلى تجمعات صغيرة مستقرة يجرى ربطها بالأرض. وكان التركمان الذين استقروا عند مناطق التخوم يواصلون حياتهم جرياً على عاداتهم وتقاليدهم، ويقومون بشن الغارات على الأراضي البيزنطية، ويستغلون الغنائم التي يحصلون عليها مصدراً لقدراتهم الاقتصادية التي تعينهم جالتالي على استكمال القدرة السياسية. غير أن الإدارة المركزية السلجوقية كانت لاتزال تحتفظ بقوتها رغم المشاكل المتعددة. حتى كانت غارات المغول التي مزقت دولة السلاجقة في القرن الثالث عشر وهددت الأناضول سوف تمهد السبيل فيما بعد لتطورات جديدة لم تكن في الحسبان وتسفر عن نتائج لم تكن متوقعة، وهذا الوضع الذي لا يهم تاريخ الشرق الأدنى فحسب، بل يهم عن كثب تاريخ أوربا ايضا سوف يمهد السبيل لظهور تكوينات جديدة تمتد حتى عصرنا الحاضر.

وعندما بدأت الدولة السلجوقية في النفكك نتيجة لضغوط الإيلخانيين كانت قد بدأت تظهر رويداً رويداً على مناطق الحدود امارات تركمانية مستقلة أو شبه مستقلة. وبسبب التهديد المغولي راحت العشائر التركمانية التي تعيش على شكل تكتلات ضخمة في المراعي الواقعة في وسط الإناضول وشرقه تتزاحم على امتداد الحدود الشرقية للبيزنطيين غرب الأناضول. واصبح القطاع الجبلي من البحر الأسود والمناطق الجبلية الممتدة من قسطموني إلى انطاليا تعج بالتركمان الذين فقدوا مراعيهم القديمة (۱). وكان يوجد إلى جانب هذه العشائر التركمانية أعداد كبيرة من الفقهاء والدراويش والمتصوفة، يقومون بدور هام منذ زمن في الحياة الروحية بين هذه العشائر. وهؤلاء المشايخ والدراويش كانوا يدعون لتقوية الإسلام، واستطاعوا ان يحولوا تقاليد "الفتوة" القديمة إلى فكرة "الجهاد" التي يحض عليها الدين. ووجود العديد من التكايا على مناطق الحدود إنما يشكل الأمثلة الواضحة على تلك الأعمال.

كما كانت العناصر الحضرية التي تفكر في الاستفادة من الامكانيات الجديدة، وفئات العلماء والصناع والتجار والزراع وقسم كبير من الأهالي المتوطنين في وسط شرق الاناضول قد نزحت هي الأخرى الى الأراضي المفتوحة حديثاً، فاستقروا في المدن والقرى الواقعة هناك، وراحوا يمارسون حياتهم حتى وقعت على عانقهم مهمة تشكيل البنية التحتية في اقتصادات الامارات التركمانية التي استقلت حديثاً. وكان لتنظيمات "الأخية" بوجه خاص موقع هام داخل تلك

O. Turan, *Selçuklular Zamanında Türkiye*, İstanbul 1971, s. 505; a.mlf. "Anatolia in the انظـــــــــــــــــــــــــ (۱) period of the Seljuks and the Beyliks", *The Cambridge History of İslam*, Cambridge 1970, I/A, 231-262; krş. Cl. Cahen, *Osmanlılardan önce Anadolu'da Türkler* (trc. Y. Moran), İstanbul 1979, s. 296 vd; Sp. Vryonis, *The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of İslamization from the Eleventh through the Fifteenth Century*, California 1971, s. 258-285.

التشكيلات(٢). ومن ناحية اخرى فان دروايش الطريقة المولوية الذين كانوا يمثلون نخبة المسلمين في المراكز السلجوقية القديمة الواقعة تحت الحكم الايلخاني قد استشعروا أهمية تلك الامارات الجديدة، فراحوا ينفذون إلى عائلات الامراء بوجه خاص، وعملوا على الحد من تأثير العناصر غير السنية وضبط التوازن والتأثير على البنية الفوقية، فأقاموا التكايا المولوية في عواصم الامارات(٣)، وكل هذه التطورات كانت تمثل الخصائص المشتركة في الامارات التي بدأت في التشكل في غرب الأناضول على وجه الخصوص.

وكان السلاجقة قد انحصر وا في وسط الاناضول وقبلوا السيادة الإيلخانية، بينما كانت الامارات التركمانية التابعة اسمياً للسلاجقة تحاول الاستفادة من الأزمة السياسية التي تعيشها الدولة البيزنطية بعد ان ضعفت قوتها المركزية، فبدأت نشاطاً مكثفاً في غرب الاناضول واخذت تتشكل في شكل دويلات صغيرة. وكانت امارة ابناء قرمان الذين ادعوا الحق في ميراث السلاجقة قد سيطرت على حاضرة الدولة القديمة، ونجحت في اكتساب موقع متفوق بين الامارات الأخرى. واستطاع القرمانيون أن يواصلوا اداعاءاتهم في ميراث السلاجقة ويواصلوا سياستهم بحماس إزاء الامارات التركمانية الأخرى، ولعل اهم الخصائص المميزة لهم هـو كونهم أضافوا عناصر تكوينهم الذاتي إلى نظام الدولة التقليدية في الشرق الأوسط. والدليل على ذلك انهم استخدموا اللغة التركية لغة رسمية لأول مرة، وكانوا نموذجاً في ذلك للأمارات الأخرى مما مهد السبيل لتطورات مهمة لايزال تأثيرها موجوداً حتى اليوم. ولاشك ان التطبيق الأمثل لذلك حققه العثمانيون فيما بعد. وكانت القوة الوحيدة التي نافست القر مانيين في الربع الأخير من القرن الثالث عشر هي امارة ابناء كرميان التي ظهرت في كوتاهية واطرافها على الحدود البيزنطية. فقد نجح ابناء كرميان في توسيع نفوذهم حتى غرب الأناضول، إلا أن تقسيم أراضيهم بين أفراد العائلة نتيجة لمفهوم الدولة عند الأتراك قد أضعف من قوتهم، مما ساعد التجمعات التركمانية في مناطق نفوذهم القديمة أن تقيم ادارات مستقلة لها. ومن تلك الادارات امارة قاره سي وامارة آيدين وامارة ابناء صاروخان التي كانت تعيش كلها على الجهاد بالغار ات البحرية. وبينما كانت إمارة ابناء منتشا تواصل العمل على نفس النمط كانت امارة ابناء جاندر تقع في منطقة سينوب وقسطموني، وامراء چَبْني على حدود امبراطورية الروم في طرابزون على البحر الأسود،

F. Köprülü, *Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluşu*, Ankara 19722, s. 145-172 - أنظر (٢)

Ahmed Eflâkî, *Menâkıbü'l-ârifîn*, (trc. T.Yazıcı), İstanbul 1989, s. 269,323,330,341-347; : أنظر (ヤ) P. Wittek, *Menteşe Beyliği*, (trc. O.Şaik Gökyay), Ankara 1986, s. 60-61.

وابناء حميد وتكه في منطقة انطاليا، ودولة أرتنا والقاضي برهان الدين في وسط الاناضول، وامارة ابناء رمضان وامارة ذولقادر في شرق الاناضول وجنوبه. وفي النهاية بدأت تظهر امارة صغيرة على قطعة أرض انحصرت بين امارتي گرميان وچاندر دون ان تلفت النظر في البداية ابدأ بين كل هذه الامارات، وهذه الامارة هي امارة ابناء عثمان التي أخذت على عانقها دوراً جديداً في تاريخ غرب الاناضول، ووُضِعت بذلك أسس التطورات التي قُدر لها أن توجه فيما بعد وجهة التاريخ العالمي.

#### ٢ - تشكل امارة الحدود العثمانية: عثمان بك وفكرة الجهاد

إن مؤسس الامارة العثمانية هو عثمان بك الذي تسمت الامارة باسمه، ومن الصعوبة بمكان ان نقدم جدولاً زمنياً صحيحاً حول ظهوره وأعماله، وبالتالي حول الأدوار الأولى في التاريخ العثماني وأحداثه السياسية. ولاشك ان الافتقار إلى المصادر المعاصرة في هذا الموضوع هو الذي يحمل على هذه الصعوبة؛ إذ لاتوجد إلا المصادر الشعبية وبالتالي الحوليات البيزنطية التي تتحدث عنها. فالمعلومات حول التاريخ العثماني في أعوامه الأولى تعتمد على المؤلفات التي يعج أغلبها بالروايات الشعبية التي دونت في القرن الخامس عشر لتعكس قبل كل شيء وجهات نظر العثمانيين أنفسهم في ذلك الزمان. ولاشك أن القيام بتنقية جيدة لهذه الروايات الشعبية في مصادر مثل تواريخ عاشق باشا زاده واوروج بك ونشري والتواريخ العثمانية المجهولة المؤلف سوف يكون من شأنه تقديم الخيوط الأولى حول نشوء التاريخ العثماني.

والمعلومات الأولى التي وصلتنا على شكل روايات شعبية انما تتعلق عن قرب بشخصية عثمان بك نفسه. فقد جرى ربط ظهوره على الساحة واكتسابه لوصف زعيم الجهاد بالعلاقة التي كانت تربطه بالشيخ أده بالي والبشرى التي بشتره بها الشيخ. أما المصادر البيزنطية المعاصرة فتذكر أنه كان يتزعم منطقة تابعة لأمير قسطموني. ولاشك ان تسمية الجماعة المنسوبة لعشيرة (قايي) التي استوطنت منطقة سوكود وضواحيها باسم عثمان بك انما هي أمر يدلنا جغير شكعلى انه كان زعيم العشيرة وعلى مدى الشهرة التي اكتسبها لأعماله في الجهاد. والمعروف في نظم العشائر التركمانية انها كانت تنقسم اقساماً يحمل كل قسم منها اسم الشخص الذي يتزعمه. إلا أن عدم تسمية هذه الجموع المكونة من اقسام باسم (ارطغرل) والد عثمان أو باسم جده (كوندوز آلب) انما يدلنا على أن قوة عثمان كانت في اطراد مستمر داخل عشيرته كما ذكرنا سابقا، بل وعلى غزواته الجهادية للأراضي البيزنطية واتساع شهرته هناك ودخوله في مرحلة تأسيس امارته المستقلة. فكان من نتيجة أعمال الغزو والجهاد التي تزعمها أن وقعت فيما بعد

تغيرات هامة في نظام المجتمع وتكوينه، واضفاء النظام على التركيب الهش المتداخل لمنطقة الحدود لتتشكل رويداً رويداً عناصر السلم الوظيفي الأساسي الذي سيجعل من الامارة دولة كبرى، فيتحقق مولد السلطة السياسية في ظل امتزاج التقاليد التركمانية مع مفهوم الغزو والجهاد الاسلامي حتى ولو كان باشكاله البسيطة فيما قبل(٤).

وقد عمل عثمان بك الذي كان يسيطر على المنطقة الممتدة من اسكيشهر حتى حدود بورصة وإزنيق على التعايش في البداية مع الولاة البيزنطيين المجاورين، وسعى لتقوية موقفه بدلاً من الدخول معهم في نضال مفاجئ شرس، وكانت إزنيق هي هدفه الأساسي. فلما نجح في تحويل الجهاد إلى فكر تعتنقه الامارة وقوي وضعه مهد السبيل لانضمام بعض الولاة البيزنطيين إليه، فضلاً عن انضمام قسم من أهالي الامارات التركمانية المجاورة. وكان تهديده لازنيق ثم انتصاره على احدى القوات البيزنطية عام ١٣٠٢م كشف عن العلامات الأولى على قدرته(٥). ومنذ ذلك الحين أخذت شهرته تعم الأطراف، وبدأت صفته كزعيم للجهاد تتضح معالمها رويداً رويداً بين الامارات التركمانية الأخرى. وراح يضاعف ضغوطه على ازنيق وبورصة لاسيما عقب انسحاب الجنود المرتزقة Katalan الذين كان البيزنطيون يجلبونهم لمساعدتهم (١٣٠٤). وقد حاول البيزنطيون إقامة خط دفاعي لصد غاراته، غير ان جهودهم في هذه الغارات والحيلولة دونها لم تسفر عن شيء، فقد كانت الأفواه قد تتاقلت المنزلة القدسية والخوارق التي يقوم بها عثمان بك في أعمال الغزو والجهاد، وهذا الأمر حمع الأمور الأخرى - قد لعب دوراً مهماً في إيجاد مصدر الطاقة البشرية التي تزودت بها الامارة العثمانية.

ومنذ تلك المرحلة سوف يكون الهدف الأساسي للامارة العثمانية كما هو الحال في الامارات التركمانية الأخرى هو اتباع سياسة الفتح التي ترتكز على مفهوم الغزو والجهاد الذي تغذيه المصادر الاسلامية ضد "دار الكفر" أي اراضي غير المسلمين. وهذا في الوقت ذاته قد حقق توافقاً جيداً مع مفهوم "الفتوة" في التقاليد الغزية والتركمانية المعروفة. وكانت هذه الجماعات المجاهدة تحت زعامة عثمان بك تستمد غذاءها من بيئة ثقافية تختلف عن بيئة الثقافة الاسلامية المستقرة لدى الطبقات العليا التي لم تأخذ صبغتها من أفكار الطرق الشعبية المنتشرة في مناطق التخوم والمسيطرة عليها، ومن التصوف وأدب الملاحم والقضاء العرفي(٢). وإضافة إلى ذلك فان

H. İnalcık, "Türkler (Osmanlılar)", /A, XII/2, 286-293. : إنظر: - (٤)

E. Zachariadou, "Pachymeres on the Amourioi of Kastamonu", *Byzantine and Modern* : انظـر: – (°) *Greek Studies*, III (1977), s.57-70;

P. Wittek, The Rise of the Ottoman Empire, London 1938, s. 17-19 - أنظر: (٦)

روح الشجاعة الحربية والترويج للغنائم كانت تشعل فتيل الحماسة إلى الفتح، كما ساعدت ايضا على تقرير الهدف السياسي لإمارة عثمان بك الذي بلغ شهرة خرافية. وبدأت كلمة "عثمانلى" تكتسب مغزاها رويداً رويداً، حتى اتسع هذا المغزى ليكون علماً، ليس على سكان منطقة التخوم فحسب ولكن على الأهالي المحليين أيضاً في الأراضي المفتوحة حديثاً. فلما تشكلت الامارة العثمانية وأخذت في تدعيم قوتها والتوسع على حساب الأراضي البيزنطية دخلت دوراً سوف تعمل فيه على توجيه علاقاتها مع الإمارات التركمانية المجاورة وجهة جديدة، وربط تلك الامارات بها. فقد كان انتقال تلك الامارات إليها على درجة كبيرة من الأهمية نظراً لأنها وفرت اللامارة العثمانية] البنية التحتية الملازمة للفتوح وأمدتها بالطاقة البشرية. وكان الاستداد ساعد العثمانيين وترسيخ أقدامهم في منطقة الروملي أن أخذت تتعدد أوجه سياستهم إزاء الامارات، ولكن مع مراعاة عدم تناقض تلك الأعمال – قبل كل شئ – مع ملامح الشخصية الجهادية.

### ٣ - المناخ السياسي في مناطق التخوم: العثمانيون في مواجهة الامارات التركمانية

كانت الامارة العثمانية وهي في دور التشكيل تمارس نشاطها على الحدود البيزنطية، في الوقت الذي كانت فيه بعض الامارات التركمانية الاخرى قد ظلت في المناطق الداخلية، أما الامارات الساحلية فكانت قد اتجهت للجهاد من خلال الاعمال البحرية، فكان طريق الجهاد لامارات منتشا وآيدين وصاروخان وقاره سي هو الجزر وسواحل تراقيا. ولكن هذه الاعمال كانت محدودة والاستمرار فيها كان عسيراً، أما العثمانيون فقد حالفهم الحظ كثيراً في مسألة الجهاد والحصول على الغنائم نظراً لموقعهم الجغرافي المناسب. فقد كان للدعاية التي قاموا بها حول الغنائم مستغلين موقعهم الجغرافي المناسب أن نجحوا في استقطاب العديد من المظاهرين لهم. وكما ذكر أحمدي صاحب (اسكندرنامه) الذي يعتبر المصدر الاول في التاريخ العثماني من إطراء خاص لصفة الجهاد هذه ووضعها على رأس الأمور ثم اشارته إلى حساسية العثمانيين حول نشر العدالة(٧)، كانت كلها اموراً مهدت السبيل -كما يذكر شكر الله في "بهجة التواريخ"- ولى انضمام العديد من المحاربين القادمين من المناطق المجاورة إلى صفوف عثمان بك(٨). وبدأت نتيجة لذلك مرحلة ااستقطاب القوات العسكرية في الامارات المجاورة واستقطاب الطبقات الشعبية الموالية لها.

Ahmedî, İskendernâme, (nşr. I. Ünver), Ankara 1983, vr. 65b-66a. انظر: (۷)

Behcetü't-tevârîh (trc. N. Atsız), İstanbul 1949, s. 53.: انظر - (٨)

واتبع العثمانيون أو لا سياسة حماية الأهالي ضد ضغوط امارة ابناء گرميان القوية وتسلطها، وجعلوا همهم الأول التمسك بمبادئ العدالة. ثم اعقبوا ذلك بان دخلوا طرفا في النزاع بينهم وبين المارة ابناء قاره سي احدى الامارات المجاورة، حتى نجحوا في ضم أراضيها من عدة سبل، كأن وضعوها تحت حمايتهم، ثم تركوا لها قسماً من الأراضي على سبيل الاقطاع العسكري [التيمار] أو الملك، وأخذوا كبار امرائها إلى تشكيلاتهم العسكرية. ثم اقتطعوا قسماً من اراضي امارة ابناء كرميان عن طريق المصاهرة، وقسماً آخر من أراضي امارة ابناء حميد عن طريق المساهرة، وقسماً آخر من أراضي امارة التي تعاني من الضيق المالي مدى وكانت عملية شراء الأراضي قد كشفت للامارات المجاورة التي تعاني من الضيق المالي مدى القدرة الاقتصادية التي بلغتها الامارة العثمانية، حتى أصبحت وسيلة ناجعة في الدعاية لها. ورغم أن تبعية امارات غرب الأناضول للعثمانيين كانت قد اكتملت حتى أيام السلطان مراد الأول والسلطان بايزيد الصاعقة فلم تبق بخلاف المرحلة القصيرة التي أعقبت غزو تيمورلنك الأمارة وحيدة ظلت تقاوم العثمانيين مدة طويلة، وهي امارة ابناء قرمان الذين كانوا يرون انفسهم الوريث الشرعي للسلاجةة.

ومما يسترعي الانتباه جهودُ العثمانيين في سياسة الفتح التي جروا عليها إزاء الامارات الاناضولية، لاسيما محاولاتهم لإضفاء الشرعية عليها. فقد كانوا يكشفون -من ناحية - عن سمو التقاليد الغُزية وتفوق عشيرة (قايي)، ويسعون -من ناحية أخرى - لتطبيق المفهوم الاسلامي عن "دار البغي"(٩). وهذه النقطة الأخيرة بعينها قد شكَّلتُ النموذج على تمسكهم بالشريعة الاسلامية. وقد وصف العثمانيون أصحاب تلك الامارات بأنهم قطاع طرق يضربون دولة إسلامية مجاهدة من الظهر، ووضعوا للسياسة المتبعة تجاه هؤلاء صيغة "الجهاد ضد ما يعرقل الجهاد هو الجهاد الأكبر" (مانع غزايه غزا غزاى اكبردر)(١٠). والمعروف أن موضوع الصراع بين امارتين مسلمتين مما كان يجري تفسيره في البداية باشكال بسيطة قد وضعه المؤرخون العثمانيون فيما بعد على أرضية شرعية وبشكل اكثر تقدماً في إطار الظروف التي عاشوها.

وقد ازدادت ضغوط العثمانيين على الامارات التركمانية المجاورة في زمن السلطان مراد الأول بوجه خاص، لا سيما عقب الانتقال إلى منطقة الروملي واقامة علاقات مع البيزنطيين. فقد استطاع العثمانيون بجهود السلطان مراد الأول أن يتقدموا حتى قونيه، وازدادت ضغوطهم على امارة ابناء قرمان، وكان توسع السلطان مراد الأول نحو اراضي امارة حميد واتجاهه -من ناحية

A. Özel, İslâm Hukukunda Ülke Kavramı, Dârülislâm-Dârülharb, İstanbul 1988, s. 135-139. أنظر: (٩)

Neşrî, *Kitâb-ı Cihannümâ* (nşr. Fr. Taeschner), Leipzig 1951, s. 59-60. : انظر – (۱۰)

أخرى - نحو اماسيا قد أوقع الرعب في قلوب ابناء جاندر وابناء قرمان. وأسفرت معركة (فرنك يازيسي) عام ١٣٨٧م عن هزيمة ابناء قرمان، وحُوصرت قونيه. فاضطر ابناء قرمان الذين كانوا يتكفلون بحماية الامارات التركمانية الأخرى بدعوى أنهم ورثة السلاجقة إلى الاعتراف بتفوق السلطان مراد. وعلى ذلك أصبح العثمانيون في وضع لا ينافسهم عليه أحد في الاناضول، بل وقام أمراء غرب الاناضول هم الاخرون فاعلنوا عن تبعيتهم للسلطان. فكانت تلك الجهود التي بذلها مراد الأول بمثابة الخطوة الهامة نحو تشكيل الوحدة التركية في الاناضول.

أما موضوع أهالي الامارات الاناضولية بما فيها الامارة العثمانية نفسها أو الامارات التابعة لها ومدى تقبلهم لهذه السيادة أو عدم تقبلهم فقد يكون موضوعاً للجدل، ولكن يبدو أن كون النظام العثماني لم يكمل مركزيته بعد وانتماء المجتمع العثماني والتركيب الاجتماعي في الامارات لنفس البيئة الثقافية من حيث القاعدة، ثم سياسة رعاية الطبقة الارسنقراطية من الأمراء المحليين من ناحية أخرى عن طريق منحهم الاقطاعات العسكرية (تيمار – ملك) وادخالهم في النظام العثماني، ثم الدعاية للجهاد والغنائم وذيوع شهرة المجاهدين كانت كلها أموراً حالت دون ظهور رد فعل يناهض تلك السيادة، وساعدت على تقبل أهالي الامارات الملحقة لها بسهولة.

### ٤- الانتقال إلى منطقة الروملي: الفتح والاستيطان

تولى اورخان بك ابن عثمان بك، شئون الحكم فدخل بورصة (١٣٢٦م) التي كانت تحت الحصار لمدة طويلة، ثم دخل إزنيق (١٣٣١م) وإزميد (١٣٣٧م) ومنطقة قوجه ايلي، وكان قد ضم قبل ذلك امارة ابناء قاره سي (١٣٣٤م)، مما ساعد على ظهور هدف جديد أمام العثمانيين، كان يتمثل في منطقة شبه جزيرة غليبولي وتراقيا التي كانت تعرفها منذ سنين امارات الساحل التركمانية. وقد سنحت الفرصة أمام العثمانيين لدخول الروملي عندما اشتعلت الحروب الداخلية بين البيزنطيين (١٣٤١-١٣٤٧م).

فلما سقطت مراكز المقاومة البيزنطية التي كانت بمثابة حلقات في سلسلة دفاعهم واستولى عليها العثمانيون ساعدتهم على ترسيخ وجودهم واستقرارهم فوق اراضي الحدود البيزنطية، كما يسرت لهم فرص السيادة على سواحل مرمرة وقربتهم من الدخول إلى الروملي، والمعروف أن أمراء قاره سي الذين كانوا يعرفون عن كثب غليبولي وتراقيا قد لعبوا دوراً مهماً في دخول العثمانيين إلى الروملي وتثبيت اقدامهم فيها.

وفي عهد أورخان بك عُرف العثمانيون في منطقة الروملي بانهم قادة الجهاد، وتحولت اراضي امارة قاره سي القديمة الممتدة بين خليج أدر ميت وبحر مرمرة الى أرض حدود عثمانية،

وأنيطت إدارتها بالأمير سليمان. كما كان زواج اورخان بك بابنة كنتاكوزينوس الذي ظهر على الساحة مدعيا أحقيته في عرش بيزنطة عام ١٣٤٦م وتحالفه معه قد يسر له دخول غليبولي (١١)، وبهذا الحدث الجديد تحقق في الوقت ذاته تعاون عثماني بيزنطي على نطاق واسع. وهذا التحالف هو الذي فتح الطريق أمام كنتاكوزينوس نحو استانبول، وكان بمثابة البداية لمرحلة الاستقرار الدائم في الروملي. فقد استطاعت القوات العثمانية بعد أن تعرفت جيداً بفضل ذلك على شبه جزيرة غليبولي وتراقيا أن تتقدم أولى الخطوات الهامة نصو فتح الروملي بمساعدة أمراء قاره سى القدامي الذين كانوا قد دخلوا هذه المناطق مرات عديدة قبل ذلك. غير ان حكاية الدخول إلى شاطئ الروملي التي أشارت إليها الحوليات العثمانية وأضفت عليها جوأ ملحمياً لا تحمل قيمة تاريخية. فقد نهضت القوات العثمانية بقيادة سليمان باشا لمساعدة البيزنطيين في عام ١٣٤٩م وعام ١٣٥٢م، وفي الحملة الأخيرة هذه منحه كنتاكوزينوس قلعة چيميي çimpi بالقرب من بولاير Bolayır ليستخدمها قاعدة له، وعلى ذلك يكون العثمانيون قد حصلوا على نقطـة ارتكـاز هامة، فلم يتركوا المكان، وشكلوا هناك منطقة حدود جديدة. فشرعوا في شن غاراتهم على غليبولي ذات الاهمية الاقتصادية الكبيرة من ناحية، ثم على تراقيا من ناحية أخرى. واستطاعوا خلال فترة وجيزة إن يستولوا على غليبولي عقب زلزال تعرضت لمه (١٣٥٤م)، وأصبح قطاع تراقيا هو الهدف بعد ذلك، حتى ان وفاة سليمان باشا نفسه لم تمنع من تحقيقه. وكان فتح أدرنة قبيل الدخول في الربع الاخير من القرن الرابع عشر قد ضاعف من قوة العثمانيين(١٢)، وبدأت بذلك مرحلة جديدة في تاريخ البلقان وبالتالي في تاريخ أوربا.

وكان دخول الأتراك إلى منطقة الروملي وترسيخ أقدامهم فيها يجري بشكل منظم، فقبل كل شيء كانت كلما تقدمت مناطق الحدود التي استوطنها الامراء المجاهدون القادمون من الأناضول [مثل حاجي ايل بكي وابناء أورانوس وابناء ميخال] وازدادت فرص الرزق في الاراضي الجديدة التي دخلوها بدأت منطقة الروملي تجتذب الناس ممن كانوا يعيشون في ضيق داخل الاناضول. كما ساعد العثمانيون ايضا على هذه الهجرة، فكانوا يحاولون بشتى الوسائل إجبار الناس عليها، إما بالوعد أو بالوعيد حتى يتمكنوا من سد العجز في الطاقة البشرية على تلك السواحل. وتدلنا دفاتر تسجيل العقارات [الطابو] التي دُونت في القرنين الخامس عشر والسادس

G. Ostrogorsky, *Bizans Devleti Tarihi* (trc.F. lşıltan), Ankara 1981, s. 479. - أنظر: (۱۱)

H.İnalcık, "Edirne'nin Fethi (1361)", Edirne: هناك تباين في الأراء حول تاريخ فتح أدرنه، ولأجل ذلك أنظر: 417) هناك تباين في الأراء حول تاريخ فتح أدرنه، ولأجل ذلك أنظر: 600. Fethi Yıldönümü Armağan Kitabı, Ankara 1965, s. 137-159; E. Zachariadou, "The Conquest of Adrianople by the Turks", Studi Veneziani, XIII (1970), 211-217.

عشر عن منطقة البلقان بوجه خاص على آثار عمليات الهجرة والاستيطان بشكل لا يقبل الجدل(١٣). وقد تحققت الفتوح العثمانية ليس عن طريق القوة أو إراقة الدماء، بل كانت أغلبها باتباع سياسة الوفاق والسلم [الاستمالة]، وهو الأمر الذي ساعد على بقائها. ولاشك ان العناية الكبيرة التي بذلها العثمانيون عند تطبيق الشريعة الاسلامية على العناصر غير المسلمة قد لعبت دوراً مهماً في ذلك. فقد كان تمسكهم بمبدأ العدالة الذي تنص عليه الشريعة ورعايتهم له قد ضمن لهم تبعية العناصر المحلية الواقعة تحت الضغوط السياسية والدينية الوخيمة، أو بتعبير آخر فان آلاف البشر الذين كانوا يعيشون حياة مجهولة بسبب الاضطراب في التركيب السياسي لمنطقة البيزنطية، والتناحر الكاثوليكي الارثوذكسي قد دفعتهم جميعاً للانضواء تحت الحكم العثماني البيزنطية، والتناحر الكاثوليكي الارثوذكسي قد دفعتهم جميعاً للانضواء تحت الحكم العثماني الواعد بالأمن والأمان في دولة مستقرة. بل إن الأهالي الذين تعرضوا للغارات الأولى الحامية التي شنها أمراء الحدود العثمانيون أو أهالي المناطق التي رفضت إعلان الطاعة واعتبرها العثمانيون "دار حرب" فتعرضت لأشد الغارات كثافة فهربوا إلى الجبال وتفرقوا هنا وهناك، هؤلاء أنفسهم قد شاهدوا إمكانيات المناخ المناسب عقب استقرار الحكم العثماني ففضلوا العودة إلى أماكنهم القديمة.

ومن ناحية أخرى فان تطبيق نظام الاقطاع العسكري [التيمار] في الاراضي المفتوحة قد حمل هو الآخر مغزى تأسيس حكم أكثر انتظاماً. أضف إلى ذلك أن العثمانيين ألحقوا قسما من الأمراء المحليين بنظام التيمار، كما أضافوا بعض الجماعات العسكرية القديمة -كما هي- إلى بنية التشكيلات العسكرية العثمانية (وينوق، مارتلوس، افلاق..). وعلى ذلك أبطلت حقوق الامراء الاقطاعيين القدامي على الأهالي، وأصبح مزارعو البلقان مثل المزارعين العثمانيين في حرية الحركة(١٤). أما الادعاء بان أمراء الاقطاع القدامي احتفظوا بعد الفتح باملاكهم القديمة وحصلوا على امتيازات كبيرة فهو أمر يستلزم منا الحيطة نظراً لما هو معروف عن نظام الاقطاع العسكري وطبيعته المتغيرة (١٥).

i.Şahin-Y. Halaçoğlu-F.M.Emecen, "Turkish Settlements in Rumelia (Bulgaria) in the انظر: – (۱۳) 15th and 16th centuries: Town and Village population", *IJTS*, IV/2 (1989), 23-42.

H.İnalcık, "Ottoman Methods of Conquest", Studia Islamica, II (1955), 103-129. - أنظر: - (١٤)

N.Filipoviç, "Bosna-Hersek'te Timar Sisteminin İnkişafında Bazı Hususiyetler", İFM, انظر: – (۱۰) XV/1-4 (1955), 154-188.

إذاً بدأت تتشكل مناطق حدود جديدة في البقان، وكلما تقدمت الفتوح كلما نهضت المدن والقرى في مناطق الحدود القديمة الباقية في الخلف (١٦)، وعمرت الاراضي الخالية من الناس وانصلح حال القرى الخربة، وهذا ما كان لازماً لدوران عجلة الحياة العسكرية والاقتصادية عند العثمانيين. ونظراً لأن أسس نظام الاقطاع العسكرية كانت منوطة بشكل مباشر بعمران القرى فقد كان هم العثمانيين هو تشجيع الناس على الهجرة من الأناضول، والعمل من ناحية أخرى على إقرار الاهالي المحليين في اماكنهم. غير أن حركة الهجرة من الاناضول لم تحدث دفعة واحدة؛ إذ تدلنا المعلومات الواردة في دفاتر تسجيل العقارات [الطابو] انها وقعت على امتداد القرنين الخامس عشر والسادس عشر، بل وكانت تحدث من حين لآخر في القرن السابع عشر، فكان من نتيجة ذلك أن أصبحت تراقيا ومقدونيا والقطاع الشمالي الغربي من الروملي ومناطق دوبريجه و وارزنا Varna مسرحاً لعملية الاستيطان التركية. والإشارات الموجودة في طوبونيمية [الدراسة الجغرافية لأسماء الأماكن]هذه المناطق حول خطورة الدور الذي لعبه الدراويش الأتراك رواد المستيطان(١٧) إنما تدلنا على أن هذه المناطق قد تعرضت هي الأخرى لظروف تشبه ظروف المناخ الذي ساعد على تتريك الاناضول.

لقد نجح السلطان مراد الأول بجهوده التي بذلها في الأناضول والبلقان بوجه خاص في تحويل الامارة العثمانية إلى "دولة"، وكانت الاحتياجات الجديدة خلال عهده (١٣٦٢–١٣٨٩م) قد مهدت السبيل لتشكيل النظام العسكري الجديد وإحداث تغييرات هامة في نظم الدولة مما ساعد على وضع أسس الهيكل المركزي فيها. وكان السلطان مراد الأول قد ربط -عن طريق الاقطاع- الامراء الاقطاعيين الذين ظهروا عقب انهيار امبراطورية دوشان وأفسح المجال بذلك لاحداث تغيرات هامة في التركيب السياسي للبلقان. وكان التقدم بثلاثة أجنحة نحو البلقان يصطدم أحيانا بمقاومة القوات المحلية الموحدة، بل كان العثمانيون مضطرين من حين لآخر للوقوف موقف المدافع ضد هجمات الطرف الآخر. وكان تحالف البابا والدول الايطالية مع العناصر المحلية في البلقان يعوق حركة الفتوح من حين لآخر. ولكن رغم كل ذلك فان هدف الاستيطان والسياسة التي طبقها العثمانيون قد أثبت لهم مرات عديدة وحتى في العهود المتأخرة جداً أنه من

M. Kiel, "Urban Development in Bulgaria in the Turkish Period: The Place of Turkish انظر: – (۱۱) architecture in the Process" //TS, IV/2 (1989), 79-158; A. Handzic, "Ein Aspect der Entstehungsgeschicht Osmanischer städte" Südostforschungen, XXXVII (1978), 41-49.

Ö. L.Barkan, "Osmanlı İmparatorluğunda bir iskân ve kolonizasyon metodu olarak vakıflar انظر: – (۱۷) ve temlikler: İstilâ Devrinin Kolonizatör Türk Dervişleri" *Vakıflar Dergisi*, II (1942), 279-386.

الصعب إجلاؤهم عن البلقان. وكان من نتائج الانتصار في معركة چيرمن عام ١٣٧١م انها كفلت للعثمانيين تبعية أمراء الصرب في مقدونيا والامبراطور البيزنطي وملك البلغار. أما في عام ١٣٨٨م عندما هاجمت القوات العثمانية البوسنة ثم أبيدت هذه القوات في موقعة بلوتشنيك تجرأت بعدها مباشرة دول البلقان فاتحدت وشكلت قوة ضخمة لطرد العثمانيين من الروملي. ولاشك أن ظهور هذا التحالف يحمل مغزى مهما، إذ يكشف عن ضحالة الادعاءات التي تذهب إلى أن الضعف العسكري الذي كانت تعاني منه دول البلقان قد ساعد العثمانيين على التوسع هناك. ومعركة قوصوه (١٣٨٩م) التي قام بها مراد الاول ضد هذا التحالف وحطم بها مقاومة البلغار وحال دون مشاركتهم فيه انما تحمل أهمية كبيرة لاسيما النتائج التي أسفرت عنها(١٨٨).

وقد حققت هذه الحرب للعثمانيين على المدى القصير مكاسب عسكرية وسياسية جمة؛ فلم تعد في المناطق الباقية في جنوب نهر الدانوب قوة يمكنها التصدي للعمثانيين عدا المجريين. وانفتح أمام العثمانيين طريق صربيا الشمالية، وتحولت الامارة الصربية إلى اقطاع عسكري، وأصبحت الامور مواتية للتقدم نحو مقدونيا وصربيا وألبانيا والبوسنة. أما على المدى الطويل فقد شكلت الفتوح -التي قدر لها أن تمتد إلى البوسنة- نقطة البداية في التحولات المهمة التي طرأت على التركيب العرقي والاجتماعي والسياسي والاقتصادي والثقافي في المنطقة التي نتحدث عنها. حتى ان البوسنة انصبغت بصبغة الاسلام بشكل لم نشهده في الاماكن الأخرى من الروملي. وعلى الرغم من أن أسباب انتشار الاسلام هناك قد تكون محلاً للجدل فقد ذهب البعض إلى أن أمل الكنيسة البوسنية المنشقة [البوغوميل] قد فضلوا الاسلام تحت الحكم العثماني بعد أن ضاقوا من قهر الامراء الاقطاعيين والكنيسة الكاثوليكية وتعرضوا لمجازر ضخمة، وأن الاسلام لم ينتشر دفعة واحدة بل تدريجاً، وأن هناك بعض الأسباب الاقتصادية والاجتماعية الأخرى التي لعبت دورا في ذلك بقدر ما لعبه دور البوغوميل. كما ذهب البعض أيضا إلى أن من أسباب انتشار الاسلام هو أن العناصر المحلية شاءت ان تكون لها سلطة في الادارة العثمانية وتدعم موضع دراسة كافية، وأغفل الباحثون هذا الأمر.

F.A.Emmert, *The Battle of Kosoval A Reconsideration of its significance in the Decline of* : أنظر – (۱۸) *Medieval Serbia*, Ann Arbor 1973; F.M.Emecen, "I. Kosova Savaşının Balkan Tarihi Bakımından Önemi", *Kosova Zaferinin 600. Yıldönümü Sempozyumu*, Ankara 1992, s. 35-44.

ومن ناحية أخرى، فان الآراء التي ذهب أصحابها إلى أن السيادة العثمانية تركت آثار إ سلبية على الاهالي في جنوب البلقان، وحالت دون انتظامهم في شعب واحد، والقول كذلك بان الفتوح العثمانية أخرت اشتراك العناصر البلقانية في ركب الحضارة والثقافة الأوربية، هي كلها آراء تفتقر الى الدليل، وخاصة بعد ظهور الدراسات التي تجري على ضوء مصادر الأرشيف العثماني. ومهما كانت الفتوح العثمانية في البلقان قد مهدت السبيل لتغييرات هامة في التركيب السكاني للعناصر المحلية إلا انها مكنتها من المحافظة على هوياتها. فعلى سبيل المثال استطاع الارناؤط [الألبان] الواقعون تحت الضغوط الدينيـة والعرقيـة والثقافيـة الكثيفـة من جـانب الـروم والسلاف أن يحافظوا على تركيبهم العرقي بعد أن اعتنق الكثيرون منهم الاسلام، وانتهت بذلك أدوار تحويلهم إلى الجنس السلافي والبيزنطي. كما حيل ايضا بين تحويل الفلاخ والروم إلى الجنس السلافي، ووُضع حائل دون ضغوط المجريين واللاتين الكاثوليك(١٩). وعلى ذلك فان استقرار الحكم العثماني هناك ونظام العدالة الذي جرى تطبيقه من خلال الشريعة الاسلامية والادارة المركزية الراسخة هي أمـور سـاعدت الشـعوب البلقانيـة فـي الحفـاظ علـي وجودهـا، أو بتعبير آخر كفلت المحافظة على التركيب الفسيفسائي للشعوب البلقانية. ومن الحقائق المعروفة أن الكنائس صاحبة الامتيازات كانت قد تحولت في النهاية إلى مراكز تتولى تنظيم المقاومة ضد الحكم العثماني. والافكار التي تقول "إن تفوق الأهالي المحليب ن ازاء الفاتحين الجدد في المجال الاقتصادي والثقافي والاجتماعي هو الذي كان فاعلاً في حفاظ الشعوب البلقانية على هوياتها"(٢٠) إنما هي أفكار ترجع إلى عدم القدرة على التقييم اللائق للنظم القضائية والاقتصادية لدى العثمانيين وأساليب تطبيقها.

وبينما كانت تراقيا ومقدونيا والقطاع الشمالي الغربي من بلغاريا تتعرض لحركة الاستيطان التركية ذات المنشأ الأناضولي بالشكل الذي سوف يجعلها فيما بعد نقطة ارتكاز للفتوح وتتحول إلى مواطن استيطان تركية كثيفة كانت منطقة البوسنة وبلاد الأرناؤط تأخذ صبغتها الاسلامية حتى ضمنت فيما بعد استقرار العثمانيين هناك بشكل ثابت. وهذا الاستقرار الثابت هو الذي وفر فيما بعد رصيداً أمكن بواسطته تجاوز الأزمة الضخمة في الأناضول عام ١٤٠٢م، ولعب دوراً هاماً في زحف العثمانيين الذي امتد فيما بعد حتى بودين.

H. Kaleshi, "Türkleri'n Balkanlar'a Girişi ve İslâmlaştırma" (trc. K. Beydilli), *TED*, انظر مثلاً: ¬ (۱۹) sy. 10-11 (1981), 177-194.

E. Werner, *Büyük Bir Devletin Doğuşu: Osmanlılar (1300-1481)*, (trc. O.Esen-Y.Öner), نظر : أنظر - (۲۰) İstanbul 1986, I, 190.

#### ٥- ظهور أول دولة مركزية وانهيارها

كانت الامارة العثمانية في الوقت الذي استشهد فيه السلطان مراد الاول في قُوصئوَّه قد أخذت على عاتقها دوراً هاماً في أراضي الأناضول والروملي وتحولت إلى دولة كاملة الأركبان. ومع اعتلاء بايزيد الأول العرش (١٣٨٩م) بدأت الدولة العثمانية بقيادته تطبيق سياسة جديدة(٢١)، فقد كانت سياسة مراد الأول هي ترك الأراضي على شكل اقطاعات عسكرية (Vassal) للأمراء فبدأت من بعده سياسة تحويل هذه الأراضى إلى الملكية العثمانية بالفعل. إذ حدث فور سماع خبر وفاة مراد الأول أن ظهرت انتفاضات في الأناضول والبلقان وتمرد أمـراء الاقطـاع الانـاضوليين فخف بايزيد مسرعاً نحوهم [شتاء ١٣٩٠/٨٩م] وأخذ منهم أراضيهم لتصبح أرضا عثمانية خالصة، وأصبحت الامارات القديمة سناجق عثمانية يتولى إدارتها عمال يجري تعيينهم من العاصمة. فكان من نتيجة الجهود التي بذلها ان انخفض عدد المراكز المناهضة له في الأناضول إلى مركزين أساسيين، فلم يبق هناك إلاّ قونية وسيواس. وهذه الاعمال كانت بمثابة التطبيقات الأولى لسياسة استهدف بها بايزيد الذي عرف بلقب "الصاعقة" اقامة دولة مركزية قوية تدار من مركز واحد. وكان وهو يفعل ذلك يضع ايضا نصب عينيه صفة القائد المجاهد، واستطاع ان يصيغ ادعاءات السيادة داخل هذا الاطار. فلما ازيحت امارات الحدود نجح في القضاء على امارة ابناء قرمان أحد مركزي القوى الباقيين عام ١٣٩٧م، بينما قضى على دولة القاضى برهان الدين في سيواس عام ١٣٩٨م، ثم استولى على امارات البحر الأسود في الشرق والوسط، حتى استحق لقب "سلطان المجاهدين" من مركز الخلافة الاسلامية في القاهرة(٢٢). ثم لم يلبث بايزيد الأول أن زحف نحو اراضى السلطنة المملوكية في شرق الأناضول واستولى على بعض المراكز المهمة مثل ألبستان وملاطية. وهذه السياسة الجريئة منه في الشرق دفعته فيما بعد لأن يدخل ساحة نفوذ تيمورلنك من ناحية والأراضي المملوكية من ناحية أخرى، حتى وجد نفسه وجها لوجه مع هاتين القوتين العظميين.

وقد شاء السلطان بايزيد -من ناحية أخرى- أن يوحد الأراضي العثمانية، وواصل سياسته تلك ضد دول البلقان وضد البيزنطيين. فقام بمحاصرة استانبول، واستطاع أن يقضي على مملكة البلغار وعلى امارة دوبريجه. وبحملة قام بها على الأفلاق استطاع أن يحطم النفوذ المجري هناك، ولما أصبح على ذلك النحو في موضع يستطيع من خلاله ان يهدد البندقية والمجر بشكل

H.İnalcık, "Bayezid I", DİA, V, 231-234. : انظر - (۲۱)

Ş.Tekindağ, Berkuk Devrinde Memlük Sultanlığı, İstanbul 1961, s. 102.: أنظر - (٢٢)

مباشر أثار ذلك رعباً عاماً في أوربا، وانتعشت الروح الصليبية من جديد بتأبيد من البابا، وتنادى الأوربيون في حركة واسعة لطرد الأتراك من الروملي وتخليص استانبول من الحصار. غير أن القوة الصليبية الضخمة التي احتشدت في (بودا) قد امكن ابادتها خلال مدة قصيرة عند مشارف نيكبولي (٢٩٦م)(٢٣). وكانت تلك القوة الصليبية خلال زحفها نحو هذه الأماكن تحرق وتهدم ما يصادفها في الطريق وتوقع أنواع المظالم بالسكان الارثوذكس المحليين، فلما منيت بالهزيمة تأكد الرأي القائل باستحالة طرد القوة العثمائية من الروملي، كما عملت على ذيوع شهرة السلطان بايزيد الصاعقة في العالم الاسلامي كمجاهد كبير. وعلى ذلك كان في مقدوره أن يضع استانبول بايزيد الصاعقة في العالم الامبراطور البيزنطي فقد كان على عكس رعاياه - يعتقد عن ايمان أن انقاذ استانبول لن يتم إلا عن طريق المساعدة التي يمكن الحصول عليها من الخارج. وأصبح فتح استانبول قريب المنال. غير أن التقدم الذي أحرزه بايزيد في الأسرق وكان يَدّعي لنفسه حققه في الغرب جعله يقف وجها لوجه مع تيمورلنك الذي ظهر في الشرق وكان يَدّعي لنفسه وحيداً أمام تيمورلنك، كما كان الامراء الذين طُردوا من مواقعهم في الامارات الاناضولية التي لم وحيداً أمام تيمورلنك، كما كان الامراء الذين طُردوا من مواقعهم في الامارات الاناضولية التي لم يمض وقت طويل على تحويلها إلى أرض عثمانية، وكذلك القطاعات غير الراضية عن السياسة المركزية الصارمة التي تحويلها إلى أرض عثمانية، وكذلك القطاعات غير الراضية عن السياسة المركزية الصارمة التي تحويلها إلى أرض عثمانية، وكذلك القطاعات غير الراضية عن السياسة المركزية الصارمة التي تحويلها إلى أرض عثمانية، وكذلك القطاعات غير الراضية عن السياسة المركزية الصارمة التي تحويلها إلى أرض عثمانية، وكذلك القطاعات غير الراضية عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عندور المراح عن المياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن المياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السياسة عن السيا

وإلى جانب النجاحات العسكرية التي حققها بايزيد الأول فقد كان يقوم أيضا باعمال تستهدف نقل مجتمع امارة الحدود إلى مجتمع دولة ثابتة قادرة على البقاء. فحاول وضع البنية الأساسية اللازمة لادارة دولة مركزية تركية اسلامية، فرسم بتسجيل الأراضي والعقارات ووضع نظام ضريبي وتطبيق القواعد المالية التي كانت جارية لدى الايلخانيين، وسعى لادارة الدولة من خلال جهاز مركزي مباشر، وقام بوضع نظام الجند والغلمان. ثم وجّه الوظائف العسكرية والادارية الهامة لجنوده التابعين له مباشرة، فوضع تحت رقابته الأسر المحلية القوية والأمراء التركمان وأمراء الحدود الذين تعاظمت قوتهم وكانوا يتصرفون من انفسهم، وأرسى بذلك أسس دولة مركزية قوية (٢٤). ومن ناحية أخرى كانت الجهود الرامية لترسيخ المبادئ الاسلامية الحنيفة قد بدأت تعمل عملها في زحزحة مبدأ الجهاد بمفهومه التقليدي رويداً رويداً. ولم يعد بايزيد الصاعقة حاكماً لامارة حدود، بل بلغ مرحلة استطاع ان يكون فيها سلطاناً لدولة اسلامية تسعى لاقامة

A.S. Atıye, Nigbolu Haçlılar Seferi (trc. E. Uras), Ankara 1956. : انظر الطر:

H.İnalcık, "Türkler", /A, XII/2,293-294.: انظر - (۲٤)

مؤسساتها وأجهزتها المختلفة. ولكن على الرغم من ردود الفعل القادمة من دراويش التكايا والزوايا فان هذا التطور على سبيل اقامة الدولة المركزية سوف يتعرض للفشل نتيجة للهزيمة التي وقعت في معركة انقرة.

وكان تيمورلنك قد تردد مدة في محاربة بايزيد الذي ذاعت شهرته بعد انتصاره في نيكبولي؛ إذ كانت غايته المحافظة على الوضع القائم في الأناضول بصفته وريث السلاجقة والايلخانيين، وبالتالي القضاء على كل القوى المناهضة له. والواقع أنه كان يرى العثمانيين إمارة ضمن المارات الحدود الاخرى في غرب الأناضول، يجب عليها أن ترضخ لطاعته. وكانت جهود بايزيد الصاعقة نحو زعزعة التوازن في الأناضول والعمل على وحدته تعني ضربة قوية لتيمورلنك بصفته الحامي والوريث. وفي ٢٨ يولية ٢٠٤١م تحرك تيمورلنك بجيش جرار وهزم العثمانيين هزيمة فادحة في وادي (چوبوق). وأسفرت هذه الهزيمة عن نتائج خطيرة بالشكل الذي غير مجرى التاريخ العثماني والعالمي. فإنهارت دولة العثمانيون إلى مجرد إمارة تعترف بسيادة الأناضول تسيطر على أراضيها من جديد، وتحول العثمانيون إلى مجرد إمارة تعترف بسيادة تيمورلنك. وكان من نتيجة الجو المعتم الذي خلفته الحرب الداخلية بين أبناء بايزيد الصاعقة أن تأخرت عملية استعادة الدولة لقواها، وتطلب الأمر مرور نصف قرن لكي تتجاوز سنوات المحنة تأخرت عالية المتعادة الدولة لقواها، وتطلب الأمر مرور نصف قرن لكي تتجاوز سنوات المحنة التي عاشتها في تلك الفترة وتعيد من جديد تشكيل بنائها المركزي (٢٥).

#### ٦- دَوْر استجماع القوة من جديد

استطاع العثمانيون بعد ضربة تيمورلنك ان يقفوا على قدم ثابتة في منطقة الروملي التي نجحوا في الحفاظ على وحدتها عن طريق امراء الحدود الأقوياء واستكمال استيطانها بشكل قوي، حتى تمكنوا من استعادة قوتهم فيها بفضل الطاقة البشرية والموارد المادية هناك. وفي البداية اعترف أبناء بايزيد الصاعقة بسيادة اخيهم الأكبر الأمير سليمان(٢٦)، غير أن نجم الأمير چلبي محمد كان قد بدأ سطوعه المطرد في الأناضول. واستمر التنازع بين سليمان وعيسى وموسى وچلبى محمد حتى عام ١٤١٣م، ثم نجح الأخير في توحيد أراضي العثمانيين في الأناضول والروملي. وكان وهو يسعى لتحقيق ذلك يعمل في الوقت نفسه على ضمان تأييد أمراء الحدود الأقوياء وأصحاب الاقطاعات العسكرية والجنود. وقد أطلقت المصادر العثمانية على ذلك التنازع

P.Wittek, "Ankara Bozgunundan İstanbul'un Zaptına" (trc.H.İnalcık), *Belleten*, VII/27 أنظر: – (٢٥) (1943), 557-589.

E.Zachariadou, "Süleyman Çelebi in Rumelia and the Ottoman Chronicles", *Der İslam*, انظـر: – (۲۱) LX (1983), 268-296.

الداخلي الذي استمر من عام ١٤٠٣ الى عام ١٤١٣م اسم "عهد الفترة". أما المدة التي أعقبت ذلك واستمرت حتى فتح استانبول فهي تشكل المرحلة التي استجمعت فيها الدولة قواها بشكل عام. وكان لمبدأ الدولة المركزية الذي طبقه بايزيد الأول دور هام في عملية استجماع القوى التي نتحدث عنها.

ولما نجح چلبي محمد في إزاحة اخوته وأنهى الحرب الداخلية حاول أن يتبع سياسة اللين ازاء الامراء في الأناضول والروملي والأسر المحلية والبيزنطية والبنادقة اصحاب المصالح التجارية في الأناضول وفرسان رودس والجنوبين لكي يتمكن من توحيد الأناضول. وفي تلك المرحلة الحساسة كان خلال أعماله التي قام بها يضع نصب عينيه دائما موقف التيموريين الذين كان نفوذهم قائماً في الاناضول من ناحية والخطر الصليبي الذي يمكن أن يظهر ضده في أوربا من ناحية أخرى. وكان الأمراء العثمانيون الذين التجأوا إلى البيزنطيين يشكلون عنصر تهديد هام، فقد استغل الاباطرة البيزنطيون هؤلاء الامراء وساعدوهم في النزاع على الحكم، كما كان بعض أمراء الحدود وفئات من الجند ايضا يستخدمونهم وسيلة التهديد. فكانت الدولة خلال "عهد الفترة" وكأنها تنزلق إلى الهاوية، وهذا الجو من القلق هو السبب الأساسي الذي دفع السلطان محمد الفاتح لأن يضع في الد "قانوننامه" مادة إباحة قتل الاخوة(٢٧). فبعد أن توفي چلبي محمد محمد الفاتح لأن يضع في الد "قانوننامه" مادة اباحة قتل الاخوة(٢٧). فبعد أن توفي چلبي محمد على تمرده إلا بصعوبة، كما اضطر عقب ذلك إلى التصدي لأخيه الأصغر مصطفى. كذلك فإن الأمير أورخان الذي كان رهينة لدى البيزنطيين سوف يشكل هو الآخر خطراً عظيماً كذلك فإن الأمير أورخان الذي كان رهينة لدى البيزنطيين سوف يشكل هو الآخر خطراً عظيماً له و لابنه محمد على السواء.

وبعد انقضاء حكم السلطان چلبي محمد، الذي كان قصيراً مع ما كان يكتفه من مخاطر جمة قطعت الدولة مرحلة هامة في استجماع قواها بفضل الجهود التي بذلها ابنه مراد الثاني لتوحيد الأراضي والمحافظة عليها، إذ سعت الدولة في عهده إلى حل المشاكل المعلقة منذ أيام چلبي محمد في الأناضول. وكانت ايام سلطنته بمثابة البعث الجديد للدولة العثمانية. وبعد ان تمكن بصعوبة من إزاحة اخيه الأصغر مصطفى بمساعدة أعوانه والذي يؤيده البيزنطيون اضطر ابناء جاندر وابناء قرمان إلى الانسحاب الى الوراء، ثم أَجْبَرَ على الخضوع النهائي لطاعته إمارة آيدين وإمارة منتشا وفرع (تكه) من إمارة أبناء حميد الذين جرى في عهد چلبي محمد إذابتهم.

H.İnalcık, "Muhammed I" E/²,(İng), VI/113-114, s. 973-977. : حول عصر محمد الأول أنظر: (٢٧) - حول عصر محمد الأول أنظر:

وقد اتبع سياسة الوفاق الى حد ما إزاء امارتى ابناء قرمان وابناء جاندر تحسباً لسيطرة شاهرخ بن تيمورلنك على الأناضول(٢٨). ومن ناحية أخرى كان البيزنطيون وامارة الصرب وامارة الروم الاستبداديتين في جزيرة المورة وامارة الأفلاق قد استغلوا عهد الفوضى في الروملي فحققوا بعض التقدم، واستعادوا قسما من الأراضي التي فقدوها. وكان العثمانيون في البداية مضطرين للتصرف بحذر من حين لآخر في الروملي خوفاً من ظهور تحالف صليبي جديد ضدهم، فلما استولوا على سلانيك عام ١٤٤٠م وعقدوا معاهدة مع البندقية حركوا سياسة الفتح(٢١). وكان هدفهم هو المجر، لاسيما وأن موت ملكها سيجسموند (٢٣٧) قد دفعهم لذلك. فانتعشت من جديد غارات المجاهدين، حتى استطاعوا تحطيم نفوذ المجر على صربيا والأفلاق، كما وبجهت ضربة إلى إمارة الصرب عام ١٤٣٩م، وحوصرت بلغراد مفتاح وسط أوربا. غير أن الهزيمة التي تعرض لها العثمانيون هناك عام ١٤٤٠م زعزعت موقفهم في البلقان، حتى وجدوا أنفسهم في حرب دفاعية ضد الغارات المباغتة التي كان يقوم بها المجريون.

وخلاً هذه الفترة الحرجة اضطر مراد الثاني للعودة لاتباع سياسة الوفاق في الأناضول والبلقان على السواء، وعلى الرغم من أنه تخلى عن العرش لابنه محمد إلا أن معركة وارتنا عام 233 م كانت بمثابة نقطة تحول هامة في تقرير مصير العثمانيين في البلقان. فهذا النصر ومعركة قوصوه الثانية التي أعقبته عام 188۸م قد ساعد العمثانيين على تقوية موقعهم داخل البلقان، ومهد السبيل لإحباط عام في أوربا، وقرب من موعد فتح استانبول(٣٠).

وقد حاول مراد الثاني في البداية بسبب الوضع في الأناضول أن يتفادى الارتباط القوي بالمفهوم الاسلامي العالي ونظام الدولة المركزية كما فعل بايزيد الأول، وكان جل عنايته أن يقيم توازناً معيناً بين السباهية أصحاب الاقطاعات وعشائر التركمان الرحل والجنود، بل إنه أحيا التقليد الغُزي القديم في مواجهة ادعاءات شاهرخ الذي شاء مواصلة سياسة أبيه تيمورلنك في الاناضول. فحاول الضرب على وتر تفوق عشيرة (قايي) حتى يحطم النفوذ التيموري في الأناضول. ولاشك أن هذا التمسك بالتقاليد الغُزية التركمانية الذي أنعكس حتى على التواريخ

i. Aka, *Timur ve Devleti*, Ankara 1991, s. 68-69. : أنظر – (٢٨)

الكرية - الطور: . J.Anagnostis, *Selanik (Thessaloniki)'in Son Zaptı Hakkında Bir Tarih* (trc. M.Delilbaşı), انظر: - (۲۹) Ankara 1989.

H.İnalcık, "Murad II", İA, VII, 598-614; a.mlf, Fâtih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar, انظر: -(۳۰) Ankara 1954, s. 1-67; Fr.Szakály, "Phases of Turco-Hungarian Warfare before the Battle of Mohács (1365-1526)", Acta Orientalia, XXXIII (1979), 65-111.

العثمانية في القرنين الخامس عشر والسادس عشر والسعي لتحويل اللغة التركية إلى لغة أدبية متقدمة إنما كان من ثمرات تلك الجهود وحدها.

## ثانياً - قيام الامبراطورية

### ١ - دَوْر الانتقال من الدولة إلى الامبراطورية

عقب وفاة مراد الثاني (١٤٥١م) وتولي ابنه محمد [الفاتح] العرش بدأت الدولة العثمانية تدخل طور الامبراطورية. فقد اتسع نطاقها مع التطورات التي حدثت بعد ذلك حتى صارت كلمة "دولة" قاصرة عن التعبير عنها. ويجب أن نوضح هنا أن إصطلاح "الامبراطورية" له معنى يخالف بالنسبة للعثمانيين التعبير الأوربي المتأخر؛ فلا تعني الامبراطورية معنى "الامبريالية" أو "الاستعمار"، والجدير بالذكر أن المؤرخين العثمانيين أطلقوا عليها اسم "الدولة العلية" نظراً لتركيبها الاثني والاجتماعي، والسياسة العالمية التي كانت تنتهجها، وادارتها المركزية ونظام السلطنة فيها. وهنا يقصر لفظ "دولة" بمفرده عن التعبير عن مفهوم "العالمية". أما أسس هذه الامبراطورية فقد وضعت "لاشك- في عهد السلطان محمد الثاني [الفاتح]، بينما بلغت قمة عظمتها على أيام السلطان سليمان القانوني.

ففي عصر السلطان محمد الثاني عادت تنتعش من جديد سياسة الفتوح والنظام المركزي اللذان كان يجري تطبيقهما على أيام بايزيد الصاعقة، وراح تقليد الغزو التركماني يتحول إلى غاية داخل الإطار الاسلامي الرفيع. وكان العائق الوحيد أمام السلطان محمد الثاني لتنفيذ سياسته العالمية هو الدولة البيزنطية التي كانت المحرك الأول للتهديد الصليبي والعامل على تعطيل قيام الوحدة بين الأراضي العثمانية، وكان الواجب عليه قبل كل شيء هو حل هذه المشكلة. غير أن النكبات التي وقعت في عهد مراد الثاني جعلت الوزير الاعظم ورجل الدولة المحنك جاندرلي خليل باشا يتهيب ردود الفعل الخطيرة التي يمكن أن تأتي من الغرب المسيحي ويميل لاتباع سياسة الوفاق هو والمجموعة المعارضة التي يتزعمها، ورغم ذلك فان السلطان الشاب كان قد تأثر بأفكار مربيه السابق زاغانوس الذي دفعه نحو هذا الطريق فأقدم على تنفيذ ذلك الأمر الخطير. وكان من الضروري الانتهاء من فتح استانبول قبل وصول المساعدات المحتملة من الغرب واتحادهم ضده. ولاشك أن فتحاً عظيماً كهذا سوف يجعل السلطان الشاب يتبوأ مكانة عظيمة في كافة أنحاء العالم الاسلامي باعتباره الأمير الذي بشتر به الحديث النبوي الشريف. ومن ناحية أخرى فان فتح استانبول سوف يهيء السلطان محمد الثاني مكانة هامة في السياسة الداخلية الدولة، ويدعم نفوذه، ويكفل له القدرة على التطبيق الأمثل للاصلاحات اللازمة لتشييد

الادارة المركزية التي فكر في تحقيقها، ويمثل الخطوة الأولى نحو تفريق القوات العاتية خارج مركز الدولة(٣١).

وضياق الحصيار على عاصمة البيز نطبين بشكل محكم، ولما رفضت التسليم حل أمر استباحتها ثلاثة أيام حسب مبادئ الشربعة الاسلامية. وكان الوعد بالغنائم أمراً ألهب حماسة الجنود، حتى دخلت في النهاية أول وآخر المدن البيز نطبة العظيمة تحت السيادة العثمانية في ٢٩ مايو ٢٥٣ ام. وعقب مرور ثلاثة أيام توقف كل شيء، ودخلها محمد الثاني فاستحق عن جدارة لقب "الفاتح" وأمر باعمارها على وجه السرعة. ثم شجع أهاليها الفارين هنا وهناك على العودة إلى أماكنهم معافياً إياهم من الجزية. وأمر باطلاق سراح الأسرى بعد أن دفع لهم الفدية، واجتهد في اعمار المدينة، كما اتخذ عدة تدابير أخرى في هذا الصدد، حتى عمرت العاصمة العثمانية وضواحيها بالناس، إما بالقوة أو بالتطوع. وغدا محمد الثاني -من ثم- الوريث الحقيقي لها بصفته فاتح روما الجديدة. وقد أطلق عليه بعض المؤر خين البيز نطبين المعاصرين لقب "امبراطور روما" عندما استولى على عاصمة الامبراطورية الرومانية الشرقية. أما السلطان محمد الفاتح نفسه فكان يرى في ذلك وسيلة سياسية في إطار فكرة "دولة واحدة وحاكم واحد للعالم" ويجمع في شخصه بين صفتي (الجهاد والخانية) في التقاليد الاسلامية التركية. وهذا كان يعنى السيادة المطلقة في الشرق الاسلامي وفي الغرب المسيحي على السواء. والواقع أن السياسة التي جرى عليها في الأراضي البيز نطية القديمة كانت تجسيداً لصفة "وريث روما"(٣٢). وقد قيام ابن كمال باشا شيخ الاسلام والمؤرخ المشهور في القرن السادس عشر بشرح هذه السياسة التي جرى عليها في الأراضي البيزنطية عقب الفتح(٣٣).

أما في السياسة الداخلية فقد أتاح فتح استانبول للسلطان فرصة لاقصاء بعض الأسر القوية. وكان إعدام الوزير الأعظم چاندرلى خليل باشا الذي لعب الدور الأساسي في محاولة خلع السلطان عن العرش (وقعة بوچوق تپه) بتمرد مرتب للانكشارية قد أنذر في نفس الوقت أن عهد مشاركة الأسر صاحبة النفوذ في السلطة قد انقضى وولّى. وقام الفاتح بعد ذلك بتوجيه الوظائف المهمة في الدولة -بما فيها وظيفة الوزير الأعظم- لأشخاص من مماليكه الجند (قُول) الذين

H.İnalcık, Fâtih Devri, s. 107-136. : انظر - (٣١)

H.İnalcık, "Mehmed II", /A, VII, 513-514; S. Runciman, *The Fall of Constantinople*, انظـر: ¬(٣٢) – انظـر: ¬(٣٢) – (٣٢)

<sup>(</sup>٣٣) –أنظر: Ankara 1957, s. 540. مانظر: Kemalpaşazâde, Tevârih-i Âl-i Osmân, VII. Defter (haz. Ş. Turan), Ankara 1957, s. 540.

ير تبطون به مباشرة، وبذلك جمع في يده كافة أدوات السلطة. حتى استطاع أن يقدم بجرأة على تنفيذ سلسلة من الاصلاحات الاقتصادية والعسكرية والقضائية.

وشرع السلطان محمد الفاتح بعد أن فتح استانبول وجمع في يديه أدوات السلطة بصفته الحاكم المطلق - في رَفع راية الجهاد من جديد وتوسيع أراضيه. فأنفذ عدة حملات إلى الأناضول وأوربا على السواء عمالاً على وحدة الدولة، فجرى تصفية الامارات الاستبدادية البيزنطية في الروملي واحدة تلو الأخرى. وكانت صربيا التي تشكلت من جديد قد ساعدت على تسلل النفوذ المجرى إلى البلقان فجاءت الحملات (١٤٥٤ و ١٤٥٥م)(٣٤) التي أنفذت إليها لتكشف عن قدرة العثمانيين، وتحقق ضمها النهائي أثناء الاضطرابات الداخلية التي وقعت في أعقاب موت المستبد الصربي برانكوفيتش عام ١٤٥٨م، واستولى العثمانيون على سَمندرَة وقضوا على الامارة الاستبدادية (١٤٥٩م). وفي اثناء ذلك، وخلال أحداث الصراع كانت محاولة حصار بلغراد عام ٤٥٦م قد انتهت بالفشل، والمعروف أن المدينة كانت مفتاح البلقان وبالتالي مفتاح أوربا الوسطى. واستولى العثمانيون -من ناحية أخرى- على جزيرة المورة بحملتين عام ١٤٥٨م وعام ١٤٦٠م. ولعب التناحر الارثوذكسي الكاثوليكي دورا مهما في فرض السيادة عليها. فقد التزم الروم الارثوذكس المحليون جانب العثمانيين ضد نفوذ البنادقة في الجزيرة، سواء بسبب الخلاف الديني أو لمصالحهم التجارية، بل إنهم قاموا بتسليم ارغوس (Argos) للعثمانيين عام ١٤٦٣م. وكانت البندقية تحتفظ بالقواعد التجارية البحرية المهمة على شواطئ المورة (نابولي، مودون وكورون) فلما شنت غاراتها البرية واحتلت شبه جزيرة المورة اشتعلت الحرب التي استمرت ستة عشر عاماً (١٤٦٣-١٤٧٩م). ومع أن الصدراع العثماني البندقي قد كشف مرة اخرى عن ضعف العثمانيين في المجال البحري إلا انه كان ضربة للمصالح التجارية البندقية، كما كانت تحركات العثمانيين في بحر إيجة والمورة مبعثًا لمخاوف البندقية والعالم الغربي. فحاول البنادقة البحث في الشرق عن حليف يعضدهم ضد العثمانيين. فعقدوا حلفا مع إمارة الشاة البيضاء (آق قويونلي)(٣٥).

E. Zachariadou, "The First Serbian Campaigns of Mehemmed II (1454-1455), *Annali* انظــر: – (۲٤) – أنظــر: – (۲٤) – أنظــر: – أنظــر: – (۲٤) – أنظــر: – (۲٤)

Ş. Turan, "Fâtih Mehmed-Uzun Hasan Mücadelesinde Venedik" TAD, III (1966), 63-138. (٥٥) - أنظر: Barbara von Palombini, وحول محاولات الغرب لعقد التحالفات بقصد ضرب الدولة العثمانية من الشرق أنظر: Bündniswerben ausländis- cher Mächte um Persien (1453-1600), Wiesbaden 1968

وعلى ذلك يكون اسكندر بك الذي كان في حالة تمرد في المجر والبندقية وألبانيا ضد الفتوح العثمانية التي كانت تتقدم نحو البوسنة عام ٢٦٣ ام قد وجد الآن أيضا حليفاً شرقياً، ويكون العثمانيون قد حوصروا من كل جانب. وكان ذلك التحالف أمراً أثار هياج أوربا، وانعش فيها الآمال العثمانيون قد حوصروا من كل جانب. وكان ذلك التحالف أمراً أثار هياج أوربا، وانعش فيها الآمال مشارف غليبولي جرت بشكل جاد مذاكرة التحكيمات العسكرية في البوغاز لأول مرة، وأقيمت الاستحكامات القوية على جانبي مضيق الدردنيل (چناق قلعه). وعلى ذلك تكون مسألة الدفاع عن العاصمة العثمانيية قد كشفت عن حقيقة انها تبدأ من ذلك المضيق. ولكن على الرغم من أن العاصمة العثمانيية واستطاعوا أن يستعيدوا المورة، كما شنوا عدة غارات حتى مشارف مدينة البندقية، از انعقد الصلح عام ٢٧٩ م وانتهت الحرب بين الدولتين. فكان هذا الصلح عاملاً ساعد على ازدياد نشاط القوة البحرية العثمانية (وترانتو) في ايطاليا، فكانت رأس جسر مهم نحو فتح ايطاليا نفسها، غير أن وفاة السلطان الفاتح عام ١٨٤ م حالت دون استيلاء العثمانيين على "تفاحة روما الحمراء". ولكن هذه العمليات أتاحت العثمانيين قدرة التحكم في سواحل الاناضول والمورة، فكان ذلك تطوراً عظيماً نظراً لانه ضمن للعثمانيين قدرة التحكم في البحر الاسود أيضا.

والحقيقة أن الامبراطورية الرومانية في طرابزون التي كانت إحدى البقايا المهمة والأخيرة لدى البيزنطيين قد جرى القضاء عليها قبل الدخول في الصدام مع البندقية (٢٦١م) نتيجة للحملة التي أنفذت إليها من البر والبحر (٣٦). فكان من نتيجة الحملة أن دخلت السواحل الشرقية للبحر الأسود تحت السيادة العثمانيين (٤٧٥م)، ثم فتح المستعمرات الجنوية (كفه و آزاق)، والجهود التي بذلت لوضع البُغْدان تحت السيادة وتحويلها إلى امارة اقطاعية تدفع الجزية كانت أموراً جعلت البحر الأسود يبدأ في التحول إلى بحيرة عثمانية، ودخلت تجارته بكاملها تحت السيطرة العثمانية.

أما في الأناضول فقد وقعت تطورات مهمة؛ إذ توجد إمارة أبناء قرمان التي كانت تشكل عقبة أمام العمثانيين يجب عليهم إزاحتها. وهذه العقبة هي التي جعلت العثمانيين يقفون في مواجهة حسن الطويل أمير الشاة البيضاء التي تسيطر على ايران. ومع أن العثمانيين قضوا على أبناء قرمان عام

H. Lowry, Trabzon Şehrinin İslâmlaşma ve Türkleşmesi 1461-1583, İstanbul 1981, s. 5-18 - أنظر: (٣٦)

17 هـ إلا أن الامراء الذين كانوا يتبعونهم في جبال طوروس ظلوا يقاومون مدة طويلة. وهذا قد أدى إلى ظهور الصراع العثماني المملوكي في منطقة (چقور أووو). وكان حسن الطويل يحلم بان يكون تيمورلنك الثاني فوضع على عاتقه حماية أمراء الأناضول، ثم قام بتوحيد العشائر التركمانية ليشكلوا جميعاً دولة اتحادية كانت عاصمتها ديار بكر، وغطت مساحة واسعة خلال فترة وجيزة حتى امتدت أراضيها إلى آذربيجان. وكان تحالفه مع الغرب ثم قيامه بحماية الامبراطورية الرومانية في طرابزون وحماية إمارتي قرمان واسفنديار على السواء وجهوده لتهديد السيادة العثمانية في من امارتي الشاة البيضاء وقرمان بتخريب مدينة توقاد، ثم تقدم حتى آقشهر. وعلى ذلك خرج الفاتح على رأس حملة فأوقع الهزيمة بامارة الشاة البيضاء التي كانت تحارب بالطرق التركمانية والأسلحة على رأس حملة فأوقع الهزيمة بامارة الشاة البيضاء التي كانت الاسلحة النارية هي الحاسمة فيها – كانت تنطوي على خصائص دفاعية موجهة الإزاحة تهديد معين اكثر من كونها صراعاً على الفتح أو التوسع. والدليل على ذلك أن العثمانيين اهتموا كثيراً بالسيطرة على خط (بايبورد وشبين قره حصار) ضماناً لأمن الأراضي الأناضولية. أما الجيوب القرمانية فقد جرى القضاء عليها بحملة قامت على جبال طوروس عام ١٤٧٤م، وحاول العثمانيون فرض السيادة على إمارة ذولقادر، مما أدى إلى توتر العلاقات بينهم وبين دولة المماليك.

وبهذه الجهود السياسية تشكلت الامبر اطورية العثمانية فوق أراضي الأناضول والروملي وعاصمتها مدينة استانبول. وبينما كانت مؤسسات الدولة تأخذ شكلها النهائي من خلال تدعيم النظام المركزي حدثت تطورات مهمة أخرى على مستوى القوة السياسية. فقد تحققت الوحدة السياسية في الأناضول، وجرى التغلب إلى حد بعيد على المشاكل المهمة التي خُلُقها "عهد الفترة".

#### ٢ - تذمر الأهالي والمشاكل الداخلية

كان من جراء الجهود التي بذلها الفاتح لاقرار النظام المركزي الذي سار عليه، والتدابير الاقتصادية التي اتخذها لمواجهة الاحتياجات المالية اللازمة للفتوح، وإقرار سيطرة الدولة بشكل جاد على التجارة ووضع ضرائب جديدة، ثم محاولاته لوضع يد الدولة على الأوقاف والأملاك من أجل زيادة عدد السباهية أن أدى كل ذلك لظهور فئة من الناس كانت غير راضية عن هذه

Ş. Tekindağ, "Fâtih Devrinde Osmanlı-Memlüklü Münasebetleri", *TD,* XXX (1976), انظىر: - (٣٧) - (٣٧) - (٣٧) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (٣٤) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82) - (82

الأمور. وفي الوقت الذي أخذت تتسع فيه ردود الفعل في الطبقة الدنيا عندما نهض الدراويش والمشايخ الذين ضاعت أراضيهم منهم للاشاعة بين الأهالي عن زيادة الضرائب وتعميمها كانت العائلات الكبيرة التي فقدت امتيازاتها ورجال الدولة المتصارعين على السلطة قد مهدوا السبيل لظهور معارضة خفية في الطبقة العليا. فلما توفي الفاتح فجأة عام ٤٨١ ام كان لتلك الفئات بوجه خاص دور مهم في الصراع على السلطة بين ولديه بايزيد وجم. فقد كان ابنه الأكبر بايزيد موجوداً في أماسيا والفاتح ما يزال حياً، وكان يوجد حوله عدد من الرجال غير الراضين عن سياسته. وكان ظهور الأمير جم جارياً على سياسة الفاتح قد أعطى الصدراع على السلطة بُعداً مختلفاً، غير أن كديك احمد باشا واسحاق باشا اللذين كانا من أصل عسكري (قُول) ولم يتمكنا من إدراك ردود الفعل الواسعة في القاعدة ويضعان مسألة التحزب السياسي في المقام الأول قد قاما بتشكيل معارضة ضد الانجازات السياسية والاقتصادية التي يقوم بها محمد باشا القرماني الذي شغل منصب الوزير الاعظم خلال السنوات الأخيرة من عهد الفاتح، واستطاعا أن يجدا المؤيدين لهما بين الانكشارية والأمير بايزيد. وهو الأمر الذي مهد السبيل امام بايزيد للفوز بالسلطة. وقام اسحاق باشا باعاقة وصول الامير جم إلى استانبول، بينما كان بايزيد قد وصل قبله وجلس على العرش (٤٨١). ثم دُعي گديك أحمد باشا من اوترانتو وكانت الانكشارية تثق فيــه كثيراً فكان وسيلة السلطان الجديد للقضاء على تهديد الأمير جم. وعلى ذلك أصبح بايزيد هو الحاكم والمسيطر على الدولة بمفرده(٣٨). ثم لم يلبث بايعاز من المجموعة التي كان يعتمد عليها أن أزاح كلاً من كديك أحمد باشا واسحاق باشا حتى لا يقفا حائلا دون تحركاته. ولما فـر الأمـير جم إلى رودس اطمأن بايزيد لسلامة عرشه، غير أن مدة سلطنته كانت عهداً توقفت فيـ الفتـوح التي كانت تسير على قدم وساق أيام السلطان الفاتح.

فقد كان وجود الأمير جم يجبر بايزيد على اتباع اللين والمهادنة في سياسته الخارجية، لأن الأمير جم كان في أيدي الأوروبيين، وكان بمثابة قطعة الشطرنج في لعبة السياسة الدولية. فكان فرسان رودس والبابا والفرنسيون والمجريون يفكرون في الاستفادة من وجوده تحقيقاً لغايات مختلفة ومصالح متنوعة كانت أحياناً مادية وأحياناً أخرى سياسية، فلما مات عام ١٤٩٥م اندفعت السياسة الخارجية العثمانية نحو حركة سريعة. فقد كان بايزيد قد قام عام ١٤٨٤م بحملة على البغدان جاول بها أن يثبت قدرته على الحرب والجهاد ويضاعف من نفوذه، واستطاع أن يضم

Ş.Turan, "Bayezid II", *DİA*, V, 234-238; S. Tansel, *Sultan II. Bayezid'in Siyasî Hayatı*, نظر: (٣٨) أنظر:



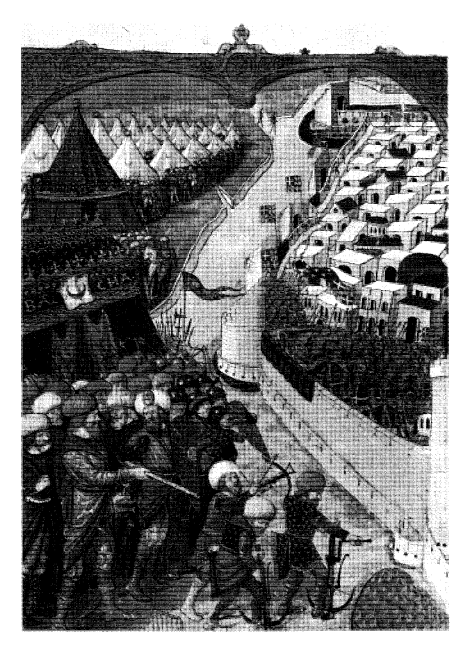
1- صورة زيتية لمحمد الفاتح (رسم: G. Bellini)



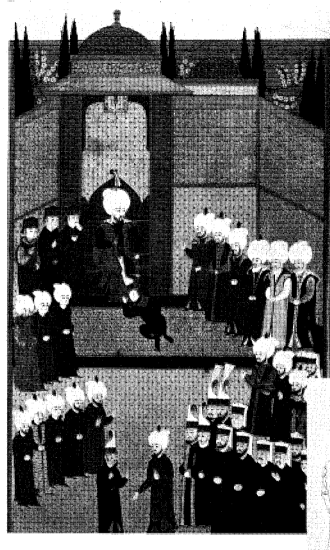
2- صورة من المنمنمات لمحمد الفاتح (رسم: سنان بك)



3- صورة بالحفر الزنكوغرافي رسمها أحد الرسامين الغربيين لمعسكر السلطان محمد الفاتح اثناء حصاره العظيم لمدينة استانبول



4- صورة منمنمة رسمتها ريشة أحد الفنانين الغربيين لحصار جزيرة رودس عام ١٤٨٠م تحت قيادة الوزير مسيح باشا



5- جلوس السلطان بايزيد الثاني على العرش (بريشة الفنان المبدع عثمان)



﴾— الامير جم.

إلى الأراضي العثمانية منطقة كيلي وآقكرمان التي كانت ذات مكانة مهمة جداً في التجارة مع السهوب الشمالية(٣٩). وبذلك نجح العثمانيون في إغلاق الطرق النازلة من الشمال إلى البحر الأسود، ثم حاولوا بعد ذلك أن ينفذوا إلى البُعْدان حتى أصبحوا وجهاً لوجه مع بولونيا (لهستان) (٢٩٣ - ١٤٩٦م). حتى ان قوات الطلائع العثمانية والتتار قامت بغارات على غاليتشيا وبودوليا عام ١٤٩٨م.

ومن ناحية أخرى فقد استطاع بايزيد أن يقضي على الجيوب القرمانية التي كانت تساعد الأمير جم، ثم دخل في حرب مع المماليك عند (چُور أوُوَه) انتهت بهزيمة العثمانيين وتوقف الصراع بين الطرفين(٤٠). واذا نحينا أعمال الاغارة التي كانت تقوم على امتداد حدود المجر فان الذي يلفت النظر هو أن بايزيد تخلى عن سياسة اللين التي كان يجري عليها مع البندقية، لا سيما عقب حادثة الأمير جم، وأنه عندما رأى أن الحرب لا مفر منها لم يتردد في دخول حلبة الصراع. ذلك الصراع الذي أدى إلى تطور مهم في مجرى التاريخ العمثاني؛ اذ كان يعني أن حركة الغزو والجهاد ضد البندقية واسبانيا سوف تتجه نحو بحر إيجه والبحر الأبيض المتوسط، بل وستمتد نحو البحر الأحمر ضد البرتغاليين. وكان تدعيم القوة البحرية العثمانية أمراً جعل العثمانيين قادرين على تحدي البندقية، كما كانت أعمال القراصنة الأتراك الذين يتمركزون في شمال افريقيا – داخل البحر المتوسط والذين يشبهون قوات الطلائع على امتداد الحدود بدأت تشكل خطراً جاداً. واستطاع العثمانيون الاستيلاء على أهم قواعد البندقية (مودون وكورون ولبانت) بمساعدة القوات البحرية. ومما أسفرت عنه المعارك بين العثمانيين والبنادقة انها وضعت البداية بمساعدة القوات البحري العثماني، كما أقرت لهم مكانة جديدة في عملية توازن القوى.

غير أن العثمانيين أصحاب الدولة المجاهدة القوية الوحيدة والنشطة في أوربا والبحر الأبيض المتوسط لم يستطيعوا - بسبب حادثة الأمير جم- أن يلبوا كما ينبغي - دعوة المسلمين في الأندلس لمساعدتهم عام ١٤٨٢م، على الرغم من تعاطفهم ورغبتهم في تلبية طلباتهم. فتركوا مسألة المساعدة للقراصنة الأتراك في البحر المتوسط ليضطلعوا بها مباشرة. وكان الأسبان قد

N. Beldiceanu, "La campagne ottomane de 1484 et ses préparatif militaires et sa : افطر: chronologie", *Revue des Etudes Roumanies*, V-VI (1960), s. 67-77;"1484 Osmanlı Seferi Askerî Hazırlıkları ve Kronolojisi", trc. Z. Arıkan, *Belleten*, XLVII/186, Ankara 1983, s. 587-598; a.mlf, "La conquete des cités marchandes de Kilia et de Cetatea Alba par Bayezid II", *Südostforschungen*, XXII (1964), 36-90.

<sup>\$.</sup>Tekindağ, "II. Bayezid Devrinde Çukurova'da Nüfuz Mücadelesi ve İlk Osmanlı- أنظــــر: – (٤٠) Memlük Savaşları 1485-1491", *Belleten*, XXXI/123 (1967), 345-373.

أتموا عام ١٤٩٢م عملية "استعادة الأرض" (reconquista)، وشرعوا في تهديد شمال افريقيا. وعلى الجانب الآخر كان كمال رئيس أحد البحارة الأتراك النشطين في غرب البحر المتوسط يقوم بترتيب الغارات على الأندلس وينقل المسلمين إلى سواحل الشمال الافريقي(١١). واستمرت عملية النقل تلك على فترات متقطعة خلال القرن السادس عشر، بل وجرى نقل قسم من مسلمي الأندلس [المُدَجَّنون والموريسكو] إلى سواحل جنوب الأناضول وتوطينهم هناك. ومن ناحية أخرى اضطر اليهود الواقعون تحت وطأة التعسف الأسباني إلى الهجرة إلى الأراضي العثمانية.

وكان لظهور خطر جديد في الأناضول عاملاً قوياً في إنهاء الحرب مع البندقية عام ١٥٠٣م؛ فقد أقام الشاه اسماعيل الصفوي دولته على أكتاف العشائر التركمانية في الأناضول بوجه خاص(٤٢)، وكانت أعمال الدعاية في الأناضول للترويج لذلك الفكر السياسي والديني الجديد قد أدت إلى اندلاع ثورات واسعة النطاق هناك. ووجد السلطان بايزيد نفسه في موقف حرج أمام ذلك الخطر الداهم، كما شهد ايضا صراع ابنائه على العرش. وقد نجح سليم بمساعدة الانكشارية في إرغام والده على الترش.

وتميز عهد بايزيد -بوجه خاص- بانه يرفض ويقاوم الاصلاحات التي أجريت في عهد السلطان الفاتح. فقد سعى لحل المشاكل الباقية من عهد الفاتح، وكانت جهوده لاقرار مبادئ الشريعة الاسلامية بصورتها التامة قد شكلت المصدر للتغيرات السياسية والمالية والاجتماعية، فنظر إلى الضرائب من هذا الاطار، وسلك في ذلك مسلكا وسطاً. ثم أعاد بعض الاوقاف والأملاك التي أخذت بالقوة لأصحابها. وبالأضافة إلى بعض الأعمال الأخرى التي قام بها بايزيد عدا ذلك فإنه لبى مطالب علماء الدين الكبار والفئة المعارضة وغيرهم ممن كان يعتمد عليهم، حتى مدح فيه الكتاب المعاصرون عدالته وزهده وتدينه، بل واعتبروه من "الأولياء".

#### ٣- من موقعة چالديران إلى القاهرة: حل المسألة الشرقية، والخلافة الاسلامية

كان الخطر الذي ظهر في الشرق على درجة كبيرة من الأهمية بالنسبة للعثمانيين، لاسيما بعد أن قوي لديهم الاتجاه نحو جعل المذهب السني سياسة تعتمدها الدولة في أوائل القرن السادس عشر. لان الشاه اسماعيل الصفوي الذي جعل من المذهب الشيعي سياسة وايديولوجية لدولته قد

أ.Parmaksızoğlu, "Kemal Reis", *İA*, VI, 567-568; H.J.Kissling, "Zur Tätigkeit des Kemal انظر: – (٤١) انظر: – (٤١) Reis im Westmittelmeer", *WZKM*, LXII (1962), 153-171;

ولتعاطف العثمانيين مع المورسيكيين أنظر: أنظر العثمانيين مع المورسيكيين أنظر: A.C.Hess, "The Moriscos: An Ottoman Fifth

Column in sixteenth Century Spain", *The American Historical Review*, LXXIV/1 (1968), 1-25. F. Sümer, *Safevî Devleti'nin Kuruluşu ve Gelişmesinde Anadolu Türkleri'nin Rolü*, نظر: – (٤٢) Ankara 1976.

نجح في استقطاب العديد من المؤيدين له في الأناضول. فقد وجدت الدعاية الصفوية صدى لها بين العشائر النركمانية التي كانت متذمرة من التدابير المالية والادارية التي جرى عليها الحكم المركزي العثماني. وكان الشاه اسماعيل يتحرك بحرية في الأناضول على أيام السلطان بايزيد الثاني، ويرسل عملاءه الذين عرفوا باسم "الخلفاء" إلى كل طرف، وهيأ السبيل لظهور فتنة عظيمة، لاسيما العصيان الذي تزعمه شخص يدعى (شاه قولى بابا تكه لي) وكاد أن يجعل الأناضول ناراً مشتعلة(٢٤). وكان ابنه سليم يعيش في ذلك الجو فأدرك أيام كان اميراً مدى خطورة الموقف، فما إن اعتلى عرش السلطنة (١٥١٦-١٥٠٠م) حتى نهض لمواجهة ذلك الخطر العظيم من ناحية وكذلك لمواجهة المماليك الذين ضعفت دولتهم حتى عن حماية الأماكن المقدسة من ناحية أخرى، بينما أجل أعمال الجهاد على الجبهة الاوربية. وأعلن العثمانيون الناس وهم يسيرون لمحاربة الصفويين أنهم إنما يخرجون لجهاد "الملاحدة والزنادقة". وتعرض "الخلفاء" الصفويون وأتباعهم في الأناضول لحركة مطاردة عنيفة. غير أنه لا توجد البتة معلومات في المصادر حول الادعاء بأن أربعين الف شخص جرى إعدامهم نتيجة لتلك المطاردة في الأناضول خلال الأعوام التي سبقت معركة چالديران(٤٤).

كما لا يخفى أن تنفيذ عملية كهذه خلال فترة وجيزة وفي ظروف ذلك الزمان أمر مستحيل من الناحية العملية. وكانت النهاية أن هيأت قدرة الاسلحة النارية العثمانية السبيل لتفريق صفوف الجيش الصفوي خلال فترة وجيزة وهزيمة الصفويين عند چالديران (١٥١٤م). وتقدم العثمانيون حتى تبريز، غير أن تعب الجنود وظروف الشتاء القارص أجبرتهم على العودة(١٥٠٠). وقد ساعد هذا النصر على دعم السيادة العثمانية في شرق الأناضول، وامكن الاستيلاء على اراضي امارة ذو لقادر (مرعش) في يونيه/حزيران ١٥١٥م، ثم دخلت من بعدها المدن الأخرى في المنطقة تحت الحكم العثماني واحدة تلو الأخرى وعلى رأسها ديار بكر، لاسيما وأن الأخيرة كانت عاصمة لكثير من الدويلات التركية التي قامت بعد السلاجقة في شرق الأناضول؛ وسيطرت عليها اذربيجان وايران والعراق، كما كان في نموذجي امارة الشاة البيضاء والدولة الصفوية.

Ş.Tekindağ, "Şah Kulu Baba Tekeli İsyanı" *BTTD*, 1/3 (1967), 34-39; 1/4 (1968), 54-59. انظر: - (٤٣)

J.L.Bacque-Grammont, "XVI. Yüzyılın İlk Yarısında Osmanlılar ve Safevîler", انظر: Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu'na Armağan, İstanbul 1991, s. 205-219. H.Sohrweide, "Der Sieg der Safeviden in Persien und seine Rückwirkungen auf die schiiten Anatoliens im 16. Jahrhundert" Der İslam, 41 (1965), s. 95-223.

<sup>\$.</sup>Tekindağ, "Yeni Kaynak ve Vesikaların Işığı Altında Yavuz Sultan Selim'in İran :اظرد الله الطرد - (٤º) Seferi", 7D, XXII (1968), 49-78.

و لاريب أن ذلك لم يتحقق إلا بفضل العشائر التركمانية الكثيقة في المنطقة قبل كل شيء. أما الآن فقد أصبح في مقدور العثمانيين بعد أن سيطروا على شرق الأناضول وجنوبه الشرقي أن يحولوا دون التهديد الصفوي ويجدوا الموقع اللزم للتوسع نحو آذربيجان والعراق، وان يتحكموا في طريق الحرير (تبريز -حلب). ومع أن بعض العشائر التركمانية في تلك المنطقة كانت قد فرت إلى أيران إما للالتحاق بالصفويين وإما لضيقها من تطبيق النظم الادارية العثمانية فان العشائر الباقية قد جرى إدماجها في تنظيم جديد عرف باسم "بوز -اولوس"، أما العثمانين، ولعبت دوراً فعالاً التي عُرفت في المنطقة باسم "قره-اولوس" فقد ظلت على تبعيتها للعثمانيين، ولعبت دوراً فعالاً في الصراع مع إيران(٤١).

وفي خلال عمليات إحكام السيطرة علىي شرق الأناضول استولى العثمانيون ايضا على الكثير من المدن التابعة للمماليك [مثل عنتاب وملاطية وغيرهما]، وتوغلوا في أراضيهم. وكانت الحرب على مماليك مصر بعد ذلك أمراً جعل من العثمانيين الدولة الاسلامية القوية والوحيدة في آسيا الصغرى، وساعدهم ذلك على وضع الأسس لمد نفوذهم المعنوى في المنطقة. ووقعت في تلك الأثناء تطورات مهمة في أوربا، إذ بدأت حركة الكشوف الجغرافية. ونجح البرتغاليون في اكتشاف رأس الرجاء الصالح والوصول إلى الهند، ثم شرعوا منذ عام ١٥٠٢م يوجهون الضربات القوية لاعمال التجار العرب وبالتالي للتجارة في البحر الأبيض المتوسط. واستطاعوا النفوذ إلى خليج البصرة والبحر الأحمر وأصبحوا خطراً عظيماً يهدد الأماكن المقدسة. وكانت السلطنة المملوكية في وضع حرج أمام التهديد البرتغالي فطلبوا العون من العثمانيين، فأمدهم السلطان بايزيد بالسفن والملاحين والاخشاب وغيرها(٤٧). غير أن ذلك لم يكن كافياً، فحاول البرتغاليون عزل الجزيرة العربية، مما دفع الأهالي والأشراف إلى طلب العون مباشرة من العثمانيين الذين أخذت شهرتهم في الجهاد تتسع يوماً بعد يوم. والأشك أن خروج السلطان سليم الاول المفاجئ لفتح مصر كان يرجع لكل تلك الأسباب السياسية والاقتصادية والدينية. غير أن حرب دولة مسلمة كان أمراً يقتضى تهيئة الحجة الشرعية اللازمة، فقد كانت الحرب ضد الصفويين أمراً يسهل تبريره، اما وحكم القرآن واضح فكيف يكون المبرر أمام العالم الاسلامي عند محاربة دولة اسلامية سنية؟ وهنا كشف العثمانيون عن عمق تجاربهم السابقة؛ إذ فعلوا الشيئ

H.İnalcık, "Türkler (Osmanlılar)", /A, XII/1,300-301; F. Demirtaş (Sümer), "Boz-ulus" – (٤٦) انظر: – (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء - (٤٦) الطلاء

Ş.Tekindağ, "Süveyş'te Türkler ve selman Reis'in Arîzası", *BTTD*, II(9 (1968), 77-80; انظر: – (٤٧) M. Yakub Muqhul, *Kanûnî Devr*i, Ankara 1987. s. 27-77.

الذي فعلوه يوماً مع الامارات التركمانية في الأناضول، فوصفوا المماليك بانهم حكام مستبدون عاجزون عن رفع الظلم عن رعاياهم. كما كان وجود الخطر البرتغالي عاملاً آخر ساعدهم على صياغة الحجة الشرعية. فطرحوا قضية حماية الحرمين الشريفين والاماكن المقدسة من الخطر المسيحي، وأن الدولة المجاهدة القوية الوحيدة التي يمكنها التصدي له هي دولة العثمانيين. وعلى ذلك يكون العثمانيون قد وضعوا على عاتقهم واجباً مقدساً هو الدفاع عن العالم الاسلامي.

وفي الحرب التي وقعت عند مرج دابق في ٢٤ اغسطس ١٥١٦م والثانية التي وقعت عند الريدانية في ٢٢ يناير ١٥١٦م استطاعت المدفعية العثمانية أن تصبح الفيصل في هزيمة المماليك، ثم استمرت الحرب بعد ذلك مدةً على شكل اشتباكات بين شوارع القاهرة، إلا أن العثمانيين نجحوا في السيطرة على الوضع بعد مدة وجيزة، وقبضوا على زمام الامور في مصر بعد أن حطموا مقاومة المماليك. ولكن القلاقل والاضطرابات الداخلية هناك لم تهدأ بشكل تام إلا على ايام السلطان سليمان القانوني(٤١). ومع فتح مصر تحمل العثمانيون أعباء الدفاع عن الأماكن المقدسة وعلت مكانتهم في العالم الاسلامي. كما أن دخول الشام ومصر تحت سيادتهم قد حقق لهم من الناحية الاقتصادية فوائد جمة، وأخذ الركود الذي خيم على تجارة البحر المتوسط يترك مكانه لانتعاش تدريجي.

ومع فتح الشام ومصر بدأت السيادة العثمانية على بلدان العالم العربي، وهي السيادة التي استمرت حتى الحرب العالمية الأولى. وهذه الحقبة لازالت توصف بين الحين والآخر بانها حقبة مظلمة وقوعاً الى حد بعيد تحت تأثير الدعاية السلبية التي روّجت لها الدول الأوروبية في القرن التاسع عشر. وإزاء تكفل العثمانيين بحماية الأماكن المقدسة، ثم قيامهم بحركات الجهاد في البداية ضد الغرب المسيحي، ثم تحولهم بعد ذلك إلى الدفاع وما ألم بدولتهم من بعض الضعف الإداري في أدوارهم الأخيرة أصبح الاستيلاء على أراضيهم هو الهدف الأول في نظر الغرب المسيحي، وأدى ذلك - من ثم - إلى احتفاظ العالم العربي بوجوده، ووضعت على مشجب العثمانيين تبعات المصائب التي تعرض لها الغرب في الماضي، بينما ابتعد العالم العربي عن بـورة اهتمامهم(٩٩). والمعروف كذلك أن حركة العمران امتدت في الأراضي الواقعة تحت الحكم العثماني واتسع نطاق المدن، وانتعشت الحياة التجارية فيها، وظهرت شبكة تجارية مركزها استانبول، ربطت

Seyyid Muhammed es-Seyyid Mahmud, XVI. Asırda Mısır Eyaleti, İstanbul 1990, s. 48, 57 vd: انظر (٤٨) - CI. Cahen, İslâmiyet, Doğuşundan Osmanlı Devleti'nin Kuruluşuna Kadar (trc. E. Nermi انظـر: (٤٩) - Erender), İstanbul 1990, s. 231.

الشرق الاوسط والاناضول بجنوب شرق أوربا وشمالها الشرقي، وانعشت تجارة البحر الأبيض المتوسط(٥٠).

و من ناحية أخرى فان سقوط الحكم المملوكي قد جاء معه بامكانية جديدة بالنسبة للسلطنة العثمانية؛ وهي مسألة الخلافة التي طالما دار الجدل حولها. فالمعروف أن الرواية القائلة بان السلطان سليم الأول صحب الخليفة المتوكل الى استانبول فتنازل له الأخير عن الخلافة في احتفال أقيم في جامع اياصوفيا قد ظهرت في القرن الثامن عشر ، وأن هذه الرواية لم تذكر ها المصادر المعاصرة، ولم تشر بأية معلومات عن ذلك الموضوع. غير أن عدم وقوع حادثة كهذه لا يعنى أن السلاطين العثمانيين الذين خلفوا السلطان سليم الأول لم يقبلوا الخلافة. فقد ذكر ت الدر اسات الحديثة أن العثمانيين لم يروا الخلافة في شكلها الور اثني، بل فهموها على أنها حق طبيعي كما يدل عليه معناها(٥١). تماماً كما استخدم لقب "الخليفة" عند بعض حكام الدول الاسلامية الأخرى وعند العثمانيين أبضا منذ عهد السلطان مراد الاول. والآن فان فتح سليم لمصر قد شكل ركيزة أقوى بالنسبة للعثمانيين. وقد حمل سليم لقب "خادم الحر مين"، اي تكفل بحماية المدينتين المقدستين مكة والمدينة. وعلى ذلك فقد قام −تصديقا لتلك الصفة− بنقل الخليفة العباسي في القاهرة والامانات المقدسة إلى استانبول، ورفع بذلك من مكانته في نظر الحكام المسلمين و الرعايا. و هذا الأمر قد كشف عن نفسه بشكل أكثر حيوية في عهد السلطان سليمان القانوني، فقد استخدمت في تلك الفترة ألقاب للسطان مثل "صاحب الخلافة الكبرى" و "الإمامة العظمي" و "خليفة المسلمين". وهذه الألقاب كانت انعكاساً لفهم الخلافة بمعناها العالمي الشامل، حيث رأى العثمانيون فيها تكليفاً من الله سبحانه وتعالى. وبالقدر الذي فهمناه فان مفهوم الخلافة عند سلاطين العثمانيين كان يختلف إلى حد ما عن مفهومها في العهد العباسي؛ إذ كانت فكرة الخلافة قد اكتسبت مغزى جديدا عند العثمانيين تجلى في تأمين طرق الحج، وحماية الأماكن المقدسة، والدفاع عن الاسلام والمسلمين ووضعهم تحت شمسية الحماية، وامتزج ذلك المغزى بتقاليد مبدأ الجهاد. ولاشك أن وصف لطفي باشا للسلطان القانوني بانه إمام العصر عندما رآه يقوم بشروط نشر الدين عن طريق الجهاد والدفاع عنه والمحافظة عليه لهو أمر ذو مغزى

A. Raymond, The Great Arab Cities in the 16th-18th Centuries, New York 1984; B. Masters, -أنظر: (٠٠) The Origins of Western Economic Dominance in the Middle East, Mercantilism and the Islamic Economy in Aleppo, 1606-1750, New York 1988, s. 11-19.

H.İnalcık, "The Ottomans and the Caliphate", *The Cambridge History of Islam*, I (1970), انظر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱) عنطر: – (۱)

عميق. وهذا الوضع قد دفع العثمانيين في تطبيقاتهم اعتباراً من القرن السادس عشر إلى التمسك بشكل صارم بمبادئ الشريعة الاسلامية وإلى السعي لايجاد مبررات القوانين والنظم المالية من خلال الشريعة. وبعد ذلك شرع العثمانيون لاسيما في عهود التصدع والانهيار في التأكيد على دعواهم في خلافة كافة المسلمين بهدف الحيلولة دون تزعزع نفوذهم في العالم الاسلامي. ولا ننسى في هذا الصدد المعاهدة التي عقدها احمد الثالث مع حاكم ايران اشرف خان عام ١٧٢٧م، وفهمهم للخلافة الذي طرحوه باصرار أثناء مشكلة خانية القرم عام ١٧٧٤م. أما في القرن التاسع عشر فسوف تظهر تلك المسألة بشكل اكثر وضوحاً.

### ثالثاً - الامبراطورية في قمة عظمتها

#### ١- التحول إلى "دولة عالمية": الواجبات الدينية

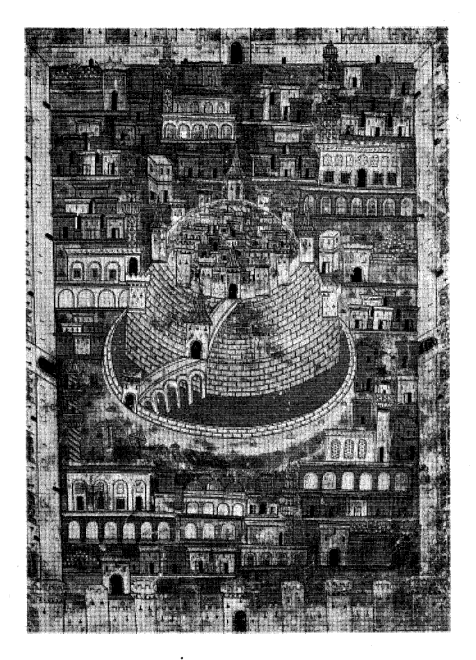
بعد أن كشف العثمانيون عن قدرتهم السياسة في الشرق بشكل حاسم شرعوا في استئناف حركة الجهاد ضد أوربا من جديد، وأصبح في وسعهم أن يهيأوا أنفسهم لكي يكونوا عنصر توازن جديد في السياسة العالمية. وعلى ذلك يبدأ عهدهم في الاضطلاع بدور فعال على المستوى الديبلوماسي إلى جانب نجاحاتهم العسكرية. ومن ثم فان هذه السياسة جعلت من العثمانيين احدى شلات دول عالمية في اوربا [امبراطورية آل هابسبورغ وقيصرية موسكو والامبراطورية العثمانية]. والشك أن النشاط السياسي والعسكري المكثف الذي وقع في عهد السلطان سليمان الأول الذي عُرف بين رعاياه بلقب القانوني (١٥٢٠-١٥٦٦م) قد لعب دوراً مؤثراً في ذلك. فالاصلاحات الثلاثة التي أجريت في نلك العهد والحساسية في تطبيق القوانين، والتطورات الجديدة في نظم الدولة وبير وقر اطيتها والجهود المبذولة لإقرار اسلوب قضائي سليم، وتحمل مسئولية قيادة العالم السنى وحمايته ومسئولية الواجب الديني المقدس ضد الصفويين في الشرق والعالم المسيحي في الغرب، والسعى لوضع القوانين العُرفية على أسس وقواعد من الشريعة الاسلامية، وابراز مبدأ "العدالة" ليتصدر كل الأمور، والتطور الذي طرأ على كيان المجتمع، كانت كلها أموراً جعلت من القرن السادس عشر عصر السلطان سليمان القانوني؛ فمع التقدم المستمر نحو الغرب والانتصارات العسكرية بلغت الامبر اطورية العثمانية ذروة عظمتها، حتى ان رجال الدول العثمانية وكُتَّاب الاصلاح فيها اعتباراً من أواخر القرن السادس عشر الذي بدأ فيه الضعف يدب في أوصال الدولة وضعوا ذلك نصب أعينهم كمثال يحتذي، واستمر ذلك الوضع كسياسة للدولة في شكل استمرار للتركيبة الأساسية العثمانية "التقليدية"، وذلك حتى المرحلة التي سيطر فيها التأثير الأوروبي بشكله الواسع في أواخر القرن الثامن عشر.

ومن ناحية أخرى، فأن المشاكل التي واجهتها امبراطورية آل هابسبورغ في أوربا الغربية، والكفاح الذي خاضته مع النظم الفردية مثل انجلترا وفرنسا، والقلاقل التم، ظهرت عقب بروز البروتستانتية كمشكلة دينية جديدة، وما تولد عن ذلك من ضيق شديد داخل المبر اطورية آل هابسبورغ، وغير ذلك من الأمور قد شكلت مناخاً مناسباً يَستر للعثمانيين الاهتمام المباشر بشئون أوربا. أما بالنسبة لاعادة تحريك عملية الجهاد فقد كانت هناك عقبتان مهمتان يلزم اجتيازهما، الأولى هي بلغراد التي كانت بمثابة المدخل أمام الفتـوح التركيـة التـي ستتقدم نحو أوربا الوسطى، والثانية هي رودس التي كانت تمثل سداً طبيعيا يلزم اجتيازه بالنسبة للحركة الواسعة النطاق المقرر خوضها في البحر الابيض المتوسط، لاسيما وأن الأخيرة كانت تحتل موقعاً يمكنه أن يقطع الارتباط مع مصر الولاية العثمانية الجديدة التى كانت على درجة من الاهمية من الناحية الاقتصادية. كما أن فرسان رودس المرابطين هناك كانوا يشكلون خطراً عظيماً باعتبارهم وحدة الطلائع المسيحية الأقرب إلى سواحل الأناضول. وقد كان قيام السلطان سليمان القانوني وهو لايزال في أوائل سلطنته برفع راية الجهاد ضد بلغراد ورودس اللتين شاء جده السلطان الفاتح يوماً الاستيلاء عليهما ولم يفلح -إنما كان اشارة إلى بداية نشاط عظيم في البحر فضلا عن العمليات البرية التي كانت موجهة لأوربا الوسطى، و هو الأمر الذي دعا لخطة عسكرية ذات جبهتين. ولهذا السبب فان فتح بلغراد عام ١٥٢١م ثم الاستيلاء على رودس في العام التالي مباشرة (٥٢٢م)(٥١م) كنان بمثابة المفتاح لنجاح العثمانيين العسكري في الغرب، كما شكل نقاط ارتكاز مهمة زادت من تأثيرهم ورفعت من قدراتهم في أوربا لقرنين أو أكثر من الزمان.

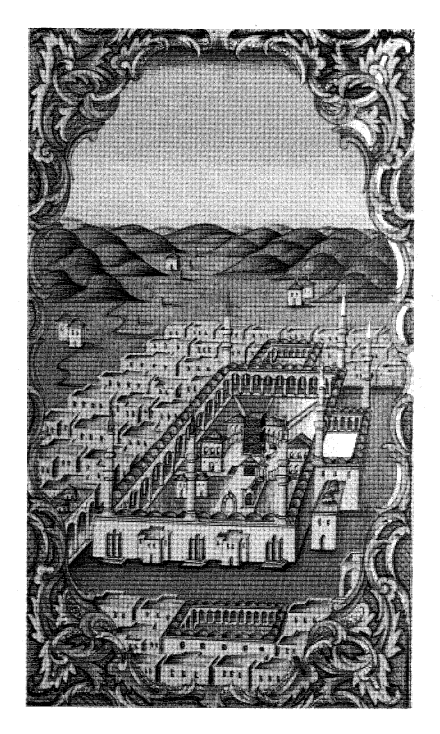
### ٢- توسع القوة العثمانية في الغرب والشرق

كان نجم كارلوس الخامس (Karl, Charles Quint) قد أخذ يلمع في أوربا، وهو أحد أفراد أسرة آل هابسبورغ الذي استطاع ان يعتلي عرش الألمان والاسبان بعد نجاحه في الصراع الامبراطوري الذي خاصه مع فرنسا. وكانت الحرب التي اشتعلت بين كارلوس الخامس الذي لبس تاج الامبراطورية عام ١٥١٩م وبين فرنسوا الأول ملك فرنسا الذي لم يقبل ذلك الوضع قد ضمنت للعثمانيين الدخول في مرحلة مهمة أمكنهم من خلالها التأثير على

H.G.Yurdaydın, *Kanûnî'nin Cülûsu ve İlk Seferleri*, Ankara 1961, s. 15-44; Ş. Turan, انظـر: "Rodos'un Zaptından Malta Muhasarasına" *Kanûnî Armağanı*, Ankara 1970, s. 57-72; Ş. Tekindağ, "Rodos'un Fethi", *BTTD*, II/7 (1968), 58-65.



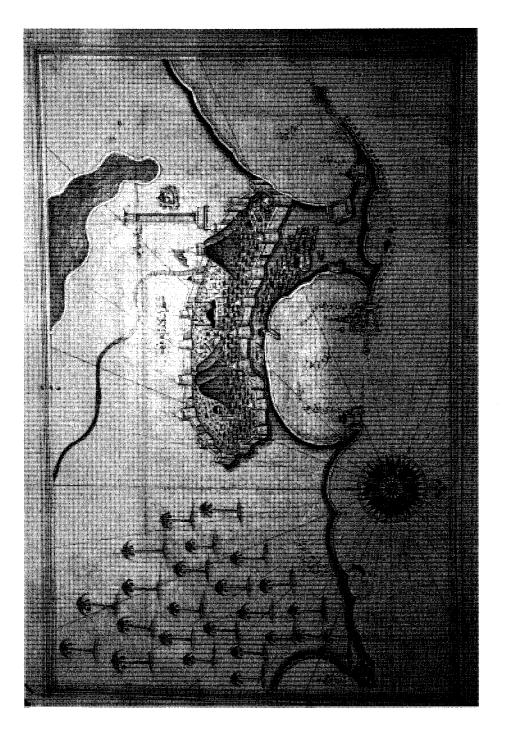
7- صورة لمدينة حلب وقلعتها (رسمها مَطْرَاقجي نصوح)



8- صورة لمكة المكرمة (من "دلائل الخيرات").



9- صورة للمدينة المنورة (من "دلائل الخيرات").



سياسة أوربا. فلما وقع فرنسوا أسيراً في يد كارلوس عام ١٥٢٥م سارع بطلب العون من العثمانيين(٥٣)، فانتهزوا تلك الفرصة وخاضوا حرب المجر التي طالما كانوا يخططون لها. ومن خلال الحرب التي وقعت عند مُهاج عام ١٥٢٦م وقتل فيها ملك المجر يكون العثمانيون قد نجحوا في كسر أهم خط دفاع للمسيحية ضدهم في أوربا الوسطى، وخطوا في الوقت ذاته الخطوة الاولى في معارك سوف تسفر عن تمزيق أراضى المجر ثم ضمها تدريجاً الى الأراضي العثمانية. ومع أن القوات العثمانية دخلت بودين إلا أنها لم تضمع المجر فـى البدايــة تحت إدارتها المباشرة ماعدا منطقة سيرم ذات الأهمية الاستراتيجية للدفاع عن بلغراد، وسوف يرى العثمانيون من الأنسب أن يجعلوا منها حزاما أمنيا يخضع لسيطرتهم (٥٠). ولعل ذلك كان نتيجة لسياسة التوازن التي شاء السلطان سليمان القانوني أن يجري عليها في أوربا. فالواقع أن سياسة الوضع تحت التبعية [أي الاكتفاء بقبول الطاعة والولاء] كمانت من أساليب الفتح العثماني؛ إذ كانت تستهدف التخفيف من حدة ردود الفعل التي يمكن أن تظهر نتيجة للفتوح المفاجئة، فلا يجرى إلحاق المنطقة تماماً إلا بعد أن تهدأ المشاعر فيها وتتعاطف مع الحكم العثماني. والدليل على ذلك أن عرش المجر كان سيترك ليانوش زابوليائي الذي انتخبه النبلاء المجريون ملكا. غير أن انتخاب زابوليائي ملكا قد مهد السبيل لظهور نوع من الصراع على العرش. لأن فرديناند شقيق كارلوس الخامس الذي تكفل بحكم الجناح الألماني من الامبر اطورية عرض قرابته بملك المجر السابق ليوش وادعى الحق في عرش المجر فقام بالاستيلاء على القسم الغربي منها. وكان صراعه الذي خاضه ضد زابوليائي يشكل الملمح الاساسي لسياسة العثمانيين في المجرحتي عام ١٥٤١م، بينما كان ذلك هو الشغل الشاغل في الجناح الألماني من الامبر اطورية وضمن لفرنسا عوناً كبيراً بشكل غير مباشر، حتى انه أتاح أيضا للحركة البروتستانتية التي قلبت الموازين في أوربا أن تتنفس الصعداء. وقد استهدفت حملة عام ١٥٢٩م حماية المجر، ولم يقصد منها الاستيلاء على فينا. غير أن الجيش العثماني عندما لم يجد جيشا يحاربه تقدم حتى مشارف فينا وراح يحاصرها. فكان لذلك الحصار أشر عظيم في قيام الاتحاد المسيحي في أوربا، حتى ان فرنسا نفسها التي طلبت مساعدة العثمانيين يوما وتخلصت بفضلهم من تسلط آل هابسبورغ اضطرت للدخول في الحلف الذي شكله

E.Charrière, *Négociations de la France dans le Levant 1515-1580*, : لأجل هذه الرسائل أنظر - (٣٥) Paris 1848, I,111-117; Hayrullah Efendi, *Tarih*, X,230; Hammer, V, 134.

G.Perjes, Mohaç Meydan Muharebesi (trc. Ş.Baştav), Ankara 1988. - أنظر: (٥٤)

الأوربيون، وتنكرت لصلاتها مع العثمانيين، كما انقلب البروتستانت هم الآخرون لمعاداة الأتراك. واضطر العثمانيون لرفع الحصار بسبب قلة الاستعداد ونقص الامدادات وصعوبة المناخ ثم التكتل الجديد الذي ظهر ضدهم في أوربا. وكان العثمانيون في أثناء الحملة قد اعترفوا بحكم زابوليائي وتأكدت حمايتهم له. وعلى ذلك تكون أراضي المجر القديمة قد انقسمت إلى ثلاثة أقسام، أحدها مع فرديناند الذي يحمل تاج بوهيميا والمجر، والثاني مع زابوليائي ومركزه بودين، والثالث مع العثمانيين ويشكل سنجقاً في سيرم يقع بين نهري الدانوب وساوا (٥٥).

وعلى الرغم من تصرفات فرنسا المترددة التي كانت تصدر عنها بين الحين والآخر فان الاتفاق الذي عقدته مع العثمانيين بعد أن شعرت بالحاجة الدائمة لطلب العون منهم قد شكل جناحا مهماً للقوة في عملية التوازن بين الدول الأوربية. ومع أن فرنسا لم تكن حليفاً يوثق فيه باستمرار فقد استفاد العثمانيون كثيراً من ذلك الاتفاق سواء كان من الناحية السياسية أم من ناحية الحصول على المعلومات. ومن ناحية أخرى فان الجهود التي قاموا بها في أوربا قد لعبت بشكل غير مباشر - دوراً خطيراً في التعريف بالحركة البروتستانتية وانتشارها. وعلى الرغم من أن العثمانيين كانوا يقدمون العون من حين لآخر للبروتستانت فان ذلك لم يحدث قط في شكل تدخل وعون مباشرين. وقد أسفرت الحملة "الألمانية" التي استهدفت الامبراطور في شكل تدخل وعون مباشرة عام ١٥٣٢م عن سقوط كونز (Köszeg) واضطر الامبراطور خلال ذلك الصراع للاعتراف بالبروتستانتية نظاماً دينياً وسياسياً، وتخلص البروتستانت الى درجة كبيرة من تسلط للاعتراف بالبروتستانت رأوا في الاتراك منقذاً لهم في أواسط القرن السادس عشر، ولسوف تكون حريتهم في ممارسة شعائرهم الدينية داخل الأراضي العثمانية "مثالاً" يحتذى ولسوف تكون حريتهم في ممارسة شعائرهم الدينية داخل الأراضي العثمانية "مثالاً" يحتذى بالنسبة للبروتستان الآخرين الذين يعيشون داخل الامبراطورية نفسها(١٥).

Gy. Kaldy-Nagy, "Suleimans Angriff auf Europa" *Acta Orientalia*, XXVIII/2 (1974), انظـر: (০০) 163-212; Gy. Székely, "La Hongrie et la Domination ottomane (XVe-XVIIe siècles)", *Studia Turco-Hungarica*, Budapest 1975, s. 38 vd.

S.A. Fisher-Galati, Ottoman Imperialism and German Protestantism 1511-1555, انظـر: (٥٦) Cambndge 1959; Karl Vocelka, "Avusturya-Osmanlı çekişmelerinin Dahilî Etkileri", TD, XXXI (1978), 13-16; Klaus Schwarz, "16. Yüzyılın Ortalarında Protestanların Umudu: Türkler" TaTo, X/59 (1988), 9-13.

وتغيرت سياسة العثمانيين في المجر مع وفاة زابوليائي عام ٥٤٠م، واحتد الصراع من جديد حول عرش المجر. وعلى أثر الحملة التي انفذت نتيجة لقيام فرديناند بحصار بودين جعل منها العثمانيون بكاربكية عثمانية وربطوها بعاصمة الدولة مباشرة. وجرى ارسال سيجسموند يانوش الابن الأصغر لزابوليائي إلى أردل. فكان القطاع الشرقي والأوسط من المجر قد تحول إلى بكاربكية عثمانية، بينما كان القطاع الشمالي والشمالي الغربي تحت سيطرة فرديناند، وذلك القطاع الثاني كان هدفاً أساسياً أمام العثمانيين، إذ شاءوا أن يشكلوا شريطا من الأمن حول بكاربكية بودين. وكان الاستيلاء على بودين قد أثار هياجاً عظيماً في كل ألمانيا، ونجم العثمانيون في افشال العمليات العسكرية التي استهدفت بها القوات الألمانية المجرية مدينة بشته. وفي عام ١٥٤٣م قام العثمانيون بحملة جديدة لتأمين بودين وتمكنوا من الاستيلاء على بعض المواقع الاستراتيجية الهامة (سيكلوش واسترغون وايستولني - بلغراد). وفي عام ١٥٤٤م قام والى (بكلربكي) بودين بمواصلة تلك الفتوح واستطاع توسيع الحدود عن ذي قبـل. ثم جاءت معاهدة عام ١٥٤٧م التي لم تشمل فرديناند وحده مثل المعاهدة الأولى عام ١٤٣٣م، بل شملت هذه المرة الامبراطور ايضا. وعلى ذلك اعترف فرديناند بتفوق العثمانيين في أوربا الوسطى، واستمر في تأدية الجزية عن الاراضى المجرية التي كانت تحت يده. وهذا الوضع كان يعنى ولو بشكل ضمنى قبول فرديناند من الناحية القانونية حقوق العثمانيين على الأراضى المجرية الموضوعة تحت يده.

وعلى الرغم من أن سياسة فرديناند في أردل [ترانسلفانيا] قد ضاعفت من حدة التوتر مع العثمانيين من جديد إلا انهم قاموا عقب العملية العسكرية التي أنجزوها بتضييق حدود مملكة أردل وأقاموا هناك بكلربكية طمشوار. وعلى ذلك تكون الأراضي المجرية التي استهدفها آل هابسبورغ ومنطقة اردل وبكلربكية بودين وبكلربكية طمشوار قد وضعت جميعها تحت حماية العثمانيين، وسوف يضطر فرديناند لقبول كل هذه التطورات. غير أن حوادث الحدود والاعتداءات المتبادلة على الأراضي لم تنقطع أبداً. فقد استمرت الاشتباكات البرية – حملة السلطان القانوني الأخيرة على سكتوار – دون أن تتحول إلى حرب جادة. وقامت من ناحية أخرى حملة أخرى كانت بقصد الحماية جرى انفاذها ضد البغدان عام ١٥٣٨م، ثم اتسعت الحدود العثمانية في شمال البحر الأسود لتشمل بندر وأوزى(٥٧).

M.Guboğlu, "Kanûnî Sultan Süleyman'ın Boğdan Seferi ve Zaferi (1538 M. 945 H)", نظر: – أنظر:

لقد أعاد القانوني من جديد الحيوية لعملية الجهاد في الغرب، وظهر في الشرق بصفته زعيم العالم الاسلامي وحامي المذهب السني من الشيعة. وعلى الرغم من صعوبة الظروف التي جرت فيها الحملات ضد الشرق فان العثمانيين جعلوا همهم الأول دفع الخطر الصفوي وتأمين شرق الأناضول بـل ودواخلـه أيضا. فقد أخذت ثورات الجماعـات المتـأثرة بالدعايـة الصفوية الكثيفة أبعاداً خطيرة بسبب الاهمال الاداري في الاناضول (٧٢٥مم)، وهذه الشورات التي اشتعلت واحدة تلو الآخري وضعت السلطان القانوني في موقف حرج وهو لايزال في أوائل سلطنته (٥٨). وكانت عملية الـ (تحرير) العام التي جرت في تلك الاثناء قد فرضت أعباءًا مالية جديدة على العشائر التركمانية التي اعتادت الحياة الحرة نسبياً، كما أن سياسة الدولة في تمزيق العشائر الكبيرة كضرورة من ضرورات الادارة المركزية وتحويلها الى تجمعات صغيرة، وسياستها في تسجيل أماكنها وتحديد مراعيها صيفا وشتاءً في السجلات الرسمية، وسياستها في فرض أعباء مالية وادارية عليها قد أدت إلى ظهور استياء عظيم بين تلك العشائر. ومع جهود الصفويين لاثارتها اتسع نطاق الثورات، ولم تتفرق خلال فترة وجيزة إلا بفضل التدابير الفعالة التي اتخذها عمال الدولة. غير أن المشاكل لم تنقطع في الشرق، وحدث في النهاية أن ظهرت حوادث الحدود التي أدت بشرف خان حاكم بتليس إلى الالتجاء للصفويين وقيام أو لامه خان أحد الأمراء الصفويين بالالتجاء إلى العثمانيين، ثم موقف ذو الفقار خان حاكم بغداد المذي تمرد على الصفويين في بغداد واتصل بالعثمانيين كانت من الأمور التي دفعت العثمانيين -لاسيما بعد عقد معاهدة مع آل هابسبورغ- نحو الشرق، وقامت الحرب التي لم يكن منها مفر من الأصل. وهذه الحملة التي عُرفت بحملة العراقين لأنها أنفذت عام ١٥٣٤م إلى عراق العرب وعراق العجم قد أسفرت عن سقوط تبريز وبغداد(٥٩). وهكذا نجح العثمانيون في السيطرة التامة على طريق تجارة الحرير، كما سيطروا أيضا على طريق

Belleten, L/198 (1987), 727-805; N. Beldiceanu-G.Zerva, "Une source relative Ç la campagne de Suleyman le legislateur centre la Moldavie (1538)", *Acta Historica*, I, (1959), 39-55; G. Veinstein, "XVI. Yüzyılda Karadeniz'in Kuzeyindeki Steplerde Bulunan Osmanlı Kolonizasyon Çiftlikleri" (trc. Y.Cezar), *IFM, Ülgener'e Armağan*, XLIII/1-4 (1987), 81-82.

عملية لمسح الأراضي والممتلكات كان يقوم بها العثمانيون عقب الفتح لتحديد الملكية وتقرير الضرائب وغير ذلك في سجلات مخصوصة. وكانت تتكرر تلك العملية كل ثلاثين سنة.

T.Gökbilgin, "Arz ve Raporlarına Göre İbrâhim Paşa'nın Irâkeyn Seferindeki İlk – (۱۹) – أنظـر: – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – أنظـر: – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) – (۱۹) –

التوابل [البصرة - بغداد - حلب]. ومهما كان الأمر في عدم الاحتفاظ بتبريز فقد تحقق الاستقرار بشكل ثابت في الشرق الأوسط وتأكدت السيادة على بغداد، وأعلن حاكم البصرة عن طاعته للعثمانيين، ثم استحدثت في المنطقة بكلربكية بغداد وتحقق الأمن لطرق التجارة.

وقد أسفرت الحملة الثانية التي قامت ضد ايران عن فتح تبريز مرة ثانية عام ١٥٤٨م، وكان لقيام ألقاص ميرزا الحي الشاه طهماسب باللجوء إلى العثمانيين أثره في إنفاذ تلك الحملة الثانية. ولكن على الرغم من تعذر الثبات في تبريز هذه المرة أيضا فقد نجح العثمانيون في مد نفوذهم نحو جورجيا، فأقاموا أربعة سناجق في منطقة (طورتوم وآغجه قلعه) لتدعيم ذلك النفوذ. ولكي يحولوا دون الاعتداءات الصفوية فقد شاءوا أن يحصروهم داخل حدود معينة، وأقاموا هناك بكلربكية (وان) التي تضم معها ايضا (حكاري)(١٠).

وعلى الرغم من ذلك لم تنقطع الحوادث على طول الحدود، فخرج العثمانيون لحرب ايران للمرة الثالثة حتى يحولوا دون الغارات الصفوية من أن تزعزع الأمن في شرق الأناضول وجنوبه الشرقي وأمن بغداد على السواء. فتقدم الجيش العثماني حتى نخجوان مما أوقع الصفويين في موقف صعب فطلبوا الصلح، وعقدت بينهم المعاهدة عام ١٥٥٥م، وهي التي خففت إلى حد معقول من حدة التناحر الديني، كما شكلت الأساس للمعاهدات التي جاءت بعدها(١٦). كما اعترف الصفويون بموجب تلك المعاهدة بالسيادة العثمانية على منطقة بغداد وقارص وبلاد الاتابكة. وقد استمرت تلك المعاهدة الأولى بين العثمانيين والايرانيين حتى عام على ايران سوف تكون عابرة نظراً لأنها كانت تكلفهم ثمناً باهظا في المؤن والعتاد. ويبدو أنهم استفادوا كثيراً من تلك التجارب عندما عزموا على السير من جديد على إيران عام أنهم استفادوا كثيراً من تلك التجارب عندما عزموا على السير من جديد على إيران عام دخلت في حوزتهم، ولم يتبعوا سياسة فتح ثابتة، وكان قصدهم في الغالب من تلك الحروب هو تخويف الصفويين وثنيهم عن عزيمتهم، ثم محاولة الاستفادة من مواقفهم الصعبة والقيام ببعض تخويف المناورات السياسة. وهذه الحروب التي كان يُعلن عنها بانها واجب ديني مقدس (فرض عين)

F.Kırzıoğlu, *Osmanlılar'ın Kafkas-ellerini Fethi* (1451-1590), Ankara 1976, s.183-203; نظر: – (۱۰) F.Emecen, "Kanûnî Devri", s. 333-336.

İ.Şahin-F.Emecen, "Amasya Antlaşması", *DİA*, III, 4-5; F.Emecen, "Kanûnî Devri", s. 340-342) انظر

لدفع ظلم الملاحدة عن الأهالي المسلمين قد ساعدت على تدعيم مواقع العثمانيين في العالم الاسلامي، ولعبت دوراً مهماً في تأكيد أحقيتهم في الخلافة.

# ٣- السيطرة على البحر المتوسط والوصول إلى المحيط الهندي

رافقت النجاحات التي حققتها القوة العثمانية في البر خلال القرن السادس عشر نجاحات أخرى في البحر. فعقب عهد السلطان الفاتح تضاعفت القوة البحرية العثمانية، وقطعت في ذلك شوطاً عظيما، لاسيما مع جهود البحارة المهرة الذين تربوا على القرصنة. ففي القرن الخامس عشر كان القراصنة الأتراك يقومون بنشاطهم على سواحل افريقيا الشمالية، قسم منهم لحسابه الخاص، والآخر مرتبط بالعثمانيين، يخفون للغزو والجهاد وجمع الغنائم والأسلاب، وهؤلاء قد لعبوا دوراً مهماً في تحويل البحرية العثمانية إلى قوة مؤثرة (١٢). وبدأ صراع متكافئ ضد آل هابسبورغ في البحر كما كان في البر، لاسيما بعد أن أصبح خير الدين برباروس قائداً للأسطول العثماني. فلما تصادم العثمانيون مع الجناح الألماني لآل هابسبورغ في البر كانوا في الوقت ذاتـــه يخوضون كفاحاً مريراً في البحر مع الجناح الأسباني للامبراطورية التي انفتحت على الأطلسي بعد أن استكملت غزوه من جديد ولكنها كانت تريد منذ زمن مد سيادتها على البحر المتوسط والتوسع على سواحل الشمال الافريقي. وقد لعب الفرنسيون هم الآخرون دوراً مهماً في ذلك الصراع، إذ ساعدوا العثمانيين في البحر المتوسط حتى يضيقوا الخناق على الامبراطورية على الجبهتين. وبعد أن استولى العثمانيون على رودس جرى تأمين الطريق البحري إلى مصر نسبياً، ولم يبق في طريق السيادة على شرق المتوسط إلا عقبة واحدة هي جزيرة قبرص. واستطاع برباروس في عام ١٥٣٨م من خلال تكتيك حربي وليس عن طريق صدام دام حاد أن يهزم اسطول التحالف في يررَوَزَه. وعلى ذلك يكون العثمانيون قد كشفوا عن بداية تفوقهم في غرب. المتوسط. ثم جاءت الهزيمة الفادحة للأسطول الاسباني أمام ساحل الجزائر والذي كان يقوده الامبراطور بنفسه عام ٥٤١م، ثم العمليات العسكرية المشتركة بين العثمانيين والفرنسيين في أعوام ١٥٤٣م و ١٥٥٢م و ١٥٥٣م (٦٣)، ثم فتح جربة قاعدة الاسبان المهمة عام ١٥٦٠م فأكدت

<sup>(</sup>٦٢) – كانت سفن القرصنة تبحر لأجل (الغزو والجهاد واعلاء كلمة الحق)، أنظر حول ذلك دفـاتر المهمـة فـي أرشـيف رئاسـة الوزراء العثماني (BOA)، دفتر رقم ٧٠، حكم رقم ٤١٦، ودفتر رقم ٧٢، حكم ٩٠٣،٢٦٤

G.Veinstein, "Les préparatifs de la campagne navale Franco-Turque de 1552 à travers انظر: – (۱۳) les orders du Divan Ottoman", *Revue de l'occident musulman et de la Méditerranée*, XXXIX (1985), 35-67.

كلها ذلك التفوق. أما جهود العثمانيين للقضاء على أعمال القرصنة التي يمارسها فرسان مالطة فقد باءت بالفشل. ولعل ذلك هو الذي كشف عن الملامح الأولى لهزيمة عام ١٥٧١م.

وفي عام ١٥٣٨م كان هناك أسطول عثماني آخر أخذ بشق طريقه متجهاً نحو المحيط الهندي. فبعد أن فتح العثمانيون مصر بذلوا جهوداً عظيمة، سواء كانت باعتبار هم حماة الاماكن المقدسة أم كانت لإعادة الحياة إلى طرق التجارة القديمة. فقد كانوا وهم يحاولون إجهاض العمليات الحربية التي يقوم بها الاسبان في البحر المتوسط وشمال افريقيا من ناحية بخوضون من ناحية أخرى صراعاً مع البرتغاليين الذين وصلوا إلى الهند وسيطروا على طريق التوابل وعطلوا تجارة البحر المتوسط كما هددوا أمن الحرمين الشريفين. وقد كان لنداءات دول الهند المسلمة التي تضررت مصالحها التجارية ووقعت تحت تهديد البرتغاليين أثرها في قيام العمليات الحربية (٦٤). وعلى الرغم من أن حملة الهند التي قام بها سليمان باشا الخادم لم تنته بنجاح فان وجود العثمانيين في تلك المياه قد أزعج البرتغاليين كثيراً وحدّ من عملياتهم الحربية، كما استولى العثمانيون على اليمن وبعض الاماكن المهمة مثل عدن وزبيد وأقاموا هناك بكلربكية، وأمكن بجهود أوزدمير باشا الاستيلاء ايضا على المناطق الشمالية الغربية من الحبشة وأقيمت هناك ايضا بكلربكية (٦٥)، كما تصارع العثمانيون مع البرتغاليين في خليج البصرة. وكل هذه الأعمال كانت ضربة للبرتغاليين الذين كانوا يحملون التوابل من وراء البحار ويحققون أرباحا طائلة. وكانت سيطرة العثمانيين على النقاط المهمة في البحر الأحمر وخليج البصرة لاسيما منذ عام ٠٤٥٠ قد هيأت السبيل من جديد لعودة السفن والقوافل المحملة بالبضائع إلى طرق التجارة القديمة، ومن ثم انتعشت تجارة البحر المتوسط، وعادت أيام الازدهار إلى مواني سوريا وإلى مصر والاسكندرية (٦٦). ولما سيطر العثمانيون على شاطئ البحر الأحمر منعوا البرتغاليين من ممارسة تبشيرهم الديني الذي كان يستهدف الأماكن المقدسة للمسلمين فضلاً عن ممارسة الأعمال التجارية. ونهضت في تلك الأثناء حلب وطرابلس الشام ودمشق والقاهرة والاسكندرية التي كانت جميعها بمثابة أبواب الخروج إلى البحر المتوسط، وعاد الازدهار إليها من جديد. وبعض هذه المدن تحول الى مدن عثمانية نمطية يغلب عليها طابع الحياة اليومية والثقافية في استانبول. وفي

Y.Mughul, *Kanûnî Devri*, s. 109-137; C.Orhonlu, "XVI. Asrın İlk Yarısında Kızıldeniz : أنظــر: – (٦٤) Sahillerinde Osmanlılar", *TD*, XVI (1962), 1-10.

C.Orhonlu, *Habeş Eyâleti*, İstanbul 1974, s. 23-30. انظر: – (۱۵)

S.Özbaran, "Osmanlı İmparatorluğu ve Hindistan Yolu", 7D, XXXI (1978), s. 131-141. انظر: (۲۱)

أو اخر القرن السادس عشر بدأ يتضاءل أثر العثمانيين في المياه الهندية بعد أن تخلى البرتغاليون عن أماكنهم هناك واستولى عليها الانجليز والهولنديون.

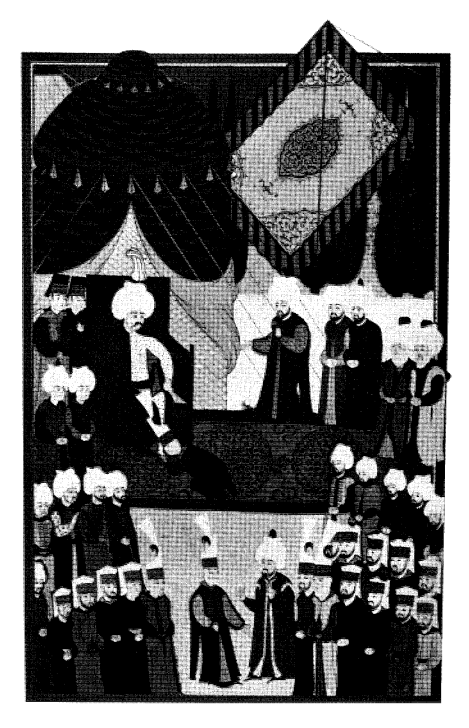
# ٤- من فتح قبرص وموقعة إينا بَخْتى (لباتتو) إلى زيتوا تُورُوك: الدولة الأبدية

كانت سياسة الحرب المستمرة ضد الشرق والغرب في عهد السلطان سليمان القانوني قد أخذت تتباطأ في عهد خلفائه. لاسيما مشروعات الصدر الاعظم صقوللي محمد باشا البراقة التي كان تحقيقها صعباً في إطار الظروف التي عاشتها الدولة آنذاك، فبقيت حبراً على ورق. وكانت تخطط تلك المشر وعات لشق قناة السويس واتباع سياسة أكثر فاعلية في المحيط الهندي، والتصدي لمملكة موسكو التي استولت على قاز ان (١٥٥٢م) واستراخان (١٥٥٦م) في الشمال، وتضاعفت قوتها وحاولت السيطرة على طرق التجارة والحج التاريخية الممتدة من آسيا الوسطى إلى الغرب، ثم إقامة علاقات طبيعية مع العالم السنى في آسيا الوسطى، وشق قناة بين نهرى الدون والفولغا للوصول إلى بحر الخزر، ومساعدة مسلمي الأندلس بشكل أجدى. ومع ذلك فلم تقع ولو محاولة لشق قناة الدون والفولغا، وعلى الرغم من أن قسما من القوة العثمانية قد زحف حتى استراخان فانه باء بالفشل (٥٦٩م)(١٧). والواقع أن العثمانيين في تلك الأونـة كانوا قد ركزوا كل اهتمامهم على قبرص؛ فقد كانت هي العقبة الباقية على طريق التجارة البحرية المنتعشة بين مصر واستانبول ويسيطر عليها البنادقة، وكان القراصنة المسيحيون المتمركزون في الجزيرة تحت حماية البندقية كثيراً ما يقومون بالاعتداء على السفن التجارية وسفن الحج. كما كانت علاقات العثمانيين مع البندقية تسير آنذاك إلى الأسوأ، وظهرت بعض المشاكل الخطيرة على حدود البوسنة. وعلى الرغم من اتفاقية عام ١٥٦٧م فقد استصدرت الفتوى الشرعية بان قبرص كانت فيما مضى بلداً مسلماً، وعليه أعلنت الحرب. وقد امكن بعد نزال مرير إخضاع لفقوشه وماغوسا المركزين المهمين في قبرص، ولما تم فتحها جعلوا منها بكلربكية عثمانية (١٥٧٠-١٥٧١م). وفي مواجهة ذلك تحرك الاسطول الصليبي الذي جرى تجهيزه تلبية لطلب البندقية بالمساعدة [التحالف المسيحي: ٢٠ مايو ١٥٧١م]، ورغم أنه لم يصل في موعده إلا أنه استطاع ان يلحق الهزيمة في اينا بختى (لبانتو) بالأسطول العثماني الذي كان قد تحرك لايقافهم(٦٨). وتلك الهزيمة هي التي أدت إلى تزعزع التفوق الذي كانت عليـه البحريـة العثمانيـة

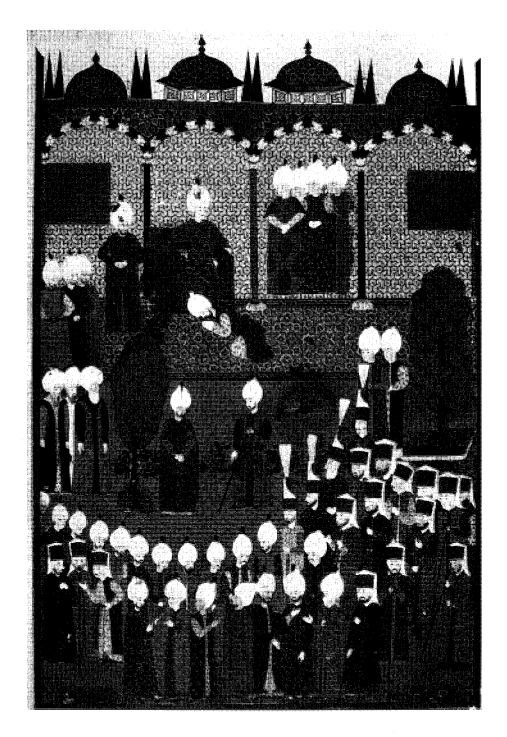
"İnebahtı Savaşı (1571) Hakkında Bazı Mülahazalar" TED, sy. 4-5 (1974), 35-48.

H.İnalcık, "Osmanlı Rus Rekabetinin Menşei ve Don-Volga Kanalı Teşebbüsü (1569)", انظر: – (۱۷) *Belleten*, XII/46 (1948), 349-402; krş. Akdes Nimet Kurat, *Türkiye ve İdil Boyu*, Ankara 1966.

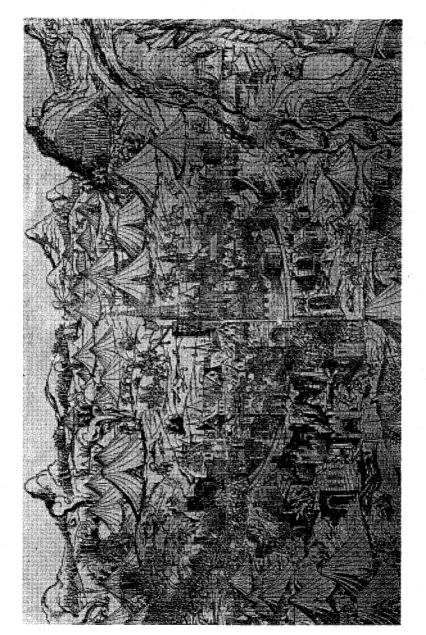
Michael Lesure, *Lépanto. Le crise de L'empire Ottoman*, Paris 1972; S.Soucek, :- انظر: – (۱۸)



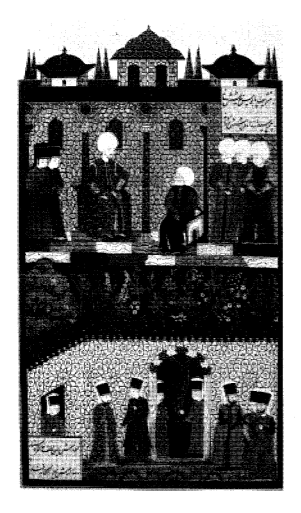
11- جلوس السلطان سليم الأول على العرش، من "هُنَرْتَامه" (صورة لمحمد البروسوي)



12- جلوس القانوني على العرش، من كتاب "سليمان نامه



13 - حصار فينا الأول لأحد الرسامين الأوربيين (١٥٩٩م)



14 - برباروس خير الدين باشا في مجلس القانوني،من "سليمان نامه" (صورة للفنان عارفي)



15- برباروس خير الدين باشا لأحد الرسامين الغربيين



16- تقديم تاج مملكة المجر للسلطان سليمان القانوني بعد فتحه لها، منمنمة للفنان عارفي في (سليمان نامه).





18-17 صورتان لمعركة لبانتي البحرية رسمهما اثنان من الفنانين الغربيين.



19 مراد الثالث، صورة لأحد الفنانين الغربيين

20- مدينة بغداد، صورة منمنمة لمطر اقجى نصوح

والذي كان مستمراً منذ عام ١٥٣٨م وحتى ذلك التاريخ. غير أن انتصار العالم المسيحي لم يُجد كثيراً سوى أنه رفع روحهم المعنوية لفترة وجيزة؛ ففي العام التالي خرج اسطول عثماني أقوى إلى البحر المتوسط استطاع أن يجبر المتحالفين على الأنسحاب من مياه مودون ونوارين مما أدى إلى خيبة أمل عظيمة في العالم المسيحي، ولا سيما بين الاسبان. ثم ازدادت تلك الخيبة اكثر واكثر عندما قام العثمانيون بفتح تونس عام ١٥٧٤م. وهذا الصراع الذي تحققت فيه اكبر الصدامات لأعظم قوتين، إحداهما في الشرق والثانية في الغرب قد وضع النهاية لمستقبل الاسبان في شمال اقريقيا أو بتعبير آخر لسياستهم في الفتح conquista. وبموجب معاهدة عام ١٥٨١م الذي وقع في تلك الآونة لم يستدرج العثمانيين مرة أخرى لعمليات عسكرية ذات نطاق واسع في البحر المتوسط. حتى أخذ الضعف يدب في القوة البحرية العثمانية المعطلة. ومن ناحية فان النصر في معركة "القصر الكبير" عام ١٥٧٨م الذي أسفر عن موت الملك البرتغالي وهيأ السبيل الدخول البرتغال تحت السيادة الاسبانية ثم امتداد النفوذ العثماني في الوقت ذاته حتى اقصى الخرب في شمال افريقيا لم يدفع [العثمانيين] لانتهاج سياسة أطلسية فعالة(٧٠).

فالواقع أن العثمانيين في تلك الآونة كانوا يخوضون صراعاً مكثفاً مع الصفويين في الشرق. إذ انفرط الصلح الذي كان بينهما منذ عام ١٥٥٥م حتى ذلك الوقت لأسباب منها الحوادث التي وقعت على الحدود الشرقية، وتوسل السبل لعقد اتفاق مع الاوزبك السنيين الذين نجحوا في اقامة دولة قوية آنذاك، والقلاقل الداخلية في ايران، والسعي لفتح طريق التجارة الذي كان لايزال مغلقا. وقامت الحملة إلى استراخان عام ١٦٥٩م فحاولت الوصول هذه المرة الى الخزر من جهة القوقاز. وكان القصد من توجيه الحملة تلك الوجهة هو تأمين الامدادات والمؤن بسهولة وتشجيع الجيش باستغلال عنصر الحصول على الغنائم والأسلاب لوجود الامارات الجورجية المسيحية في القوقاز. وحقيقة الأمر أن العثمانيين استولوا بهذه الحملة على اراض واسعة في شروان وجورجيا، وزحفوا حتى شواطئ الخزر. وعلىضوء التجارب التي حصلوا عليها من الحملات السابقة كان الهدف هذه المرة هو الاستقرار بشكل ثابت في آذربيجان، ونجحوا في ذلك إلى حد

F.Braudel, Akdeniz ve Akdeniz Dünyası (trc. M.Ali Kılıçbay), İstanbul 1990, II, 279-359 – أنظر: (٢٩) Braudel, II, 354-357; A.Hamdani, "Ottoman Response to the Discovery of American and الطر: – (٢٠) the New Route to İndia", Journal of The American Oriental Society, 101/3 (1981), 323-330; Andrew C. Hess, The Forgotten Frontieri A History of the Sixteenth-Century İbero-African Frontier, Chicago 1978.

بعيد. إذ فرضوا سيادتهم على روان وتبريز وكنج، وقره باغ، كما استولوا على عراق العجم، والقيمت الصلة مع الأوزبك في الشرق، واستولى عبد الله خان هو الآخر على هرات. ونتيجة لذلك الوضع وقع عباس الأول في موقف حرج وهو الذي جلس حديثاً على العرش، مما اضطره للصلح. وبموجب المعاهدة التي عقدت عام ٩٠٥ م اعترف بتفوق العثمانيين(١٧). ويلفت النظر في تلك المعاهدة المواد الدينية التي احتوتها، إذ صت على منع سب الخلفاء الراشدين الثلاثة [أبو بكر وعمر وعثمان] والسيدة عائشة والصحابة أرضي الله عنهم أجمعين]، وهي الأمور التي سبق للعثمانيين أن أصروا عليها في معاهدة عاء ٥٥٥ م، ووضعوها في المقدمة دائماً في كل المعاهدات التي عقدت بعد ذلك. وعلى هذا يكون العثمانيون قد كشفوا للجميع عن دعمهم للعالم السني من الناحية المعنوية وحمايتهم للدين الاسلامي. ولكن كانت هناك أسباب أخرى غير ذلك دفعت العثمانيين إلى عقد تلك المعاهدة.

فان تزعزع الاستقرار الداخلي وظهور أعراض الضعف في عجلة الادارة الداخلية لدى العثمانيين نتيجة لأسباب اجتماعية واقتصادية من ناحية، ثم بداية هبوب رياح الحرب من جديد في الغرب عقب فترة صمت طويلة من ناحية أخرى كانت أموراً استوجبت حل مشكلة الشرق باسرع ما يمكن.

وقد استطاع العثمانيون خلال فترة اللاحرب الطويلة في الأراضي الأوروبية أن يفرضوا وجودهم السياسي هناك دائما. وتكشف ذلك الأمر بوجه خاص في الانتخابات الملكية في لهستان (بولونيا). فقد تضاعف النفوذ العثماني هناك في أواخر القرن السادس عشر. وكان الاهتمام بالشمال سواء في عهد هنري شقيق شارل التاسع ملك فرنسا أم في عهد باثوري امير (ويووده) البغدان موجها إلى هدف الحيلولة دون نشاط آل هابسبورغ وقيصرية موسكو في مناطق الشمال التي كانت تحوز أهمية لدى العثمانيين من الناحية التجارية والاستراتيجية. لأن الافلاق والبغدان والسهوب الواقعة في شمال البحر الأسود كانت بمثابة مستودع لتمويات عاصمة الدولة العثمانية (۲۷).

B. Kütükoğlu, *Osmanlı-İran Siyasî Münasebetleri, 1578-1612*, İstanbul 1993; انظـــر: (۲۱)

s.194-200; W. P.Allen, *Problems of Turkish Power in the Sixteenth century*, London 1963, s. 34-37. K. Beydilli, *Die polnischen Königswahlen und Interregnen von 1572 und 1576 im Lichte* : انظــز (۲۲) *osmanischer Archivalien.* München 1976, s. 6-15; M. Maxim, "XVI. Asrın İkinci Yarısında Eflak-Boğdan'ın Osmanlı İmparatorluğu'na Karşı İktisadî ve Malî Mükellefiyetleri Hakkında Bazı Düşünceler", *VII. Türk Tarih Kongresi, Bildiriler*, Ankara 1973, II, 553-566; M. Brendei-G.Veinstein, "Réglements fiscaux et fiscalité de la province de Bender-Aqkerman 1570", *CMRS*, XXII (1981), 251-328.

غير أن النزاع المستمر مع آل هابسبورغ على امتداد الحدود قد هيأ السبيل لتطورات سوف تؤدي إلى نشوب الحرب، إذ كانت الأراضي المجرية التي يضع آل هابسبورغ أيديهم عليها هي هدف العثمانيين المباشر منذ مدة، وكان آل هابسبورغ خلال الفترة السلمية التي امتدت منذ عام ١٥٦٨م قد وضعوا على امتداد الحدود نظاماً للدفاع ضد العثمانيين، إذ شجعوا السلافيين والمجريين على الاستيطان على حدود البوسنة وخاصة في منطقة الأدرياتيك(٣٧)، وأقاموا هناك خطاً دفاعياً قوياً، كما أقاموا في أعالي المجر قلاعاً واستحكامات عسكرية جديدة عند الممرات المهمة. فقد كانوا يعلمون منذ عام ١٥٥٠م أن عيون العثمانيين على المدن الغنية بالثروات المعدنية الواقعة خلف خط الدفاع هذا(٤٤).

فلما وقعت بعض الأحداث على حدود بكاربكية بودين عام ١٥٨٧م، وعلى حدود البوسنة عام ١٥٨٨م وجهت انظار العثمانيين من جديد نحو المجر. ووقعت الحرب عام ١٥٩٣م واستمرت أربعة عشر عاماً. وحاول آل هابسبورغ استغلالها لصالحهم في اوربا، وسعوا لتصويرها على أنها صراع اسلامي مسيحي، حتى أنهم نجحوا في استقطاب العديد من المتطوعين من بروتستانت وكاثوليك للانضمام إلى جبهة المجر، وأعلن الامبراطور رودلف الثاني أن جيوشه هي الدرع الواقي لجميع المسيحيين. وكان مما أوقع العثمانيين في موقف حرج الثاني أن جيوشه هي الدرع الواقي لجميع المسيحيين. وكان مما أوقع العثمانيين في موقف حرج أنواعها من تلك المناطق، كما انقطع طريق الدانوب الذي كان يستخدمه العثمانيون في نقل عتادهم الحربي. ولم تكن المرحلة الأولى من الحرب جد ناجحة بالنسبة للعثمانيين، وسقطت عتادهم الحربي. ولم تكن المرحلة الأولى من الحرب بدانت تسير الى الأسوأ مما دفع السلطان محمد الثالث المتوف الجيش بنفسه ويستولي أولاً على أكري، ثم لم يلبث بعدها أن هزم جيشاً مشتركا من الألمان والمجريين في موقعة (خاج أووه)، كان يقوده الارشيدوق ماكسميليان [٢٤-٢٦ اكتوبر الألمان والمجريين في موقعة (خاج أووه)، كان يقوده الارشيدوق ماكسميليان وكانت المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق

K.Kucerova, "The İnfluence of the Ottoman Expansion on Ethnic Changes and Social – انظر: – (۲۳) Development in Central Europa", *Ottoman Rule in Middle Europa and Balkan in the 16th and 17th Centuries*, Prague 1978, s. 78-91.

Z.Vesela, "Slovakia and the Ottoman Expansion in the 16th and 17th Centuries", انظـر: – (۲٤) – (۲٤) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵) – (۲۵)

J. Schmidt, "The Egri campaign of 1596. Military History and the Problem of Sources", انظر: – (۲۰) Habsburgische-Osmanische Beziehungen, CIEPO, Vienne 1985, s. 125-144.

التي اشتد فيها الصدام هي يانيق (راب) ووارادين وقانيجه واستولني بلغراد وبودين، غير أن تمرد أهالي أردل البروتستانت على آل هابسبورغ من ناحية وتحركات الشاه عباس في الشرق واستمرار القلاقل الداخلية من ناحية أخرى كانت أموراً دفعت الطرفين إلى عقد الصلح. وعلى الرغم من ان معاهدة مضيق جيتوا أو زيتوا توروك (Xitvatorok) التي جرى التوقيع عليها أثناء الحرب عام ١٦٠٦م وضمنت استمرار الحكم العثماني فوق قطاع المجر الذي كان يضم بكلربكيتين هامتين هما أكري وقانيجه فانها قد هيأت لنهاية الحقوق العثمانية على الأراضي المجرية التي يقبض عليها آل هابسبورغ. وهذه المعاهدة التي كانت بمثابة نقطة تحول في تاريخ الديبلوماسية العثمانية قد جرى التصديق عليها بعد المفاوضات التي تمت بين ممثلي الطرفين في منطقة محايدة على عكس ما جرى العرف به حتى ذلك التاريخ. كما وضعت الامبراطور في درجة تساوي درجة السلطان العثماني. و لاشك أن تلك الحروب الطويلة قد كشفت من حيث النتيجة عن انهيار فكرة كانت سائدة؛ إذ بدأ العثمانيون يتخلون عن فكرة "السيادة العالمية" التي جروا عليها منذ السلطان الفاتح وحتى ذلك التاريخ، و اهتزت فكرتهم عن "الدولة الابدية"، وكشف الضعف في قدر اتهم العسكرية عن نفسه، وانقضى عهد السباهية ذوي الاقطاعات العسكرية. وما من شك أن انهيار نظام الاقطاع سوف يسفر عن تطورات جديدة كان لها أثرها العميق على النظم الادارية والاقتصادية والاقتصادية عند العثمانيين.

رابعاً- تصدع القوة العثمانية: بوادر الخلل ومحاولات البحث عن سبل تلافيها

١- الاضطرابات الداخلية والضعف الإداري والحروب

كان للحروب الطويلة التي خاضها العثمانيون مع الصفويين وآل هابسبورغ أثرها السيء على المؤسسات الرئيسية والحياة الاجتماعية، وعلى الادارة والمالية. وهذا الضعف الذي وصفه الكتاب العثمانيون آنذاك بانه "انحطاط وفساد" كان يرجع -في نظرهم- إلى تزعزع سلطة الحاكم وتعيين غير الاكفاء في المناصب الهامة وفساد نظام الدوشيرمة والانكشارية وخواء خزانة الدولة. وكانت مظاهر الانحطاط قد بدأت في عهد السلطان سليمان القانوني، ثم تكشفت في عهد السلطان مراد الثالث (١٥٧٤-١٥٩٥م). أما عن سبل التخلص منها فقد كانت تتلخص في تطبيق القوانين واحياء المؤسسات التي أقامها السلطان سليمان القانوني، وهذه النظرة التقليدية قد سادت تقريبا حتى القرن الثامن عشر الذي غلب عليه الاتجاه نحو التغريب، بل حتى القرن التاسع

G.Bayerle, "The Compromise at Zsitvatorok", AO, VI (1980), 5-53. : انظر - (٧٦)

عشر. غير أن الظروف والملابسات كانت قد تغيرت، ولسوف يتأخر العثمانيون كثيراً مع مرور الوقت عن اللحاق بالنظم والمفاهيم العالمية الجديدة المتطورة في الغرب. وواقع الأمر أن هذا لم يكن ممكناً ايضا نظراً للنظام الذي جروا عليه ومفهوم الدولة الذي طوروه؛ ولم يكن من المنتظر أن ينسجموا مع القيم الأخلاقية المؤسسة على المادية التي ضمنت التقدم السريع لأوروبا أو مع النظم الاقتصادية والروح التجارية المرتكزة على مفهوم الاستعمار.

كما أن الزيادة السكانية التي أمكن التعرف على معدلاتها منذ القرن السادس عشر قد جاءت معها بمشاكل خطيرة، ووجد الشبان المحرمون من الارض ضالتهم في الانتظام في العمل جنودا وحراساً في دوائر البكوات والباشوات والقصور. وكمان للحروب التي خاضتها الدولة مع آل هابسبورغ بوجه خاص والأهمية المتزايدة لجنود المشاة حاملي البنادق أن زادت أعداد جنود الانكشارية وغيرهم من القادرين على حمل البنادق، بينما تضاءلت الحاجة إلى السباهية ذوى الاقطاعات، كما ظهر من ناحية أخرى نوع من العسكر الحامل للبنادق كانوا يعملون في دوائر البكوات والباشوات ويعرفون باسم (سَكَبَان). وكان لغزو الفضمة الأمريكية الســوق العثمانيــة بدايــةً من عام ١٥٨٠م أثره في التضخم الاقتصادي، فارتفعت الأسعار مع ثبات رواتب الموظفين والجنود، فكان ذلك من الأسباب التي أدت إلى استياء الناس. واتسع عجز الخزانة، وتعددت – في مقابل ذلك - أنواع الضرائب، ولا سيما ضريبة الـ (عوارض) [أي الطارئة] التي أصبحت من الضرائب المعتادة(٧٧)، وزاد تعسف الاداريين خارج استانبول مع الأهالي. والأهم من كل ذلك أن هذه الأسباب قد شجعت على ظهور حركات الخروج على القانون بشكل واسع في الأناضول، فقد أثارت فرق الجلالية هناك اضطرابات خطيرة أثناء حروب الدولة الطويلة، والاسيما الحرب مع ايران، وكانت الجموع الفقيرة من العاطلين وعساكر السكبانية واللوندية -الذين جُمعوا للحروب زمناً فلما انتهت جرى تسريحهم فتعطلوا عن العمل- يشكلون المصدر البشري لفرق الجلالية. وكانت الفترة بين عامى ١٥٩٥-١٦١٠م تمثل مرحلة من الفوضى التامة عاشها الناس هناك، وكان زعماء المتمردين إما من السكبانية البسطاء وإما من الأمراء والباشوات. ففي الثورة التي قام بها (قره يازيجي) والثورة التي قام بها (قلندر اوغلي) كان يوجد إلى جانب السكبانية سباهية ممن نزعت منهم اقطاعاتهم. وتحول الاناضول في تلك الآونة إلى ما يشبه الحريق، وخلت القرى من سكانها، وعاشت البلاد هناك ما وصفته الوثائق الرسمية العثمانية أنذاك بانه "الفرار

H.İnalcık, "Military and Fiscal Transformation in the Ottoman Empire 1600-1700", نظــر: – (۲۷) ماردال المارد (۲۷) انظــر: – انظــر: – (۲۷) ماردال المارد (۲۷) مارد (۱۹۶۵), 283-337.

الكبير"(٧٨). وقد جرى القضاء على تلك الفرق، لاسيما في الفترة بين عامي ١٦٠٧-١٦١٥م. ولم تكن الشدة هي وحدها السياسة التي اتبعتها الحكومة المركزية في القضاء على حركات التمرد التي قام بها العصاة من البكوات والباشوات الأقوياء فيما بعد والتي كان يمكن لها أن تتصول إلى عصيانات تهدد سلطة الدولة، بل اتبعت أيضا سياسة اللين، فمنحت بعض زعماء العصاة مناصب امارة السناجق وامارة الأمراء [بكلربكية] واستمالتهم لخدمة الدولة. أما حركات التمرد التي ظهرت في سوريا ولبنان وتزعمها جان بو لاد او غلى وابن معن فقد كانت تستهدف الاستقلال بالحكم(٢٩). وكان القضاء على حركات العصيان المنظمة ذات الوحدات النظامية أمراً هيناً بكثير من القضاء على الحركات التي تقوم بها الجماعات غير النظامية التي لا يعلم أحد متى وكيف سيكون اشتعال فتيلها في الأناضول (١٦٠٧م).

ولم تتورع الحكومة العثمانية أحياناً عن استخدام عساكر السكبانية في الأناضول في التصدي للانكشارية وعساكر القبوقولية التي تتولى مهمة الأمن في العاصمة، كما كانت تلجأ أحياناً إلى تصعيد الصراع لصالحها بين عساكر السكبانية وعساكر القبوقولية.

إن العوامل الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي أثرت بقوة في كافة عناصر النظام الذي يحكم الدولة العثمانية وكذلك فترة التحول التي هيأت لها تلك العوامل إنما كانت تنبئ عن مرحلة سوف تفقد فيها فلسفة الغزو والجهاد تأثيرها. ومهما كشفت القوة العسكرية العثمانية بجلاء عن فعاليتها على امتداد القرن السابع عشر فان العثمانيين سوف يشرعون في الكفاح شيئا فشيئا لحماية وجودهم نفسه داخل اوربا الوسطى. أما في الشرق فسوف يخوضون حروباً تستنفذ قواهم العسكرية، ولا تحقق لهم كسباً سياسياً يُذكر. وعلى الرغم من ذلك التدني فان العثمانيين الذين نجحوا في الصمود زمناً طويلاً سوف يفشلون في تحقيق النجاحات السياسية والانتصارات العسكرية التي تحققت في عهد القانوني، وتخيب آمالهم في النهضة التي تطلعوا إليها.

وبينما كان الصراع محتدماً مع آل هابسبورغ كان العثمانيون يتصدون للخطر الصفوي فضلاً عن ازماتهم في الداخل. فعقب أن جرى التصديق على معاهدة عام ١٥٩٠ حاول الشاه الصفوي عباس الأول استيعاب الشعب الاوزبكي، ثم تحرك للاستيلاء على الأراضي الواقعة تحت ايدي العثمانيين. وقام بتحطيم قوات الأمراء التركمان في الداخل ليجعل كفة الميزان في

M.Akdağ, *Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celâlî İsyanları*, Ankara 1975. - أنظر: Abdul-Karim Rafeq, "The Revolt of Ali Pasha Janbulad (1605-1607) in the Contemporary - أنظر: (۲۹) Arabic Sources and its significance", *VIII. Türk Tarih Kongresi, Bildiriler*, Ankara 1983, III, 1515-1534.

صالح الدولة المركزية، ووضع نظاماً يشبه النظام القائم لدى العثمانيين، ثم بدأ الهجوم على آذربيجان. وكان العثمانيون حتى عام ١٦٠٣م أي لفترة ثلاثة عشر عاماً قد عجزوا عن تطبيق سياسة راسخة للتوطين والاسكان في آذربيجان، وإحكام السيطرة التامة على أهالي المنطقة من الشبعة، وكان جل اهتمامهم منصباً على المواقع الاستراتيجية الهاملة وطرق المواصلات الرئيسية. والشك أن من بين الأسباب على ذلك هو الحروب الطويلة في الغرب والأزمات والاضطرابات في داخل البلاد والعجز المالي. وقد حاول الشاه عباس الاستفادة من ذلك الوضع فاستولى بسهولة على بعض المراكز مثل تبريز وروان وكنجه ودر بند ونخجوان (٨٠). وسعى إلى التضبيق على العثمانيين من الناحية الاقتصادية، فكان يخطط لتحويل طريق الحرير إلى ميناء بندر عباس الذي أقامه حديثًا على خليج البصرة، وتشغيل طريق موسكو هو الآخر لذلك الغرض، وكان لأجل ذلك يقوم باتصالات وثيقة مع الانجليز (٨١). وقام العثمانيون بالمقابل بحظر تصدير النحاس والمعادن الثمينة إلى ايران، ثم أنفذوا العديد من "الحملات الشرقية" إليها تصدياً لأعمال الشاه عباس. غير أن تلك الحملات كلها لم تتجاوز التنكيل بعصيان الجلالية، حتى قام قويوجي مراد باشا عقب اخماد ثورة جان بولاد اوغلى وتمرد الجلالية عام ١٦٠٧ بالتوجه نحو تبريز (١٦١٠م)، غير أن المعاهدة التي عقدت بين الطرفين عام ١٦١٢م قد اسفرت عن الاعتراف للصفويين بالسيادة على الأراضى التي استولوا عليها(٨٢)، بينما تقرر التزام ايران بارسال الحرير كل عام نظراً الهميته القصوى في الاقتصاد العثماني، وظلت المواد المتعلقة بالدين تأخذ مكانها في المعاهدة كما كان الحال في معاهدتي عام ٥٥٥ ام وعام ١٥٩٠م. وكان من الواضح أن تلك المعاهدة لم تأت بحل، ولكن العثمانيين لم يكونوا عازمين على التخلى عن حقوقهم في آذربيجان، فقد تكشفت أهمية تلك المنطقة في المراحل التالية من الصراع العثماني الايراني. واشتعلت الحرب عام ١٦١٥م، وحوصرت رُوَان وأقيمت الاستحكامات في قيارْص، إلا أن العثمانيين تعرضوا للفشل، وجرى عام ١٦١٨ عقد صلح تشبه شروطه شروط الصلح الذي عقد عام ١٦١٢. وعلى ذلك تكون المرحلة الثانية من مشكلة الشرق قد انطوت، وعاد العثمانيون إلى الحدود التي كانت قائمة أيام السلطان سليمان القانوني.

Roemer, "The Safavid Period, Abbas I", *The Cambridge History of İran*, Cambridge 1986, انظر: –(^•) V,262-278; F.Sümer, "Abbas I", *DİA*, I,17-19.

H.İnalcık, "Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluş veİnkişafı Devrinde Türkiye'nin İktisadî انظر: – (۱۸) Vaziyeti Üzerinde Bir Tetkik Münasebetiyle", *Belleten*, XV/60 (1951), 664-676.

B.Kütükoğlu, Osmanlı-İran Siyasî Münasebetleri, 1578-1612, İstanbul 1993, s. 201-279 انظر: (۸۲)

ولكن العثمانيين واصلوا كفاحهم في الشرق بثبات؛ فقد كان ذلك الأمر بنطوى على أهمية عظيمة لضمان أمن الأناضول واستقراره. وجرى الصراع مع ايران في مرحلته الثالثة هذه المرة فوق أرض العراق. فقد كان استبلاء الشاه عباس على بغداد وشمال العراق (١٦٢٤م) أمراً دفع العثمانيين من جديد إلى حلبة الصراع، غير أن الحملات التي أنفذوها عام ١٦٥ م وعام ١٦٣٠/١٦٢٩م لاستعادة بغداد ذات الأهمية الاقتصادية الكبيرة بالنسبة لهم لم تسفر عن شيء. و عندما ظهر ت القلاقل الداخلية التي زعزعت الادارة المركزية وضعفت قوة العثمانيين مع تغير ات السلطة الحاكمة جاء عهد السلطان مر اد الرابع لتتمكن الدولة من استعادة قوتها من جديد وتأمن على حدودها في الغرب نظراً لانشغال الأوربيين بحرب الثلاثين عاماً (١٦١٨-١٦٤٨م). هنا فقط أمكن للعثمانيين أن يتوجهوا بكل قواتهم نحو الشرق، فساروا أولاً على آذربيجان، واستولوا عام ١٦٣٥م على روان غير انهم لم ينجموا في السيطرة على آذربيجان. وفي عام ١٦٣٨م استعادو اسيطرتهم على بغداد (٨٣). ثم عقدت مع الاير انيين معاهدة قصر شيرين عام ١٦٣٩م التي جرى بموجبها ترسيم الحدود بين الدولتين بشكلها النهائي تقريباً. كما تخلي العثمانيون بمقتضى تلك المعاهدة عن مطالبهم حيال آذربيجان، وصادق الصفويون على سيادتهم في بغداد وشهرزور و وان وقارص. وبذلك حققت كل دولة منهما توازناً تجاه الأخرى خلال القرن السابع عشر في اطار تلك الحدود الطبيعية، وتجنبتا اللجوء مدة طويلة إلى أعمال خطيرة قد تجر هما إلى الحرب. ولكن العثمانيين على الرغم من نجاحهم في سياستهم الخاصة بحماية أر اضيهم في الغرب وتصديهم بسهولة للقوى الجديدة الصاعدة في الغرب والشمال فانهم لم يغفلوا أبداً مراقبة خطر قد يأتيهم من جهة الشرق.

#### ٢- الأمل في التصدى للانحطاط: الإصلاحات، محاولات وانتكاسات

كان من نتائج فراغ السلطة الذي ظهر بسبب الحروب والاضطرابات الداخلية في أوائل القرن السابع عشر أن قويت شوكة جنود القبوقولية حتى سيطروا على الادارة المركزية، ورأى الباشوات المتصارعون على السلطة أن يسلكوا طريق استخدام هؤلاء الجنود وصولاً لأهدافهم. وكان التوقف منذ حكم السلطان احمد الأول عن قتل الاخوة الامراء من الاسرة الحاكمة في عهد مراد الثالث ومحمد الثالث قد خلق مفهوما جديداً في نظام السلطنة العثمانية، فلما لم يتعرض احمد

H.Sahillioğlu, "Dördüncü Murad'ın Bağdat Seferi Menzilnâmesi", *Belgeler*, II/3-4 (1967), 1-35;: انظر (۸۳)–أنظر), N.Aykut, "IV. Murad'ın Revan Seferi Menzilnâmesi, *TD*, XXXIV (1984), 183-246; Kerim Yans, *IV.Murad Devrinde Osmanlı-Safevî Mürâsebetleri* (رسالة دكتوراه لم تطبع), İstanbul 1977.

الأول (١٦٠٣-١٦١٧م) لأخيه تاركا الباب مفتوحاً أمامه للحكم، ظهرت في نظام السلطنة العثمانية عادة جديدة تتيح لأكبر أفراد الأسرة الحاكمة أن يعتلي عرش الحكم. ولكن الصراع على النفوذ أخذ يزداد حدة داخل الحكومة المركزية، إذ كان من شأن الفراغ في السلطة أن ضاعف من نفوذ رجال القصر ونفوذ أمهات السلاطين. اما عثمان الثاني الذي اعتلى عرش الحكم شابا (١٦١٨-١٦٢٢م) فقد كان يتطلع لفرض نفوذه حاكماً مقتدراً مثل أسلافه ويعيد للعثمانيين هيبتهم التي فقدوها ويحد من نفوذ جنود القبوقولية الذين تزايدت أعدادهم وأخذوا يهددون السلطنة. وهذا الأمر الأخير بالذات قد تصدر أهدافه. ثم شرع الحاكم الشاب قليل التجربة يتحرك بايعاز من المحيطين بـ ه، فسعى أولاً لأن يفرض النظام والانضباط على جماعات الانكشارية التي راح أغلبها يعمل بالتجارة والاحتراف، فلما كان في طريق العودة من حملة خوتين مر على الأناضول بدعوى الحج عازما على تشكيل جيش جديد قوامه عساكر مصر [الجندية] وعساكر السكبانية الخصوم الألداء لعساكر القبوقولية. غير أن هذا التصور قد أسفر عن عصيان دام استهدف الحاكم نفسه لأول مرة في التاريخ العثماني (١٦٢٢م)، إذ قتل السلطان عثمان الثاني خنقاً (٨٤)، وهبت رياح الفوضى في العاصمة. ومن ثم سنحت الفرصة لعساكر الانكشارية أن يروا بعيونهم مدى ما وصل إليه نفوذهم وازدياد شوكتهم بشكل لم يكونوا يتوقعونه. غير أن هذه الحادثة أثارت سخطا عظيما في استانبول أولا، ثم سرى إلى خارجها، واتهم الناس الانكشارية بانهم قتلة السلطان، مما جعل أغلبهم ينوء تحت وطأة ذلك الضغط المعنوي، وخرج اباظة محمد باشا والى ارضروم مطالباً بالقصاص لدم السلطان، ثم سيطر على غرب الأناضول ووسطه، وشرع في تقتيل عساكر القبوقولية. ولم تهدأ ثورته إلا بعد أن عينته الدولية والياً على البوسنة (١٦٢٨م). وكان مقتل السلطان عثمان الثاني أمراً عطل جهود الاصلاح بمعناها الحقيقي إلى تاريخ جد بعيد في القرن التاسع عشر.

وعلى الرغم من ضعف الحكومة المركزية فان السياسة العثمانية في الغرب لم تفقد شيئاً يذكر من فعاليتها. وفي أوائل القرن السابع عشر وجد العثمانيون انفسهم مضطرين للتصدي لجماعات القازاق التي هددت طرق التجارة النشطة في الشمال، وظهرت على سواحل البحر الأسود الذي كان بمثابة بحر عثماني داخلي ووصلت حتى استانبول. فقد كانت إمارة القرم تتصدى منذ زمن طويل للقازاق في اوكراينا، غير أن التطورات التي ظهرت في المنطقة زادت

O.Ş.Gökyay, "Sultan Osman'ın Şehâdeti", *Atsız Armağanı*, İstanbul 1976, s. 187-256; Y.Yücel, *II. Osman* - أنظر: (٨٤) - ما أنظر: Adına Yazılmış Zafer-nâme, Ankara 1983, s. I-XII; Ş.Altundağ, "Osman II", İA, IX, 443-448.

من اهتمام العثمانيين باوربا الشمالية منذ عهد الوزير الاعظم صقوللى محمد باشا، فراحوا يتطلعون من جديد نحو الشمال. وكان نفوذ العثمانيين على لهستان قد فقد تأثيره في إطار العلاقات مع الأفلاق والبغدان وأردل أثناء الحروب الطويلة، وكان الحفاظ على أمن البغدان قد استلزم التعرف عن كثب على نوايا القازاق في لهستان واوكراينا مرة أخرى، وعلى الرغم من أن مشكلة لهستان عقب الجهود التي قام بها اسكندر باشا (١٦٢٠م) قد أسفرت عن خروج حملة خوتين التي قادها عثمان الثاني نفسه، فان تلك الحملة لم تحقق نجاحاً عسكرياً إلا استنباب الأمن في البغدان (١٦٢١م).

واقترب قازاق اوكراينا في الشمال من لهستان وموسكو، وقاموا بغارات السلب والنهب على الأراضي العثمانية، وصاروا يشكلون خطراً داهماً، إلا أن الحملات التي خرجت أمكنها التصدي لهم مدة (١٦٢٥م)(٨٥). وكانت مشكلة القازاق تشكل الموضوع الرئيسي في المعاهدات بين الدولة العثمانية ولهستان. ومنذ ذلك الزمان حاول العثمانيون إزاء الامارات التابعة لهم [الافلاق - البغدان وأردل] أن يحتفظوا بها في الداخل ويقطعوا عنها كل اتصال بالدول المجاورة، ولأجل هذا بذلوا جهودهم لاقامة شريط أمني حولها. وهذا الأمر كان استمراراً للسياسة التي اتبعتها الدولة قبل ذلك لحماية تجارة شمال البحر الأسود عندما أقامت شريطا أمنياً وراء تلك السواحل. فقد وستعت منطقة (سلستره - اقكرمان) بحيث تأخذ معها (بندر)، كما شاءت استكمال تلك الدائرة بتشكيل إيالة أكري ثم ايالة قمانيجه فيما بعد، حتى إن سياسة حماية الشمال سوف تمتد في الربع الأخير من القرن السابع عشر لتشمل أوكراينا.

## ٣- البحث عن سبل النجاح في المجال العسكري: عائلة كويريلي

لم يلبث العثمانيون – بعد أن وضعوا حلاً معيناً لمشكلة الشرق قبل انقضاء النصف الاول من القرن السابع عشر – أن وجهوا أنظارهم الى أوربا مرة أخرى، فقد أتاحت لهم ظروف الدول المناوئة في اضطراب أوضاعها مع حرب الثلاثين عاماً أن ينعموا بقسط كبير من الراحة. غير أن عدم تحرك العثمانيين ضد آل هابسبورغ واستغلال موقفهم الضعيف خلال تلك المرحلة الصعبة في أوربا قد فُسر على أنه نجاح للديبلوماسية النمساوية(٨٦)، ولكن اهتمام العثمانيين في تلك الأثناء كان موجهاً إلى جهة أخرى مختلفة؛ فقد كان استيلاؤهم على رودس وقبرص في

M.Brendei, "La porte ottomane face aux cosaques Zaporogues 1600-1637", *Harvard* انظر: – (۸۰) – أنظر: – (۸۰) – (۸۰)

George Wagner, "Otuz Yıl Savaşları Döneminde Osmanlı ve Avusturya İmparatorlukları'nın: انظر (٨٦)-انظر Politikası". *OA*, II (1981), 147-166.

البحر المتوسط قد ضمن الأمن لطريق التجارة البحرية، إلا أن جزيرة كريت كانت لاتزال تشكل عائقًا هاماً على ذلك الطريق، وكانت القواعد المهمة فيها مثل حانية وقندية تحت أيدي البنادقة، يو اصلون أعمالهم التجارية في البحر المتوسط من خلالها، ويتابعون التطورات الملاحية عن كثب. وكانت علاقات العثمانيين مع البنادقة قد أخذت في التردي في البحر المتوسط ولعبت أعمال القراصنة دوراً هاماً في ذلك، ولم يستطع الأسطول العثماني حتى تلك الآونة القيام باعمال مهمة في البحر المتوسط، إذ اقتصر أمره على مطاردة القراصنة والعمل على حماية الشواطئ دون الدخول في حرب جادة. ولسوف يدرك العثمانيون عن يقين عندما يتوجهون إلى قلعة البنادقة الوحيدة في شرق البحر المتوسط مدى الضعف الذي آلت إليه قواتهم البحرية. فعلى الرغم من أن البنادقة فقدوا الكثير من قوتهم القديمة إلا أنهم استماتوا في المقاومة بشكل لم يكن متوقعا. ورغم أن العثمانيين أخذوا حانية عام ١٦٤٥م، ثم أخذوا رَسْمو عام ١٦٤٦م إلا أن التفوق البحري ظل في جانب البندقية. ولما قام البنادقة بضرب حصار حول المضايق وازمير ثم قطعوا على العثمانيين طرق الامداد أدى ذلك إلى امتداد الصراع بين الطرفين. ولم تسنح الفرصة لوضع قندية تحت الحصار إلا عام ١٦٤٨م(٨٧)، ونهض اسطول عثماني لنجدتها عام ١٦٥٦م فتعرض للهزيمة عند مشارف الدردنيل (چناق قلعه)، ووقعت استانبول تحت الحصـــار، وعــانت العاصمــة من قحط عظيم. ثم استولت البندقية على جزيرتي لمني وبوزجه اطه، فأثار ذلك الموقف الحرج رعباً شديداً وتطلع الناس لمنقذ قوي. ولأن ذلك المنقذ لن يكون محمد الرابع السلطان الذي لايزال صيبًا فقد اتجهت الانظار إلى وكيله الذي يدير شئون البلاد باسمه، أي إلى الوزير الأعظم، وهو كويريلي محمد باشا الوزير الطاعن في السن (٨٨).

وكان المناخ السياسي داخل البلاد في تلك الفترة شديد الاضطراب. فعقب وفاة السلطان مراد الرابع عام ١٦٤٠م نشب نزاع جديد في العاصمة، دخل فيه عساكر القبوقولية والعلماء والوزراء والسراي؛ إذ كانت الدولة قد استطاعت خلال فترة وجيزة أن تعيد النظام مستخدمة الشدة والعنف، فلما توفى مراد الرابع اختل النظام من جديد، وازداد نفوذ السلطانة الوالدة (كوسم سلطان) والدة

Ekkehard Eickhoff, "Denizcilik Tarihinde Kandiya Muharebesi" (trc.M.Eren), *Atatürk* انظسر: – (۸۷) *Konferansları 1964-1968*, II (1970), s. 147-161. a.mlf., *Wenedig, Wien und die Osmanen Umbruch in Südosteuropa 1645-1700*. München 1973, s. 17 vd.; T.Gökbilgin, "İbrahim", *İA*, V/2, 882-884.

Ekkehard Eickhoff, "Denizcilik Tarihinde Kandiya Muharebesi" (trc.M.Eren), *Atatürk* انظسر: – (۸۸) – أنظسر: – (۸۸) – (۸۸) – (۸۸) – (۸۸) – (۸۸) – (۸۸) – (۸۸) – (۱970), s. 147-161. a.mlf., *Wenedig, Wien und die Osmanen Umbruch in Südosteuropa 1645-1700.* München 1973, s. 17 vd.; T.Gökbilgin, "İbrahim", İA, V/2, 882-884.

مراد الرابع والسلطان ابراهيم، ولاسيما في حكم ولدها الثاني. ولما اعتلى العرش محمد الرابع وكان لايزال في السابعة من عمره (١٦٤٨م) احتد النزاع هذه المرة بين السلطانة كوسم والسلطانة طورخان والدة السلطان الجديد حتى أسفر النزاع عن مقتل الأولى عام ١٦٥١م. وقد أتاح ذلك الفراغ في السلطة داخل العاصمة الفرصة للقوى المتربصة خارجها أن تعبث وتتحرك باستقلالية(٨٩).

وفُوَّضَتَ الدولة الوزير الأعظم كويريلي محمد باشا (٦٥٦م) بصلاحيات واسعة، فقــام أولاً بكسر حصار البنادقة، ثم استرد لِمنى وبوزجه اطه، ثم شاء بعدها أن يتوجه إلى كريت، عندنذ ظهرت مشاكل جديدة في أوربا، واحتد الصراع بين العثمانيين وآل هابسبورغ بعد حرب الثلاثيـن عاماً حول أردل، فقد كانت أردل قلعة البروتستانتية خلال تلك الحرب عنصر أللتوازن ضد آل هابسبورغ، وذلك كان نجاحاً عظيماً بالنسبة للعثمانيين. ولكن ظهرت حركة استقلالية في أردل اثناء الحرب مع كريت، وحاولوا هناك عقد معاهدة مع السويد وتحركوا باستقلالية مما أثار استياء العثمانيين. وكان الوزير الأعظم كويريلي يريد اتباع سياسة السلطان القانوني في أوربا الوسطى؛ فقد كان يعلم جيداً مدى أهمية أردل في تلك السياسة، إذ كانت تلك المنطقة بمثابة معبر بين المجر ولهستان، وتنطوي على اهمية كبيرة بالنسبة لسياسة الشمال التي ركز عليها العثمانيون منذ زمن. فلما علمت الدولة بتحركات راكوزي الثاني (في عام ١٦٥٥م) أجّل الوزير الاعظم كوپريلي مسألة كريت وسار نحو أردل عــام ١٦٥٨م، ثـم أقـام هنــاك ايالــة جديـدة [إيالــة وَارَات] مسـتهدفاً حماية أردل (١٦٦٠م). غير أن عصيان اباظة حسن باشا في الأناضول كان قد بلغ حداً خطيراً قبل التوصيل إلى حل تام لمشكلة أردل، فقد كان ذلك الرجل عازماً على أن يصبح حاكماً للأناضول، واستطاع أن يكسب تأييد الناس بوعوده في الاصلاح الاقتصادي والاجتماعي، ومع ذلك فقد أمكن - ولو بصعوبة- إخماد ذلك العصيان بشكل دموى عنيف (١٦٥٩م)، وعادت الأمور الى نصابها من جديد. ولم تكن مشكلة كريت وأردل قد بلغت الحل التام عندما توفى الوزير الأعظم كوپريلي محمد باشا (١٦٦١م)، ولكن سلطة الدولة كانت قد تـ أكدت في العاصمة وخارجها على السواء، وأخذت الحياة السياسية شكلاً جديداً وتدعمت الموارد المالية. فدخل العثمانيون مع تلك الجهود مرحلة "إحياء" جديدة. غير أن ثمار ذلك لن تستمر إلا إلى عام ۳۸۶۱م.

H.İnalcık, "Centralization and Decentralization in Ottoman Administration", *Studies in* - (۸۹) *Eighteenth Century İslamic History*, London 1977, s. 27-52.

والحقيقة أن روح الفتوح والجهاد قد انتعشت من جديد، فقد بدأ احمد باشا الذي تولى الصدارة العظمى بعد والده محمد باشا يهتم بمسألة أردل؛ فدخلها الجيش العثماني عام ١٦٦٢م، وكان ذلك يعني بداية حرب جديدة مع آل هابسبورغ بعد فترة توقف طويلة. وفتح العثمانيون أويوار Tyvar يعني بداية عرب وأقاموا عليها إيالة(٩٠). وفي الواقعة في سلوفاكيا عام ١٦٦٣م، ثم وصلوا أوسع حدودها في الغرب وأقاموا عليها إيالة(٩٠). وفي العام التالي حاول قسم من الجيش العثماني عبور نهر راب عام ١٦٦٤م بالقرب من معبد سانت غوتارد في موجر سدورف Mogersdorf فتعرض أثناء ذلك للهزيمة. غير أن آل هابسبورغ الذين تعرضوا هم الآخرون لخسائر فادحة لم يخاطروا بالدخول في حرب أوسع لاسيما مع تهديد فرنسا لهم فطلبوا عقد الصلح. وعلى ذلك عقدت المعاهدة بين الطرفين في واسوار العثمانيون مأربهم من الحرب. فقد أقرت المعاهدة سيادة العثمانيين على أردل. وبعد ذلك وجه العثمانيون أنظارهم الى كريت بعد أن تركوها فترة طويلة، فاتجهت إليها القوات العثمانية عام ١٦٦٦م واستولت بعد ثلاثة أعوام على قندية التي حُصنت تحصيناً قوياً، وحولوا الجزيرة إلى أرض عثمانية.

وبعد أن حلت الدولة مشكلة أردل وكريت المستعصية شرع العثمانيون هذه المرة يفكرون في فتح جديد، فكانت تلك الساحة هي أوكراينا الواقعة شمال البحر الأسود. وكان قازاق أوكراينا يعرضون لضغوط الروس والبولنديين، وتقاسموها فيما بينهم على أن يكون نهر أوزي هو الحد الفاصل. ولم يقبل القازاق في المنطقة ذلك الوضع فثاروا عليه، ونهض قازاق منطقة أوزي لطلب العون من العثمانيين. وعلى ذلك سنحت الفرصة أمام العثمانيين لدخول تلك المنطقة التي طالموا تطلعوا إليها، فدخلوا حلبة الصراع ضد لهستان وروسيا، ثم وضعوا القازاق تحت حمايتهم. وفي عام ٢٧٢ م تقدم الجيش العثماني نحو لهستان واحتل قمانيچه، ثم سيطر على أراضي بودوليا ووستع شريط الأمن في الشمال إلى مساحات أبعد. ولما تقدم الجيش حتى لفوف Lvov سارعت لهستان بطلب الصلح، وبمقتضى معاهدة بوجاش (١٦٧٢) ومعاهدة زُوراونا Zorawna المحركة تخلت عن بودوليا وقمانيچه للعثمانيين. وعلى ذلك بلغت الأراضي العثمانية في شمال وغرب البحر الأسود أقصى اتساعها، وتأسست هناك ايالة بودوليا وقمانيچه وسعى العثمانيون لتدعيم أمنها، أما القازاق فقد وضعتهم الدولة العثمانية تحت حمايتها. وفي عام ١٦٧٨ م أنفذ العثمانيون حملة إلى القازاق فقد وضعتهم الدولة العثمانية تحت حمايتها. وفي عام ١٦٧٨ م أنفذ العثمانيون حملة إلى

V. Kopcan, "Die Osmanische Provinz Nové Zámky (Eyalet-i Uyvar)" *Asian and African* انظر: – (۹۰) *Studies*, XXI (1985), 157 vd.

Georg Wagner, *Das Türkenjahr 1664. Eine europäische Bewährung*, Eisenstadt 1964; نظر: – (۹۱) E. Eickhoff, *Venedig, Wien und die Osmanen*, s.216-222

چَهُرين بالقرب من كبيف فاستولت على تلك القلعة المهمة على نهر اوزي [الدنيبر] وهدمتها بكاملها. وكانت المعاهدة العثمانية الروسية عام ١٦٨١م قد صدقت على تبعية غرب أوكر اينا للعثمانيين(٩٢).

خامساً: نهاية "السلام العثماتي": عهد التفكك والانحطاط

١ - التقهقر من فينا إلى قَارْ لوفْچَه: الهزيمة

كان من نتيجة تلك الفتوحات أن انتشر الرعب من جديد تجاه الأتراك في أوربا، فقد رأى الأوربيون أن الامبر اطورية العثمانية قادرة رغم تردي أحوالها على القيام بفتوح جديدة. وفترة استجماع القوى التي بدأت مع الوزير الأعظم كويريلي محمد باشا قد واصلها ابنه من بعده، فلما جاء من بعده صهره قره مصطفى باشا المرزيفوني قام في الأعوام الأولى من توليه الصدارة العظمي بالكشف عن تلك القوة في لهستان وأوكر إينا، حتى بلغت الحدود العثمانية أقصى اتساعها في الشمال. وسوف تكون غايته الآن هي اختيار هدف مهم لكي يتمكن من مواصلة ايديولوجية الجهاد التي أخذت تتتعش من جديد. غير أن أحداً لم يكن يتوقع أن أحلام الفتح هذه سوف تؤدي بعد قليل إلى ضائقات وأزمات جديدة. ولكن ظهور عامل مهم يضمن الوصول لمثل هذا الهدف قد استلزم انفاذ حملة جديدة، فكان الهدف هو فينا، وكان العامل هو مشكلة الملكية في المجر الوسطى. فقد كانت المنطقة المعروفة باسم المجر الوسطى هي المجر العليا التي يسيطر عليها آل هابسبورغ في شمال المجر (٩٣)، وكانت قد ظهرت هناك على أنها ملكية جديدة، وأهلها من البروتستانت. ووجدت ضغوط آل هابسبورغ الكاثوليك المتشددين مقاومة من المجريين البرونستانت كما نهض زعيمهم توكولي إيمره للاستعانة باستانبول من أجل اقامة دولة تحت حماية العثمانيين. وعلى ذلك شرعت الدولة العثمانية في تجهيز حملة عام ٦٨٢ ١م، ثم أرسلتها إلى المجر الوسطى فدخلت عاصمتها قاشا وأجلست توكولي على عرش المملكة. وفي تلك الأثناء كان الامبراطور ليوبولـــد يحــارب فرنســا فلــم يشاً أن يفتح على نفسه جبهة أخرى، ولهذا حاول أن يجدد معاهدة واستوار إلا أن محاولته باعت بالفشل، فقد كان قره مصطفى باشا المرزيفوني مستعداً للحرب، أما آل هابسبورغ فقد كانوا منهمكين

C.B.O'Brien, "Russia and Turkey, 1677-1681: The Treaty of Bakhchisaray", Russian : انظــر: – (٩٢) Review, XI (1953), 259-268; Borys Krupnyckyj, Geschichte der Ukraine von den anfängen bis zum jahre 1917, Wiesbaden 1963, s. 65 vd.

V.Kopcan, "Zur historischen und Geographischen Abgrenzung der Osmanischen انظـر: ¬ (٩٣) – انظـر: Веzeichnung Orta Macar (Mittelungarn)", *Asian and African Studies*, XVII (1981), 83-93.

في البحث عن حلف جديد، إذ أعلن أن الحرب العثمانية حركة موجهة ضد العالم المسيحي الغربي ثم سعى لجمع المساعدات، حتى ان فرنسا نفسها المعادية له تعاطفت مع الحلف لكنها لم تلتزم به.

وزحف الجيش العثماني حتى وصل إلى فينا في يوليه ١٦٨٣، ثم حاصر المدينة حصارا شديدا، ولكن الحصار لم يكن مجدياً؛ فقد وصلت القوات البولندية لمساعدتها واتحدت مع القوات الألمانية وأنزلت الهزيمة بالعثمانيين عند مشارف المدينة(٩٤)، وانسحب الجيش العثماني إلى بلغـراد. وقد بعثت تلك الهزيمة مشاعر الفرح في أوربا، كما وضعت في الوقت نفسه نهاية لأحلام العثمانيين في فتوح جديدة. ولم يدرك العثمانيون أن هذا الانتعاش القصير الذي استمر ربع قرن من الزمان كان يخفى وراءه ضعفاً في امكانيات التقنية العسكرية. وانكشفت تلك الحقيقة للعيان بكل سفورها خلال الفترة التي أعقبت هزيمة فينا حتى عام ١٦٩٩م. ففي عام ١٦٨٤م قام آل هابسبورغ في النمسا بعقد حلف مقدس مع لهستان والبندقية، وأجبروا العثمانيين على الحرب في أوربا فوق جبهات متعددة؛ إذ هجم البنادقة على حدود دالماچيا والبوسنة، وهجم آل هابسبورغ على بودين، بينما هجم البولنديون على قمانيچه. ونجح العثمانيون في التصدي للبنادقة والبولنديين، بينما تعرضوا للهزيمة أمام آل هابسبورغ، وتركوا لهم أويُوار Uyvar، ثم لم يلبثوا عام ١٦٨٦م أن تركوا لهم بودين. وفي العام التالي احتلت البندقية شبه جزيرة المورة، بينما قام آل هابسبورغ بالاستيلاء على كافة الأراضى المجرية حتى بلغراد. واستمر ذلك الانهيار فيما بعد أيضا، حتى سقطت بلغراد التي كانت بابا إلى وسط أوربا، ومع ذلك فقد استردها العثمانيون عام ١٦٩٠م، فلما وقعت هزيمتهم في سلانكامن Salankamen ضاع الأمل تماما في استرجاع المجر. وكانت روسيا قد دخلت الحلف المقدس عام ١٦٨٦م فتحركت من الشمال وهجمت على أزاق. ومن ناحيـة أخرى فـان دخـول أل هابسبورغ الحرب من جديد ضد فرنسا أعطى للعثمانيين شيئاً من الراحة، وكما عجز آل هابسبورغ عن استرداد بلغراد عام ١٦٩٣م فان تصدى العثمانيين لهم وقيامهم بمحاصرة وارادين لم يسفر عن نتيجة. وزحف آل هابسبورغ حتى بلغوا أبواب البلقان. واستمرت الحرب في طمشوار عام ١٦٩٥، واستطاع العثمانيون ان يحققوا هنا بعض النجاح وانتعشت عندهم سياسة الفتح إلا ان هزيمتهم في زينتا عام ١٦٩٧ (٩٥) كانت النهاية لكل شئ، وبدأ يتضح لهم أنْ لا حيلة إلا في طلب الصلح. وكان الوزير الأعظم عَمْجَه زَاده حسين باشا أحد أفراد آل كويريلي قد وضع الصلح في مقدمة الأمور

R.F.Kreutel, Kara Mustafa von Wien, Vienne 1955; Th.M.Berker, Double Eagle and انظـر: (٩٤) Crescent: Vienna's second Turkish Siege and its Historical Setting, New York 1967; E. Eickhoff, Venedig, Wien und die Osmanen, s.359.

<sup>(</sup>۹۰) - أنظر: . M.İlgürel, "Zenta", /A, XIII, 536-538.

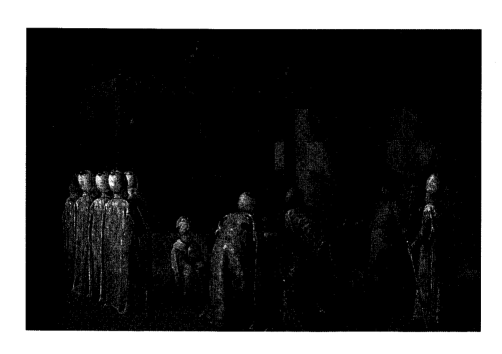
حتى يستعيد الجيش المنهك قواه ويعمل هو على استقرار الوضع في الداخل. فانعقدت المعاهدة في قار الوفج على المبدر (٩٦). قار الوفج على المجر (٩٦). قار الوفج على المجر (٩٦). واصبحت بلغراد بعد ذلك منطقة فاصلة بين الحدود. وبقيت طمشوار في الجانب العثماني، بينما تُركت المورة ودالما چيا للبنادقة، أما قمانيچه وبودوليا فقد أخذتهما لهستان. وعلى ذلك النحو تكون الأراضي التي دار حولها الصراع منذ عام ١٥٢٦ قد تخلى عنها العثمانيون، وانمحى تماماً شريط الأمن الذي أقيم حول الأفلاق والبُغدان. ومن ثم لم يجد العثمانيون أمامهم إلا زيادة اهتمامهم بهاتين الامارتين عن ذي قبل.

ومن ناحية أخرى كان الروس قد استولوا على آزاق، ووطأت أقدامهم سواحل البحر الأسود. وكان من شأن هذه المرحلة المثقلة بالحروب أن اختل التوازن في منطقة البلقان. وشرع الصرب والأرناؤط واليونانيون يثورون على الحكم استجابة للتحريض الخارجي متعللين بثقل الضرائب. حتى أن الجماعات المسلمة نفسها تجاوبت مع تلك الثورات. ومن ناحية أخرى احتدت من جديد ثورات الجلاليين، وأصبحت الحرب باهظة التكاليف بالنسبة للعثمانيين في استنزافها للأموال والطاقة البشرية. وبدأت تشتد شوكة الامبراطورية النمساوية بالمعنى الحقيقي، ومن ثم سوف تبدأ مرحلة يمد فيها آل هابسبورغ نفوذهم وتأثيرهم نحو البلقان. وعلى الرغم من ذلك فلم يكن أحد يتوقع أن التفكك العثماني الذي بدأ في اوربا الوسطى عام ١٦٨٣م سوف يستغرق ثلاثة قرون في البلقان، ولاشك أن خلك كان -قبل كل شئ- نتيجة لسياسة الاستيطان الثابتة والمنظمة التي جرى عليها العثمانيون في البلقان. وكانت هزيمة فينا هي الأخرى قد كشفت بشكل مؤلم مدى ضعف العثمانيين الاداري والعسكري، كما أجبرتهم على أن يقبلوا مكرهين بتفوق الأوربيين. ثم دخلوا مرحلة أصبح عليهم فيها أن يبحثوا عن الحل، ليس لديهم فقط، ولكن عند الغرب أيضا.

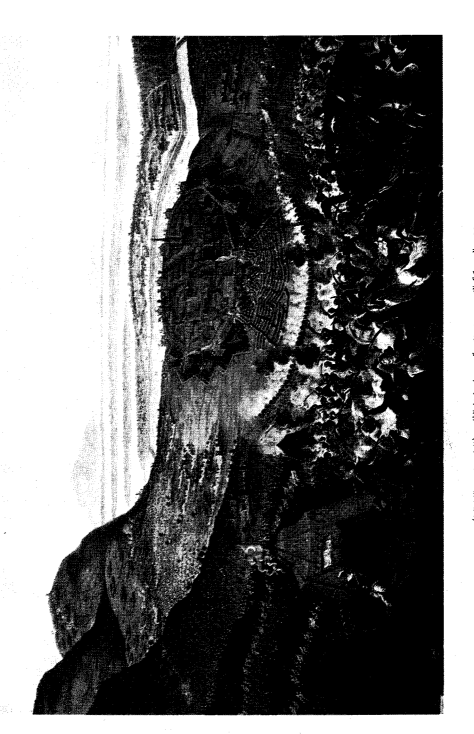
#### ٢- ما بعد قارلوفيه: محاولات استرجاع القوة والتهيؤ للعودة

كان من شأن الهزيمة الفادحة التي أسفرت عن عقد معاهدة قارلوفچ و استغرقت ستة عشراً عاماً أن حدثت تصدعات جديدة في الكيان الاداري والمالي والاجتماعي عند العثمانيين، وظهرت مجموعات عسكرية مسلمة من المدنيين لمواجهة النقص في الطاقة البشرية لاستخدامها في الحروب ولاسيما في الروملي. وقد اشتد ساعد تلك المجموعات حتى أمكن لها أن تلعب دوراً مهما في تباريخ

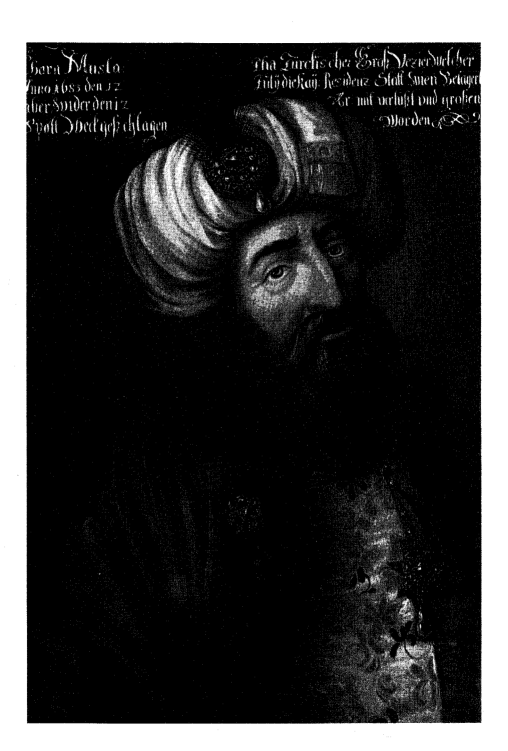
R.A.Abou el-Haj, "Ottoman Diplomacy at Karlowitz", *Journal of American Oriental Society*, : انظر – (٩٦) – انظر (1967), 498-512; A.Cânib Yöntem, "Rami Mehmed Paşa'nın Sulhnâmesi", *IV. Türk Tarih Kongresi Tebliğler*, Ankara 1952, s. 346-353.



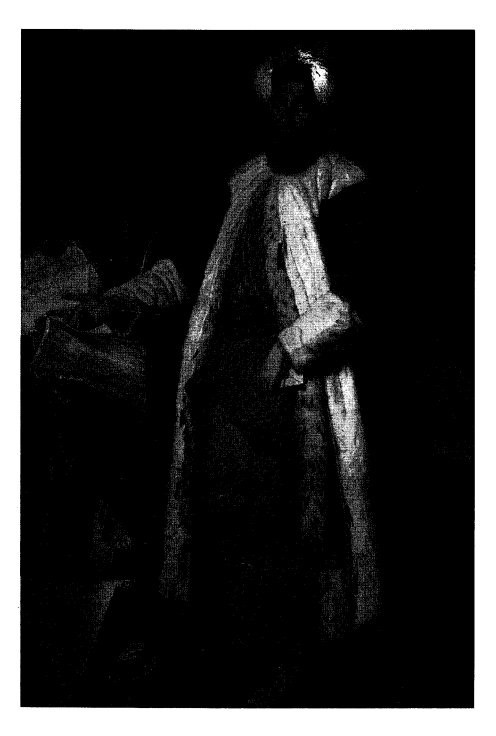
21− السفير الألماني (Freiherr von Schwarzenhom) يستقبله محمد الرابع وكان لا يزال في التاسعة أو العاشرة من عمره (١٦١٥م)



22- المعركة التي حددت نتيجة حصار فينا الثاني (١٢ سبتمبر ١٨٨٢)



23- قرا مصطفى باشا المرزيفوني



24 صورة زيتية تصور يكرمي سكز چلبى زاده محمد سعيد باشا

البلقان خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر (٩٧)، وبذلك تكون قد بدأت مرحلة سوف يضطر فيها الأهالي المسلمون الأتراك للدفاع بانفسهم عن أراضيهم ضد الاعتداءات الخارجية، والتصدي أيضا للعناصر غير المسلمة التي يعيشون معها. ومن ناحية أخرى فرغم بعض التدابير التي اتخذها العثمانيون لطمأنة الناس عقب الحرب، وتأمين الهدوء والاستقرار إلا أن الادارة المركزية العثمانية وجدت نفسها وجهاً لوجه مع أزمة داخلية جديدة.

وتمثلت تلك الازمة فيما عُرف بواقعة أدرنـة (١٧٠٣م) التـي انفجـرت بعد أربعـة أعـوام مـن الدخول في مرحلة الصلح وأسفرت عن خلع السلطان مصطفى الثاني عن العرش ومقتل شيخ الاسلام ومعلم السلطان فيض الله افندي الذي كان يحاول آنذاك تأمين الاستقرار في البلاد بالتعاون مع رجالات الدولة من أمثال عَمْجَه زاده حسين باشا ورامي محمد باشا إلا أنه ضاعف -آنذاك- من نفوذه كثير ا(٩٨). ومما لاشك فيه أن التصدعات التي بدأت تظهر منذ عام ١٦٨٣م كانت العامل الاساسي وراء التمرد الذي قام به عساكر القبوقولية. وهذا العامل الذي يرجع إلى أسباب اجتماعية واقتصادية هو الذي مهد السبيل لذلك. وسوف تجد الأزمة الذريعة التي تبحث عنها بسهولة لكي تنفجر، فكانت الذريعية هي مسألة رواتب الجند المتأخرة. إذ كانت أعداد جنود القبوقولية أثناء الحروب تشكل كما ضخماً، وكانت التدابير التي تأخذها الدولة أثناء السلم تبعث على استياء تلك الفئات، أضف إلى ذلك أن العبء المعنوى لهذه الهزيمة الفادحة قد ألقى على عاتقهم، فتزعزعت الثقة فيهم. كما أن إقامة السلطان في أدرنة قد أثارت سخط الأهالي في استانبول الى حد ما، والسيما بعض فئات التجار والصناع الذين يتعاملون مع السراي العثماني، ثم النفوذ المتزايد لشيخ الاسلام فيض الله افندي ورغبته في فرض نفوذه على السلطة السياسة كانت من الأمور التي عَجَلت بانفجار الأزمة. حتى أن المتمردين استهدفوا أو لا شيخ الاسلام نفسه، فقُتل أثناء ذلك بشكل مفجع، وتخلى السلطان مصطفى الثاني عن عرشه، وحل محله السلطان أحمد الثالث. ولم يكن الأمر هينا، لأن الأفكار اتجهت لأول مرة خلال التمرد نحو بديل لآل عثمان يحل محلهم في حكم البلاد، إذ راح المتمردون يتجادلون حول أحقية الأسرة العثمانية في حكم الدولة، وهناك من رشح أمراء القرم لذلك، حتى فكر بعضهم في تولية عائلات أخرى كبيرة مثل عائلة ابراهيم خـان زاده أحفـاد الوزيـر

H.İnalcık, "Saraybosna Şer'iyye Sicillerine Göre Viyana Bozgunundan Sonraki Harp : أنظــر مئـــلأ – (٩٧) Yıllarında Bosna". *Tarih Vesikaları*, II (1942-43), 178-187, 372-383.

O.Köprülü, "Feyzullah Efendi", İA, IV, 593-600; H.G.Baum, Edime Vak'ası (Das Ereignis : أفظــر: (٩٨) von Edirne), Freiburg 1973; R.A. Abou el-Haj, The 1703 Rebellion and the Structure of Ottoman Politics, Leiden 1984.

الاعظم السابق صوقوللى محمد باشا(٩٩). وكانت كلها أفكار بعيدة عن التنفيذ، إلا أن مجرد الجدل حولها كشف للعيان مدى السخط الذي كان وراء انفجار "واقعة أدرنة". كما نفهم من ذلك أيضا أن عساكر القبوقولية كانوا يتطلعون إلى نظام للدولة يمكنهم المشاركة في إدارته بشكل مباشر. وحاولت الدولة عقب التمرد العمل على استقرار البلاد إلا أنها لم تنجح في ذلك تماماً إلا بعد عام ١٧١٨م.

وبعد قارلوفچه ظهرت بعض الحركات ضد حكم آل هابسبورغ وخاصة في أردل، وثار المجريون، غير أن العثمانيين لم يعيروا ذلك الأمر الاهتمام اللازم، كما كشف الصراع السويدي الروسي على لهستان عن نفسه، وكان طلب السويد للتحرك المشترك قد قابله رجال الدولة العثمانية بالفتور لأنشغالهم بالوضع الداخلي في البلاد. غير أن هاتين الحائثتين كانتا كافيتين لزج العثمانيين في حرب جديدة. فقد اتفق ملك السويد كارل السابع [تشارلز، دميرباش شارل] مع قازاق أوكراينا وهاجم الروس، إلا أنه لم يلبث أن تعرض للهزيمة عند بولتوفا واضطر إلى اللجوء إلى العثمانيين مع زعيم القازاق(١٠٠١). فكان من شأن ذلك الوضع والسياسة التي اتبعها الروس منذ مدة في البحر الأسود أن غدت الحرب أمراً لا مفر منه. إذ قام القيصر بطرس الأول بدخول البُغْدان، وأخذ يزحف على امتداد نهر پروت، بينما قام الجيش العثماني بالالتفاف حوله، مما جعله في موقف حرج بادر معه بطلب الصلح، فقبله الوزير الاعظم بلطه جي محمد باشا – الذي كان في وضع أحسن – مع بعض التحفظات العسكرية (١٧١١م)(١٠٠١). واعتبر ذلك الموقف نصراً للعثمانيين، ولعل الوزير الأعظم وجد في تلك النهاية ما يكفيه بدلاً من الاقدام على هجوم واسع لا يعرف ماذا ستكون عاقبته. لأن أعوام الهزائم كانت لاتزال مائلة في العقول، بل وظهر بوضوح خلال الأعوام التي أعقبت ذلك مدى وطأة الحالة التي كان عليها عساكر القبوقولية. وفي النهاية وقع الطرفان على المعاهدة عام مدى وطأة الحالة التي كان عليها عساكر القبوقولية. وفي النهاية وقع الطرفان على المعاهدة عام مدى وطأة الحالة التي كان عليها عساكر القبوقولية. وغي النهاية وقع الطرفان على المعاهدة عام مدى وطأة الحالة التي كان عليها عساكر القبوقولية. وغي النهاية وقع الطرفان على المعاهدة عام ١٩٧١م الم

وعقب هذه الحادثة التي كانت مصدراً لفرح عظيم وجّه العثمانيون أنظارهم إلى البندقية التي كانت تحكم المورة منذ ثلاثين عاماً. وكانت البندقية في تلك الاثناء قد دخلت مرحلة الانهيار وفقدت نفوقها في شرق البحر المتوسط. فطرح العثمانيون مسألة الجبل الأسود ودخلوا المورة (١٧١٥م)، واستولوا على القسم الأعظم منها. ولم يكن اليونانيون في المورة راضين عن حكم البنادقة

Baltacı Mehmed Paşa'dan Vâlide Sultan'a mektup: *TSA*, nr. E.2989 : أنظــر فــي هــذا الموضــوع: (٩٩) (bk.Arşiv Kılavuzu, I, vesika X).

A.Nimet Kurat, İsveç Kralı XİI. Karl'ın Türkiye'de Kalışı ve Bu Sıralarda Osmanlı أنظـــر: أنظـــر: أنظـــر: (۱۰۰)

A.Nimet Kurat, Prut Seferi ve Barışı, I-II, Ankara 1951,1953. : انظر: – (۱۰۱)

الكاثوليك، بل إن قسماً منهم هاجر مع الأهالي المسلمين عقب غزوها الى جزر بحر ايجة وسواحل الأناضول الغربية. وهذه الهجرات سوف تستمر نتيجة لبعض العوامل الاقتصادية في القرنين الشامن عشر والتاسع عشر لتكون سبباً في زيادة عدد السكان اليونانييين في غرب الأناضول.

ولما انهزمت البندقية استولى القلق على آل هابسبورغ، ودخلوا الحرب إلى جانب حليفتهم البندقية عام ١٧١٦م، وعندما انتهت الحملة التي استهدف العثمانيون بها النمسا بالفشل ضاعت منهم أيضا منطقة طمشوار. وعقب هزيمة أخرى في بترفارادين عام ١٧١٧م سقطت بلغراد التي كانت بمثابة قاعدة عسكرية متقدمة للعثمانيين وزادت أهميتها كثيراً في تلك الأونة. وبمقتضى معاهدة بساروفچه عام ١٧١٨م لم تجد البندقية مفراً من التخلي عن بعض أراضيها، ولكن آل هابسبورغ أخذوا طمشوار والافلاق الصغرى وبلغراد واتسعت مساحة أراضيهم عما كانت عليه في معاهدة قارلوفچه (١٠٠). وكان العثمانيون عقب قارلوفچه قد عوضوا عن ضياع قسم من الأراضي التي تركوها للروس والبنادقة إلا أنهم فقدوا المجر تماماً وهي التي تطلعوا إليها من الأساس منذ القرن السادس عشر، أما سقوط بلغراد فقد كان حدثاً عرض وجودهم في البلقان للخطر، وسوف يكون العثمانيين الأول عقب استعدادات كبيرة هو أوربا الوسطى وبلغراد التي كانت بمثابة صمام هدف العثمانيين الأول عقب استعدادات كبيرة هو أوربا الوسطى وبلغراد التي كانت بمثابة صمام الأمان لمنطقة البلقان.

# ٣- انتصارات هزيلة في الغرب، ومعارك استنزاف في الشرق

كان من أثر التراجع المستمر الذي أصاب العثمانيين في أوربا الوسطى منذ عام ١٦٩٩م أن تخلوا عن سياسة الفتح، وشرعوا يتابعون عن قرب - التطورات الحادثة في أوربا. ومع ظهور تلك السياسة السلمية شعروا بالحاجة الى الاتجاه نحو المصادر الثقافية والتقنية لقدرة الغرب الذي تفوق عليهم. وعلى ذلك بدأ عهد من الرفاهية عُرف باسم "عهد اللاله" ، ظهرت معه تطورات جديدة متأثرة بالغرب في الفن والعمارة والأدب، فضلاً عما حدث في المجال التقني، ولكن ظهرت حركة تكتل بين السائرين على تلك السياسة السلمية وبين الجماعات الساخطة على ذلك الوضع. وأخذت تحتذ ردود الفعل في الباطن، لا سيما ضد جماعة الصدر الأعظم الداماد ابر اهيم باشا، ثم زاد الاحتداد مع الاسراف والبذخ الذي كان عليه القصر ومن يحيطون به، حتى أدى الى اشتعال الثورة

C.Tukin, "Pasarofça", /A, IX, 514-523; L.Cassels, *The Struggle for the Ottoman* : انظــر: (۱۰۲) *Empire, 1717-1740*, London 1966, s. 13 vd.

<sup>\* (</sup>۱۱۷ه) اسم زهرة الزنبق أو الأقحوان أو الخزامي (Tulipa Gesneriana)

عام ١٧٣٠م(١٠٣)، كما اكتملت عند ذلك المرحلةُ الأولى من الحروب العثمانية الايرانية التي لم تهدأ منذ عام ١٧٢٣م حتى ذلك التاريخ.

وهذه الحرب كانت تبدو وكأنها أمر لا مفر منه بسبب الاضطرابات الداخلية في ايران؛ فكان الأفغان قد ضيقوا على آخر الحكام الصفويين، ووضعوا القسم الشرقي من ايران تحت حكمهم، كما توجه الروس – من ناحية أخرى – نحو دَرْبَنْد وباكو. وعند ذلك نفذ العثمانيون خطة حرب ذات ثلاث جبهات ضد ايران، إحداها في همدان – كِرْمَانْشَاه والثانية في آذربيجان والثالثة في جنوب القوقاز. وطلب الشاه طهماسب ابن السلطان حسين وآخر الحكام الصفويين العون من العثمانيين والروس للتصدي للأفغان، وعقب أن اتفق مع الروس الذين دخلوا باكو عام ١٧٢٣م تفاوض العثمانيون والروس فيما بينهما، وحاولوا تقسيم غرب ايران إلا أن تلك المحاولة لم تسفر عن نتيجة(١٠٤).

فقد دخل العثمانيون كرمانشاه وهمدان وروان ثم دخلوا تبريز، واصبحوا يسيطرون على كنجه وكورجستان. وكان أشرف خان الأفغاني يدعي خلافة الصفويين آنذاك، فطالب العثمانيين باعادة المناطق التي استولوا عليها في غرب إيران، وعلى ذلك فسر العثمانيون الخلافة لأول مرة بمعناها السياسي، وذهبوا إلى أن الخلافة واحدة ولا يجوز "تعددها شرعاً". وادعاء الحق في الخلافة هذا سوف يتكرر بالحاح أثناء مشكلة القرم فيما بعد.

ولكن قيام نادر خان من القبيلة الأفغانية بحكم إيران كان أمراً هيّا السبيل لتطورات سوف تقرر مصير العثمانيين فوق تلك الأراضي. إذ سقطت نهاوند ثم تبريز مما جعل السلطان العثماني يقرر الخروج بنفسه على رأس الجيش عام ١٧٣٠م إلاّ ان السخط كان قد ثار في استانبول حتى أسفر عن ثورة عارمة أطاحت بكل التجديدات التي حدثت فيها، وانتهت بخلع السلطان أحمد الثالث عن العرش. فلما أعتلى السلطان محمود الأول العرش بعده (١٧٣٠-١٧٥٤م) كان اول ما فعله أن قضى على زعماء المتمردين، وأمر هنا ايضا ببدء المرحلة الثانية في الحروب الإيرانية.

وخلال هذه المرخلة الثانية من الصراع العثماني الايراني نجح العثمانيون مرة أخرى في دخول تبريز، إلا أنهم عندما أدركوا صعوبة التمسك بها عقدوا معاهدة عام ١٧٣٢م وتخلوا بموجبها عن تبريز وكرمانشاه وهمدان ولورستان. أما شروان وداغستان وگورجستان فقد ظلت تحت الحكم

M.Aktepe, Patrona İsyanı 1730, İstanbul 1958. : انظــر - (۱۰۳)

M.Aktepe, 1720-1724 Osmanlı-İran Münasebetleri ve Silâhşör Kemanî Mustafa انظــر : – (۱۰٤) - أنظــر أ

العثماني، ولكن اشتداد شوكة نادرخان المستمر سوف يبطل المعاهدة، فقد اشتد صراع العثمانيين مع ايران بعد أن استولى نادرخان على الحكم تماماً منذ عام ١٧٣٣م واعلان نفسه شاهاً على ايران (١٠٥). واستطاع العثمانيون تحقيق بعض النجاحات في البداية إلا أن كفة نادر شاه أخذت في الرجحان. ففي عام ١٧٣٦م وجد العثمانيون أنفسهم مع بعض المشاكل الجديدة في أوربا الوسطى مما حال بينهم وبين الاهتمام كما ينبغي بالجبهة الشرقية. ولكن عندما هدأت الأوضاع في الغرب اشتعل الصدام من جديد في عام ١٧٤٣م، وصار نادر شاه يهدد الموصل وقارض. وفي النهاية توقفت الحروب التي ظلت مستمرة على فترات متقطعة منذ عام ١٧٢٣م وجرت في المرحلة الأخيرة داخل أراضي الدولة العثمانية نفسها، وذلك بمقتضى المعاهدة الذي عقدت عام ١٧٤٦م،

وفي تلك الآونة تكشفت أيضا الجهود التي كان يبذلها نادر شاه لفرض المذهب الشيعي على العالم السني الذي يتزعمه العثمانيون، فقد تبنى نادرشاه المذهب الجعفري وطالب بقبوله مذهبا خامساً، وقام بعدة محاولات لجعل التشيع مشروعاً في العالم الاسلامي. وكان الهدف وراء ذلك سياسياً إلى حد بعيد؛ إذ كان يطمح -وقد وقع بين فكي العثمانيين السنة وامبراطورية بابور - إلى التخلص من ذلك الوضع الضائق، والأمل في التحول إلى زعامة دينية والتطاول لأن يصبح قوة ثالثة ولكن مشروعة. غير أن محاولته في المزج بين التسنن والتشيع وتخليص ايران من العزلة السياسية قوبلت بالرفض من العثمانيين الذين كانوا يدركون أهمية القوة السياسية وراء الخلافة السياسية، كما قابل الشيعة المتشدون أيضا ذلك الأمر بالرفض.

وخلال المرحلة الثانية في الصراع الحربي مع إيران ظهرت أحداث جديدة في الغرب، ووجد العثمانيون انفسهم مضطرين إزاء مطامع روسيا التاريخية لاسيما في البحر الأسود والقطاع الشمالي ان يخوضوا كفاحاً لحماية وجودهم هناك. فقد قام الروس بالهجوم على آزاق واستولوا عليها، وهي التي كانوا قد احتلوها قبل ذلك ثم تخلوا عنها للعمثانيين عام ١٧١٣م، كما دخلوا القرم أيضا، واقنعوا النمسا هي الأخرى بالوقوف إلى جانبهم(١٠٦). وبعد أن خادعت النمسا العثمانيين مدة هجمت فجأة على البوسنة والأفلاق، إلا أن بكلربكي البوسنة حكيم اوغلى على باشا ردً هذا الهجوم

Lockhart, *Nâdir Shah, a Critical Study Based Mainly upon contamporary Sources,* انظـــر: – (۱۰۰) London 1938; *F.Sümer, "Avşarlılar", DİA, IV*, 164-165; Ali Djafar Pour, *Nâdir Şah Devrinde Osmanlı-İran Münâsebetlen* (رسالة دكتوراه لم تطبع), İstanbul 1977.

L.Shay, *The Ottoman Empire from 1720 to 1734 as Revealed in Despatches of the* : انظر – (۱۰۱) Venetian Baili, Urbana 1944.

(١٧٣٧م)، كما حقق إلى جانب ذلك بعض الانتصارات على جبهة ويدين (Vidin)، وفي عام ١٧٣٨م دخل العثمانيون اورسوفا (Orsova)، وحققوا نصراً جديداً عند مشارف بلغراد، ومن ناحية أخرى قام الروس بعد طردهم من القرم بالانسحاب بعد فشل آل هابسبورغ، واستولى العثمانيون مرة أخرى على أوزي، ثم حاصروا بلغراد حتى استولت الدهشة على آل هابسبورغ مع تلك الانتصارات المتوالية. وبينما كان العثمانيون يلقون بكل ثقلهم في تلك الجبهة قام الروس بالاستيلاء على خوتين وياش، ولكن النمسا التي كانت في حالة صعبة فصلت الصلح، وجرى تسليم بلغراد أيضا. وتولت فرنسا الوساطة حتى عقدت هناك معاهدة بساروفچه عام ١٧٣٩م، وتخلت النمسا عن الأراضي التي اكتسبتها بمقتضى هذه المعاهدة، وجرى الاعتراف بالحدود التي تقررت في البوسنة عقب معاهدة قارلوفچه. و هكذا تكون الأفلاق والبغدان قد تخلصتا من الخطر الذي حاق بهما(١٠٠). كما ترك الروس أيضا ما استولوا عليه من أراض، وعلى ذلك يكون العثمانيون قد حققوا نجاحاً عظيما بتجاوزهم لما أصابهم من ذلك التصدع. ولسوف يعقب ذلك الصراع مرحلة صلح طويلة وعهد من "التراخي".

# ٤- أطول مرحلة سلام، ونهاية "الاسترخاء السلطاني"

كان القرن الثامن عشر في أوربا عهداً ظهرت فيه كيانات سياسية جديدة، وكان العثمانيون أيضا قد تمسكوا بسياسة السلم اتجاهاً عاماً وتخلوا عن سياسة الجهاد القديمة، إلا أنهم عندما كانت تفرض عليهم الضرورة حرباً لم يتورعوا عن خوضها. ومع ذلك فان الحاجة الماسة الى مناخ السلم والاستقرار قد شكلت خطوط السياسة العريضة، لاسيما لمدى رجال الدولة من ذوي الأصول البيروقر اطية، وكان للصعوبات التي واجهها العثمانيون في أوربا دوراً في ذلك. فقد كان في وسع روسيا والنمسا أن تتفقا بسهولة وتجبرا العثمانيين على خوض الحرب على جبهات مترامية. وقد لعبت كل هذه الأمور دوراً مهما في تأسيس مرحلة السلم الطويلة التي امتدت ثلاثين عاماً تقريباً عقب نجاح العثمانيين ضد الغرب عام ١٧٣٩م. وقد أدرك الجميع أهمية الديبلوماسية في مسألة توازن القوى في أوربا، وظهر بوضوح أن الحروب ليست وحدها هي الحاسمة في كل وقت(١٠٨). وترصد العثمانيون عن كثب لما يقع في أوربا من أحداث، ولم تشغلهم الصراعات التي شاء البعض جرهم إليها هناك. وكان للصدر الأعظم راغب محمد باشا الذي نشأ في خضم البيروقر اطية دور

L.Cassels, The Struggle, s. 115-196. : انظر - (۱۰۷)

T.Naff, "Ottoman Diplomatic Relations with Europe in the Eighteenth Century: انظـرُد – انظـرُد - انظـرُد المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المحالية - المح

هام في صياغة السياسة الخارجية لمرحلة السلم تلك، فقد كان لراغب باشا يد في احباط الجهود التي بذلتها بروسيا لجر العثمانيين إلى حرب السنوات السبع(١٠٩). كذلك ظهرت أحداث مهمة أخرى خلال تلك الفترة في اراضي الامبر اطورية البعيدة مثل شمال افريقيا ومصر وسوريا وبغداد؛ فقد ضعف ارتباط تلك الاماكن بالعاصمة، وبدأ عهد كان الولاة الأقوياء والفئات الأخرى يتصرفون في حكم تلك الاماكن على هواهم، حتى إن بولوط قيان على بك [على بك الكبير] في مصر وظاهر العمر في سوريا تمردا على الدولة وأثارا اضطرابات خطيرة، لم تلبث أن زادت واستمرت لأعوام تالية(١١٠). ومن ناحية أخرى بدأ يضيق العثمانيون لمرحلة السلم تلك على الرغم من ظهور بعض الاضطرابات الداخلية؛ فقد كانت ذكريات الامبر اطورية العثمانية القوية لازالت ماثلة في الأذهان، وكان بعض رجالات الدولة قد بدأوا يتحينون الفرص لبعث هذه القوة من جديد وتجديد انتصاراتها التي عاشتها عام ١٧٣٩م. وفي النهاية سنحت الفرصة المرتقبة بسبب مشكلة لهستان، وانفتح الباب للدخول في الحرب. أما الوزير الأعظم محسن زاده محمد باشا فقد جرى عزله عندما عارض دخول الحرب (١١١).

وبموت اغسطس الثالث ملك لهستان عام ١٧٦٣م نهضت القوى الكبرى في أوربا للتدخل في اختيار الملك الجديد، فاستطاعت كل من روسيا وبروسيا أن تتجحا عن طريق الضغوط المشتركة في انتخاب ستانيسلاس بونياتوفسكى ليكون ملكاً عام ١٧٦٤م. وعلى ذلك ازداد الضغط الروسي في لهستان، أما الجبهة المعارضة فقد أقامت كونفدر الية بار وطلبت الحماية من العثمانيين، فلما تعرضت قوات تلك الكونفدر الية لملاحقات الروس لجأت إلى الأراضي العثمانية، فتعقبها الروس حتى دخلوا قصبة بلطة واشعلوا النيران فيها. وعلى ذلك سارع العثمانيون باعلان الحرب عام ١٧٦٨م مع تخلف قواتهم ونقص استعداداتهم من الناحية العسكرية رغم مرحلة السلم الطويلة. وتحولت الحرب إلى كارثة مطبقة على رجال الدولة الذين انخدعوا باحلام الفتح واستعادة القوة من جديد. وتكشف للعيان مدى ضعف الدولة الاداري والعسكري. والواقع أن روسيا هي الأخرى لم تكن راغبة كثيراً في الأقدام على الحرب، ومع ذلك فسوف تخرج ظافرة أمام العثمانيين الذين كانوا

K.Beydilli, *Büyük Friedrich ve Osmanlılar, XVIII. Yüzyılda Osmanlı Prusya* : انظـر: – (۱۰۹) *Münâsebetleri*, İstanbul 1985, s. 65-78.

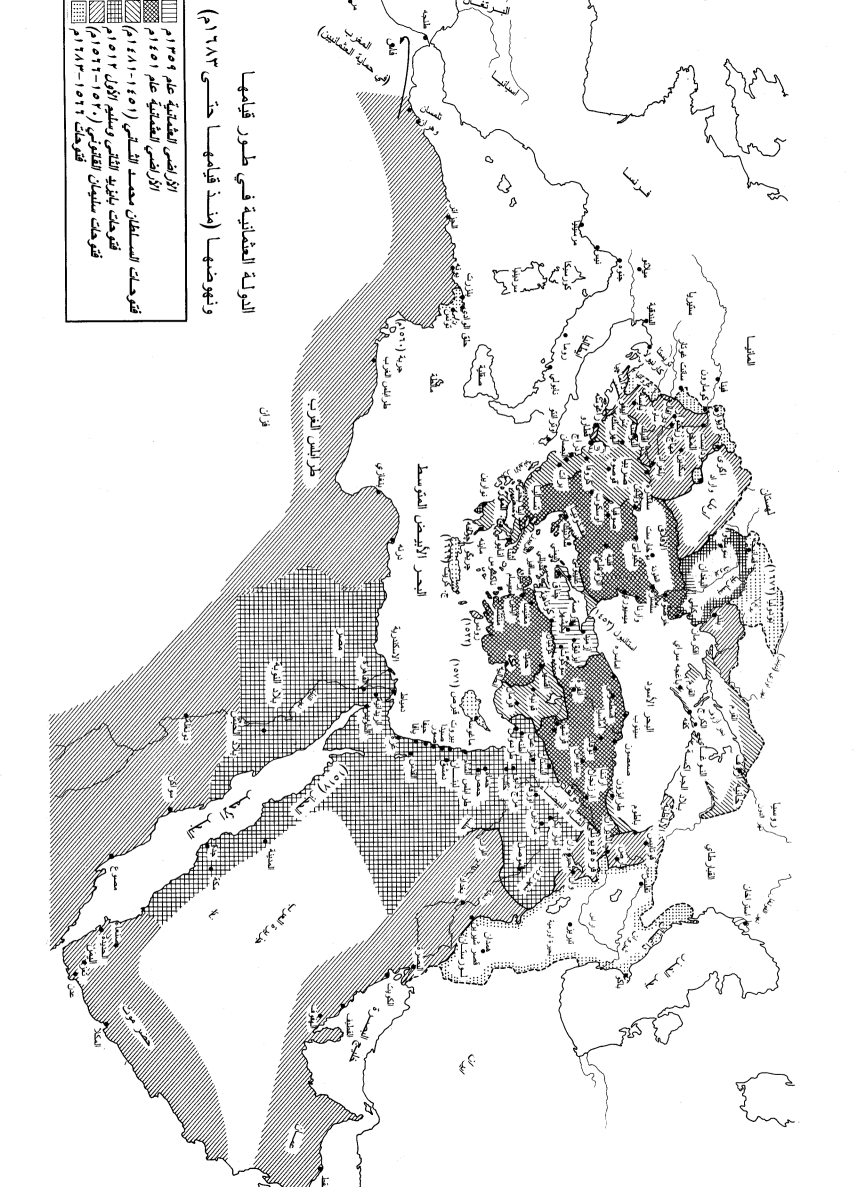
Abdul-Karim Rafeq, "Changes in the Relationship Between the Ottoman central انظـر: – (۱۱۰) Administration and the Syrian Provinces from te Sixteenth to the eighteenth centuries", *Studies in Eighteenth Century*, s. 53-73; F.Emecen, "Ali Bey, Bulutkapan", *DİA*, II, 383-384. F.Emecen, "Zahir Ömer", *İA*, XIII, 455-456.

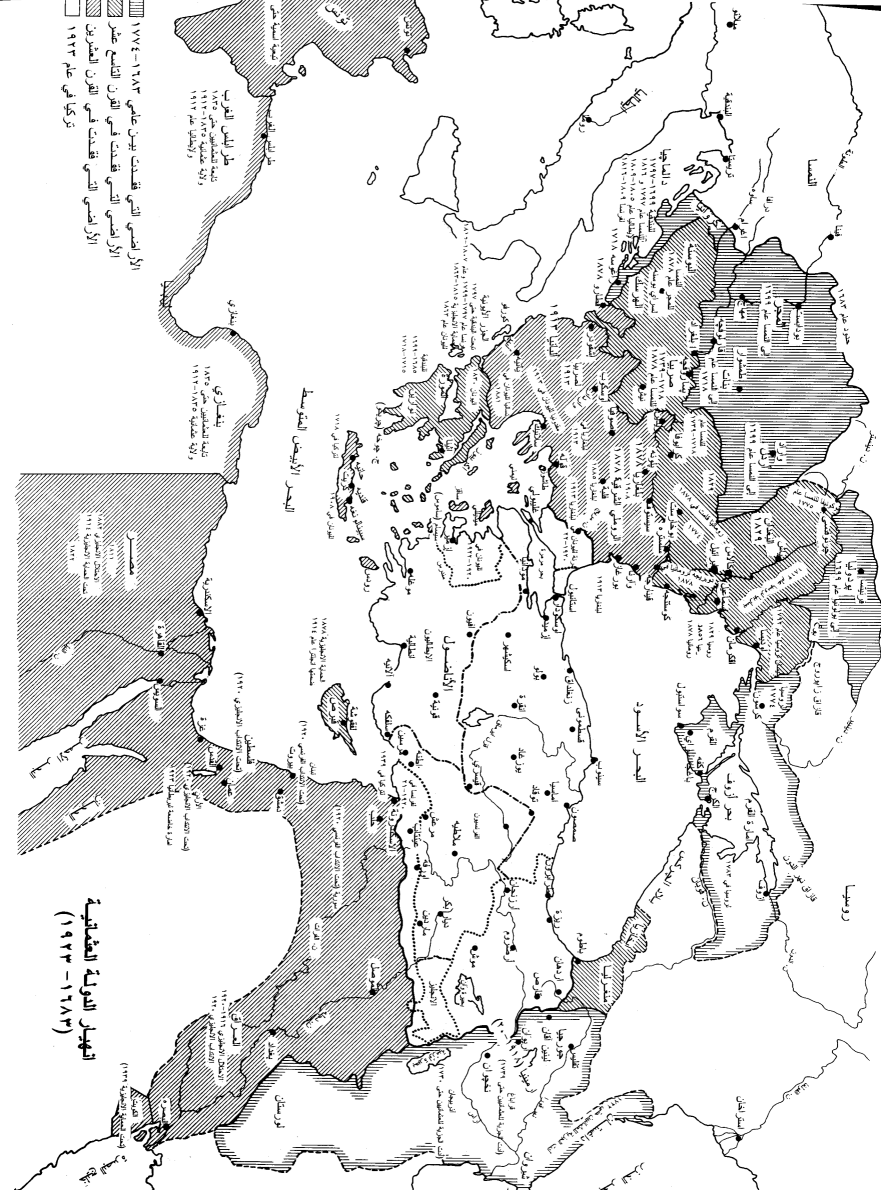
Y.Nagata, Muhsinzade Mehmed Paşa ve Âyanlık Müessesesi, Tokyo 1976, s. 36 vd. - أنظر: ~ (١١١) - أنظر

بحاريون بحركات ظاهر ها المهارة وباطنها العجز في معركة ذات جناح واحد. فقد زحفت الجيوش الروسية من أوكر ابنا حتى نهر الدانوب واستولت على مناطق الحدود، ثم دخلت الأفلاق والبُغُدان، واحتلت القرم (١٧٧١م)، وكانت قد مدت الحرب إلى البحر المتوسط، واستطاعت بمساعدة الانجليز أن تحرق الاسطول العثماني عند چشمه (١٧٧٠م). و هنا استولت الدهشة على العثمانيين، كيف ينجح الروس في النزول إلى البحر المتوسط (١١٢). لأن السروس لم يكونوا من القدرة التقنية والمهارة القيادية التي تؤهلهم لتحقيق ذلك بمفردهم؛ ولم يكن العثمانيون يضعون الانجليز في الحسبان. ومن ناحية أخرى قام الروس - عندما فشل الاتفاق معهم بسبب القرم عقب الهدنة التي وُقعت عام ١٧٧٢م- بالهجوم من جبهة القوقاز ، ثم عبروا الدانوب ودخلوا قصبة (حاجى او غلى ياز ارى) وألحقوا الهزيمة بالعثمانيين عند موقعة قوز ليجه. وعلى ذلك جرى توقيع معاهدة قينًا رجَّه الصغرى عام ١٧٧٤م، وانسحب الروس بمقتضاها من الأراضي العثمانية، إلاّ أن القرم أخرجت عن حماية العثمانيين و جُعِلت منطقة مستقلة، لتبدأ منذ ذلك مرحلة الحاقها الي، ر وسيا. وكان الروس -من ناحية أخرى- يَدَّعون حق حماية الأهالي الار ثوذكس(١١٣)، ولعل ذلك الوضع كان مهما لما سبتر تب عليه من أحداث جديدة عوضاً عن فقدان الأراضي. كما أن انفتاح البحر الأسود لأول مرة على التجارة الروسية وهو الذي يُنظر إليه على أنه "حريم" العثمانيين كان يشكل تطور أ مهما أخر في المجال الاقتصادي(١١٤). ولكن كانت عيون العثمانيين على القرم اكثر من أي شيئ آخر، فعلى الرغم من أنهم عاشوا الأحداث التي يمكن أن تؤدى إلى ضياع القرم فانها سوف تشكل محور ارتكاز في السياسة العثمانية لفترة أخرى قادمة.

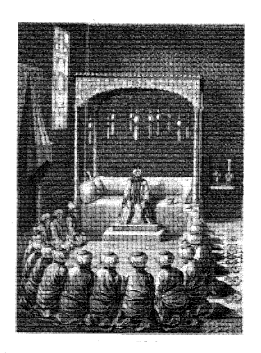
<sup>(</sup>۱۱۲) - من الخطأ أن نعزي هذه الحادثة إلى قلة المعلومات الجغرافية لدى العشانيين، ولمعارفهم الجغرافية حول أوربا أنظر:
V.Aksan, "Ottoman Sources of Information on Europe in the Eighteenth Century", AO, XI (1988), 5-16.
R.H.Davison, "Küçük Kaynarca Antlaşması'nın Yeniden Tenkidi" انظر في هذا الموضــــوع: (۱۱۲) (trc.E.Akögretmen), TED, sy.10-11 (1981), 343-368.

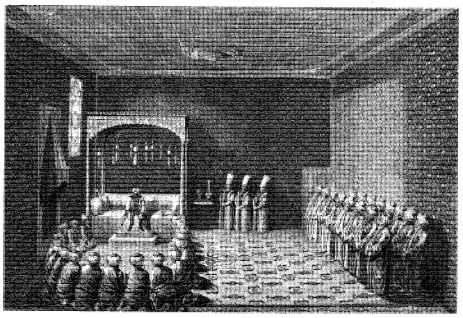
K.Beydilli, "Karadeniz'in Kapalılığı Karşısında Avrupa Küçük Devletleri ve Mîrî Ticâret : انظر: Teşebbüsü", *Belleten*, LX/214 (1991), 687-756; I.Bostan, "İzn-i Sefîne Defterleri ve Karadeniz'de Rusya ile Ticaret Yapan Devlet-i Aliyye Tüccarları 1780-1846", *Türklük Araştırmaları Dergisi*, VI (1991), 21-44.



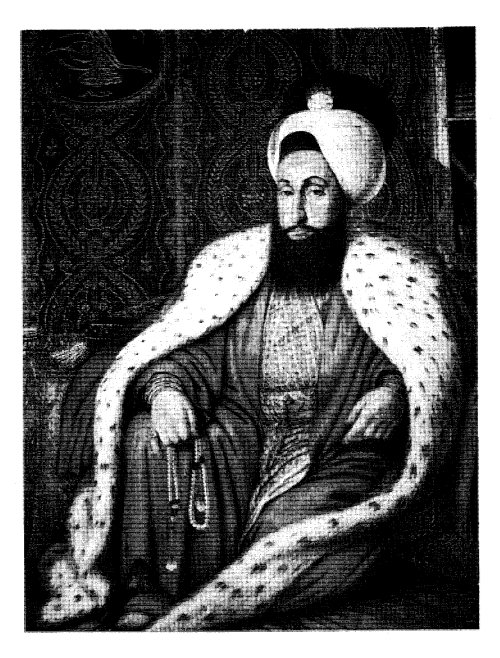


|  | , |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |





26-25 السلطان عبد الحميد الأول ورجال قصره (من كتاب دوسون).



27 السلطان سليم الثالث مؤسس "دار الهندسة البرية الهمايونية" وواضع أسس جيش "النظام الجديد".

الفصل الثاني



# الدولة العثمانية من معاهدة قَيْنَارْجَه الصغرى حتى انهيارها

أولاً- بداية النهاية الطويلة: معاهدة قينارجه الصغرى وماتلاها

عندما اعتلى السلطان عبد الحميد الأول العرش (١٧٧٤-١٧٨٩م) كانت الحرب العثمانية الروسية (١٧٦٨-١٧٧٤م) التي اندلعت على أيام سلفة مصطفى الثالث قد وضعت أوزارها. وبينما كانت الدولة مشغولة بشئون الحرب من جانب، كانت مضطرة - على الجانب الآخر-للعمل على إصلاح ما خربته سنوات الحرب الطويلة، وإخماد الاضطرابات التي نشبت في مختلف الإيالات، والبحث عن حلول للضائقة المالية التي بلغت ذروتها. وكانت رغبة السلطان عبد الحميد الأول أن تستمر الحرب الروسية التي تسلم زمامها إلا انها لم تسفر عن نتيجة طيبة بسبب الفشل في المجال العسكري؛ إذ انهزمت القوات العثمانية أمام العدو عند قوز الوجه [بالقرب من وَارِنا Varna آخر المواقع العثمانية، واضطر القائد العثماني محمد باشا محسن زاده أن ينسحب إلى معسكره في شُمُني وهو في حالة يرثى لها، ومن شم لم تجد الدولة مفراً من قبول شروط الصلح الجائرة التي عرضتها روسيا. وإنعقدت معاهدة الصلح في قينار بم الصغري (كوچوك قينارجه) في ٢١ يوليه ١٧٧٤م. ففي تلك الحرب التي وصفها فردريك الثاني ملك بروسيا على أنها "حرب العميان مع العور"(١) كانت حالة الطرفين سيئة معاً. وهذا النصر الذي أحرزته روسيا لم يرجع إلى تفوقها المطلق في الأسلحة وإنما إلى حالة التردى التي بلغتها الدولة العثمانية. وتعد معاهدة قينارجه الصغرى أقسى المعاهدات التي أجبرت الدولة العثمانية على توقيعها بعد معاهدة قارالُوفَحَه عام ١٦٩٩م؛ فكان نهر آقصو (بوغ) هو الحد الفاصل الجديد بين أراضى الدولتين، وتقتصر تبعية القرم وقوبان وبوجاق للدولة العثمانية على النواحي الدينية المتعلقة بمقام الخلافة الاسلامية فحسب، أما من الناحية السياسية فقد انفصلت عن كيان الامبر اطورية وتحولت إلى الاستقلال. وسوف تشكل هذه الحادثة الخطوة الأولى نحو قيام روسيا بضم القرم إلى أراضيها. أما الجانب المهم الآخر من المعاهدة فهو المواد التي تضمنتها وفسرها الروس على انها تمنحهم حق حماية الأقليات الارثوذكسية في أراضي الدولة العثمانية. وهذا الوضع هو الذي أبرز فداحة المعاهدة؛ إذ استندت روسيا التي تلك المواد واعطت لنفسها الحق

Kemal Beydilli, *Büyük Friedrich ve Osmanlılar. XVIII. Yüzyılda Osmanlı-Prusya* : انظـــر: – (۱) *Münâsebetleri,* İstanbul 1985, s. 98.

فيما بعد للتدخل في شنون الدولة العثمانية (٢)، كما كفلت المعاهدة لسفن التجارة الروسية حق المرور من المضايق. وعقب هذا الصلح الفادح فان قيام النمسا باقتطاع قطعة أرض من امارة البغدان (بوكوفينا) ووقوف الدولة العثمانية متفرجة عليها إنما كان إشارة أخرى تدل على مدى الضعف الذي سيطر عليها (١٧٧٥م).

وعقب هذه الحرب التي استمرت مدة تقرب من ست سنوات أدركت الدولة العثمانية انه لم يعد من الممكن مجابهة العدو بجيوش مهلهلة، وهذه الهزيمة التي تعرضت لها أمام الجيش الروسي الذي لم يكن بوجه عام في مستوى الجيوش الأوربية الأخرى من ناحية التنظيم والتدريب قد كشفت للعيان مدى الضعف الذي بلغته الدولة. وكان العامل الاساسي في حمايتها من أن تتمحي تماماً من خريطة أوربا – كما حدث لدولة لهستان عندما تقاسمتها الدول المجاورة لها [النمسا وروسيا وبروسيا] بين أعوام ١٧٧٢–١٧٩٥م وكذلك مثلما حدث لجمهورية البندقية القديمة عام ١٧٩٧م – هو أن الدول الكبرى تجنبت اقتساماً مثل هذا ولم تضعه بين أهدافها الرئيسية(٢). ومن ثم ظل وجود الدولة العثمانية منوطاً بموازين القوى والمصالح فيما بين دول أوربا العظمى، وبدرجة أعلى فيما بعد، ولا سيما على امتداد القرن التاسع عشر (٤).

## ١- الترتيبات التي جرت في عهد السلطان عبد الحميد الأول

تشكل الاصلاحات التي شاءت الدولة انجازها في شتى المجالات ميزة هامة تميز بها عهد عبد الحميد الأول بعد عام ١٧٧٤م. فالحقيقة أن الدولة -إلى جانب سعيها لإخماد بعض الثورات التي اندلعت داخل أراضيها [في المورة ومصر ولبنان] بعد معاهدة قينارجه ووجدت دعماً من الاسطول الروسي الذي دخل البحر المتوسط عام ١٧٧٠م وانشغالها بالحرب الايرانية التي نشبت عام ١٧٧٠م ومسألة القرم بوجه خاص - كانت قد نهضت أيضا للقيام ببعض الاصلاحات، إلا أنها لم تحقق نجاحاً كبيراً ومستديماً. فقد كانت جهود الاصلاح متمثلة في بعض المحاولات ذات الطابع العسكري بوجه عام، ولم تستطع الدولة الاقدام على إحداث أي تغيير جذري. فقامت بالغاء "تشكيلات اللوندية" التي تحولت آنذاك في الأناضول إلى مصدر للشغب وإثارة الفوضى. وفي أثناء الصدارة العظمى للوزيرين قره محمد باشا (١٧٨١-١٧٨١) وخليل حامد باشا (١٧٨٢-١

R.H. Davison, "Russian Skill and Turkish İmbecility: The Treaty of Kuchuk Kainardkji انظـــر: ¬ (۲) Reconsidered *", Slavic Review,* 35/3 (Eylül 1976).

<sup>(</sup>٣) - انظر: .G.Stadtmüller, Geschichtliche Ostkunde I, München 1963, s. 108.

B.S. Baykal, "Lord Salisbury'nin İstanbul'da Fevkalâde Murahhaslığı", AÜDTCFD, II/4 أنظر: (1944), 499-517; B.S. Baykal, "Bismarck'ın Osmanlı İmparatorluğunun Taksimi Fikri, AÜDTCFD, I/5, (1943), 3-12.

١٧٨٥م) وهما من رجال الدولة البارزين في ذلك العهد جرى استدعاء بعض الخبراء العسكريين من فرنسا<sup>(٥)</sup>، فحاولوا إصلاح "اوجاق المدفعية" (طويجي اوجباغي) و "أوجباق حفاري الأنفاق" (لغمجي اوجاغي)، كما اجتهدت الدولة في زيادة عدد جنود "المدفعية السريعة" (سُرعت طويجياري) الذي استحدث في عهد مصطفى الثالث. واقيمت الاستحاكمات العسكرية على سواحل الروملي والقوقاز وعلى المضايق بوجه خاص استعداداً لأي حرب قد تندلع في المستقبل مع روسيا (٦). وفيي عام ١٧٧٣م شارك البارون دي توت في افتتاح مدرسة لتعليم الرياضيات عُرِفت باسم (رياضيه مكتبي)، وقد نقلت تلك المدرسة بعد مدة إلى الترسانة وجرى توسيعها هذاك (١٧٧٦م) (٧). أما في عام ١٧٨٤م فقد جرت اضافة قسم للاستحاكمات العسكرية إلى هذه الـ (مهندسخانه). والى جانب مثل هذه التدابير التي اتخذت لمواجهة احتياجات الجيش التقنية سعت الدولة لتنظيم أوضاع السباهية ذوى الاقطاعات. ومع كل ذلك فلم يجرؤ أحد على الإقدام الإجراء أي إصلاح يمس اوجاق الانكشارية اكثر التشكيلات حاجة إلى الإصلاح. أما الاسطول العثماني الذي أحرقه الروس في موقعة چشمه عام ٧٧٠م فقد سعت الدولة لاعادة إنشائه من جديد بفضل جهود الغازي حسن باشا الجزايرلي بوجه خاص، وعلى ذلك أعادت النظر في أوضاع الترسانات الموجودة في بحر ايجه ومرمره والبحر الاسود واستانبول واهتمت بصناعة السفن القادرة على تلبية الاحتياجات. وكانت المطبعة التي أسسها ابراهيم متفرقة في عام ١٧٢٨ لأول مرة قد عملت مدة قصيرة بعده ثم لم تلبث أن فقدت وظيفتها تماما بسبب الاهمال التي تعرضت له أنذاك، فحاولت الدولة إعادة الحياة إليها، واهتم بها بكلكجي راشد افندي عام ١٧٨٢م حتسى عادت تعمل من جدید (^).

## ٢ - قيام روسيا بضم القرم إلى أراضيها

كانت القرم قد حصلت على الاستقلال بمقتضى معاهدة قينارجه الصغرى، غير أن الأطراف المعنية لم تكن راضية عن ذلك الوضع. فقد رأت روسيا في استقلال القرم خطوه نحو ضم أراضي

A. Boppe, "La France et le militaire turc au XVIIIe siècle", Feuilles d'Histoire, (1912), انظـر: - (°) s.368-402, 490-501 (trc. A. Refik), "XVIII. Asırda Fransa ve Türk Askerliği", TTEM, Yeni Seri I, IV [1929] s. 17-23.

أنظر: ˈl.H.Úzunçarşılı, "Kaynarca Muahedesinden Sonraki Durum İcâbı Karadeniz Boğazının أنظر: - (1) Tahkimi", *Belleten*, XLIV/175 (1980), 511-533.

K.Beydilli, "İlk Mühendislerimizden Seyyid Mustafa ve Nizâm-ı Cedîd'e Dair Risâlesi", انظر: – (۷) *TED*, sy. XIII (1987), 387-479.

K.Beydilli, *Türk Matbaa Tarihinde Mühendishâne Matbaası, Mühendishâne ve* انظـر: – (۸) *Kütüphânesi (1782-1839).* İstanbul 1994.

هذه المنطقة إلى أراضيها، بينما كانت الدولة العثمانية ترى من الضرورة القصوى أن توضع تلك المنطقة تحت سيطرتها كما كان الحال من قبل. وفي هذه الحالة كان الصلح الذي أقرته معاهدة قينارجه يبدو وكأنه هدنة مؤقتة. وبينما كانت تتوطد العرى بين النفوذ الروسي في القرم واحتلالهم السري لها مع أمارة شاهين گراى الموالي للروس كانت الدولة العثمانية تعيش هي الأخرى قلق المخاطر التي يمكن أن تتشأ نتيجة لضم القرم إلى روسيا وهي ذات الشعب المسلم. لان وقوع القرم في أيدي الروس كان يعني أن تقم استانبول نفسها تحت التهديد المباشر لهم. وهذه الحقيقة كانت تكشف أن تحفظات العثمانيين تجاه القرم قد تعمقت اكثر من جراء تلك المخاوف فضلاً عن الشعور الديني. وكانت الاحداث التي تسبب الروس في ظهورها في القرم والأرمات التي خلفتها الاضطرابات الداخلية قد بلغت حداً يستلزم دخول الدولة العثمانية في حرب جديدة مع الروس، ومع نلك فلم تكن ترى نفسها مهيأة بعد لخوض مثل هذه الحرب. وكان من نتيجة ذلك العجز أن فشلت "وثيقة التعديل" (تقيحنامه) التي جرى الاتفاق عليها عام ۱۷۷۹ في قصر (آينه لي قواق) إلى الستانبول] في أن تأتي بتغيير يذكر عدا التصديق على الوضع الذي نصبت عليه معاهدة قينارجه الصغرى بشأن القرم، وعلى الرغم من نقاط الوفاق الجديدة مثل الاقرار ببقاء القرم مستقلة وانسحاب العساكر الروس والاعتراف بالأمير شاهين گراى خاناً للقرم والاعتراف بحقوق السلطان العثماني عليها باعتباره الخليفة فقد ظلت الاحتكاكات جارية بين الطرفين(٩).

وكانت كاترينا الثانية قيصرة روسيا تطمح إلى الاستيلاء على القرم فتحقق لها ذلك الأمل في النهاية؛ إذ وقع تمرد ضد شاهين گراى هناك فتذرعت به روسيا وارسلت قواتها لتحتل القرم بكاملها، ثم أعلنت ضمها إلى الأراضي الروسية (١٠) وكانت الدولة العثمانية تدرك مدى تردي الأوضاع التي تعيشها؛ فالجنود لا يتحلون بالنظام، والاستعدادات للحرب غير كافية والضائقة المالية وغير ذلك، ثم ما وضعته الدولة في حسبانها من أنها لن تحصل على أي عون من انجلترا وفرنسا اللتين كانتا مشغولتين بحرب الاستقلال الأمريكية، ومن ثم احتدم الصراع بينهما طويلاً، وعلى ذلك لم تجد الدولة العثمانية أمامها سوى الرضوخ للأمر الواقع الذي فرضته روسيا، واعترفت رسمياً من خلال "وثيقة" قدمتها في ٨ يناير ١٧٨٤م بان القرم أصبحت ملكا لروسيا(١١).

F.M. Emecen, "Son Kırım Hanı Şâhin Giray'ın İdamı Meselesi ve Buna Dair Vesikalar", نظر: (٩) - أنظر: 7D. sv. XXXIV (1984), 315-347.

<sup>(</sup>۱۰) -أنظر: ; A.Fisher, *The Russian Annexation of the Crimea, 1772-1783*,Cambridge 1970, s. 128 vd W. Zinkeisen, *GOR*, Gotha 1859, VI, 927-930 انظر: کترینا الثانیة حول الضم أنظر: 930-937

A. Vâsıf, *Mehâsinü'l-âsâr ve Hakaiku'l-ahbâr,* (yay. M. İlgürel), İstanbul 1978, s. 105-106; انظر: (۱۱)

#### ٣- حروب العثمانيين ضد روسيا والنمسا

رأت الدولة العثمانية في سكوتها على قيام روسيا بالاستيلاء على القرم حلاً مؤقتاً فرضته عليها ضرورات الواقع، فواصلت الاستعداد للحرب بينما تركت ساعة الحساب النهائية لتاريخ يأتي فيما بعد. وكان احتلال الروس للقرم قد دفع مئات الآلاف من المسلمين هناك إلى ترك ديارهم والنزوح إلى الأراضي العثمانية. وهنا شهدت الامبراطورية أولى موجات الهجرة الضخمة التي سوف تعيش نماذجها الأليمة المتكررة فيما بعد وعلى أحجام أضخم وأضخم. وهو الأمر الذي أشعل عواطف المسلمين وأدمى قلوبهم وأثار فيهم سخطاً عظيماً(١٢).

وكانت كاترينا الثانية صاحبة القرم تسعى إلى تحويلها في أقرب وقت إلى قاعدة عسكرية تستخدمها في سياسة التوسع التي ستجري عليها وتحقيق أطماعها ضد الدولة العثمانية. وهذه الأطماع التي عُرفت بوجه عام باسم "المشروع الاغريقي" كانت تستهدف اقتسام أملاك الدولة العثمانية وبعث الامبر اطورية البيز نطية من جديد. وقد تقدمت مثل هذه المخططات إلى الدرجة التي جعلت كاترينا تسمّي حفيدها الذي ولد عام ٧٧٩م باسم ذي مغزى هو قسطنطين، ثم قيامهم برسم الخرائط التي تكشف عن كيفية تقسيم أراضي الدولة العثمانية، والدخول في مباحثات جادة حول هذه الموضوعات في مدينة موخيلوف مع جوزيف الثاني حاكم النمسا عام ١٧٨٠م. وكانت المسألة محل متابعة قريبة من جانب انجلترا وفرنسا وبروسيا من خلال موقف مؤيد للدولة العثمانية، أما مسألة الرغبة في أن تكون رضاعة قسطنطين الصغير على "الحليب الاغريقي" و "مرضعات" يجرى جلبهن خصيصا من جزر بحر ايجة فقد كانت أمرا جعل من أطماع كاترينا الثانية شيئاً يبعث على السخرية (١٣) . وكان قيام الحاكمين الحليفين [كاترينا الثانية وجوزيف الثاني] برحلة تظاهرية إلى القرم ومروهما من تحت أقواس النصر التي كتب عليها "طريق بيزنطة" (مايو ١٧٨٧م) أمراً أدى إلى انفجار الوضع السياسي. ولما فاض صبر الدولة العثمانية ووجدت في الجهود النشطة التي قام بها الصدر الاعظم قوجه يوسف باشا ما يثير الحماسة أعلنت الحرب على روسيا بعد أن رفضت الأخيرة طلبها في القيام بحل نقاط الخلاف بينهما عن طريق المفاوضات [١٧ اغسطس ١٧٨٧م]. وبعد مرور ستة أشهر من إعلان الحرب حدث في الوقت

A. Cevdet, *Târîh-i Cevdet*, İstanbul 1309, III, 56-57, 333-334; W. Zinkeisen *GOR*, VI, 933-934; K. Beydilli, *Büyük Friedrich ve Osmanlılar*, s. 129 vd.

Mustafa Nuri (Paşa), *Netâyicü'l-Vukuât*, İstanbul 1327, IV, 97 - أنظر: (١٢)

W.Zinkeisen, GOR,VI, 269; Beydilli, Friedrich ve Osm., s. 123 - (۱۳)

الذي أخرجت فيه الدولة العثمانية طوغاتها أن أعلنت النمسا شن الحرب عليها [٩ فبراير ١٧٨٨] بسبب التحالف المعقود بينها وبين روسيا فكانت تلك الحادثة أمراً أحدث ارتباكا عظيماً وتطوراً جديداً لم يحسب له العثمانيون حساباً. وقبل أن تكتمل عدة الحرب دخلتها الدولة العثمانية على جبهتين بعد أن أعطت الفرصة لعدوها حتى يستعد خلال مدة طويلة مضت عقب الاعلان عن الحرب. وحققت في البداية بعض النجاح وخاصة ضد النمسا، فلما طال أمد الحرب عجزت عن مواصلة نفس النجاح، فقد كانت قلة خبرة الجيش وابتعاده عن كافة أنواع النظام وعدم كفاءة قواده واستمرار فعاليات العدو حتى شهور الشتاء وتوقفها عند العثمانيين هي من الأمور التي أدت إلى الهزيمة على الجبهات البرية وضياع قلعة مهمة مثل قلعة "خوتين". وفي البحر الأسود لم يتحقق النجاح المطلوب من وراء العمليات الحربية التي قام بها الاسطول بقيادة الغازي حسن باشا الجزايرلي، كما عجز عن فك الحصار الذي ضربه الروس على قلعة أوزي الموقع المحصن المهم. فلما جاءت الأخبار المؤلمة في يناير ١٧٨٩م بسقوط قلعة أوزي في أيدي الأعداء ومقتل عدد من الأهالي المدنيين العزل يصل إلى خمسة وعشرين ألفاً انتفضت استانبول، ورأت في ذلك علامة على اتجاه الحرب وجهة خطرة وعاقبة وخيمة. حتى أن السلطان عبد الحميد الأول أصيب بالحزن فمرض ولم يلبث أن مات [٧ مايو ٢٨٧٩م].

ولم يكن اعتلاء السلطان سليم الثالث العرش وهبوب رياح الأمل والفرحة أموراً حالت دون ذلك المسار السئ الذي سارت فيه الحرب. فقد احتلت روسيا الافلاق والبغدان، واستطاعت القوات النمساوية بحركاتها المتقدمة الجديدة أن تحقق نجاحاً عظيماً في صربيا والبوسنة، ثم تستولي على بلغراد [٨ اكتوبر ١٧٨٩]. ومع هذا جاء شتاء عام ١٧٨٩-٩٠ مثقلاً بالأحداث التي دفعت كلاً من روسيا والنمسا إلى طلب الصلح. فقد كانت السويد مشتبكة في حرب مع روسيا، وعقدت اتفاق تحالف مع الدولة العثمانية في ١١ يوليه ١٨٧٩م، وظلت تضيق الخناق على روسيا حتى أجبرت كاترينا الثانية على الحرب فوق جبهتين. كما حدث ما يشبه ذلك مع النمسا؛ إذ كانت مشغولة بالانتفاضات الوطنية في هولانده والمجر، كما أن التحالف العثماني البروسي الذي تحقق بعد مفاوضات طويلة في ٣ يناير ١٧٩٠م(١٤) قد جعلها تقع بين نارين.

طوغ أو طوخ، خصلة من شعر الحصان، تعلق فوق سارية علامة على الإمارة أو الحكم أو الوزارة، أو علامة على الوظائف والمأموريات العسكرية. وكان يوجد في قمة السارية التي تحمل الطوخ كرة أو هلال من الذهب أو الفضة. وكان لأمير السنجق طوخ واحد، والأمير الأمراء (بكاربكي) طوخان، وللوزير ثلاثة، أما أطواخ السلطان فكانت ستة، تتقدم موكب الصدر الأعظم عندما ينوب عن السلطان في قيادة الجيش...

ولما قامت الثورة الفرنسية واستولى القلق العميق على دول أوربا - والنمسا بوجه خاص- بسبب قربها الجغرافي من روسيا وفرنسا كان ذلك من الأحداث المهمة التي مهدت السبيل أمام الدولة العثمانية لعقد صلح بشروط معقولة.

ولم تشأ بروسيا أن تكبر النمسا وتتعاظم قوتها وتخرج ظافرة من الحرب مع العثمانيين، فكانت تخطط للاستفادة من تلك الحرب في توسيع أراضيها [خطة هرتزبرت]، وبدأت تتحرك عقب التحالف الذي عقدته مع الدولة العثمانية حتى أجبرت قيصرها ليوبولد الثاني الذي اعتلى العرش حديثًا (١٧٩٠-٩٢) على عقد معاهدة رايخنباخ Reichenbach معها [٢٧ يوليه ١٧٩٠]. ومع رضوخ النمسا لتلك المعاهدة قبلت الجلوس مع العثمانيين على المائدة للتفاوض على الصلح، وبذلك عُقدت الهدنة بين الدولتين المتحاربتين في (يركوكي) وتوقفت الحرب بينهما [١٨ سبتمبر • ١٧٩م]. أما مفاوضات الصلح - التي بدأت مع انسحاب النمسا من الحرب نتيجة لتهديد بروسيا لها- فقد جرى التوقيع عليه في زشتوي بعد مساومات طويلة [٤ اغسطس ١٧٩١م](١٥). ومع انعقاد معاهدة الصلح عادت الدولة العثمانية إلى حدودها التي كانت قبل الحرب، واستعادت كافة المناطق التي فقدتها بما في ذلك بلغراد مع استثناء بعض التعديلات البسيطة على الحدود وبعض الأراضي. وهذه الحرب التي توقفت بمعاهدة صلح زشتوي كانت على درجــة من الأهميــة نظـرًا لأنها كانت تمثل آخر الحروب بين العثمانيين والنمساويين، فمنذ ذلك التاريخ أصيبت النمسا بنفس العلة التي أصابت الدولة العثمانية، وسوف نشهد بوضوح أنها تعرضت للتهديـد من نفس العدو. لأن النفوذ الروسي على الرعايا السلاف والارثوذكس في منطقة البلقان وجهود الشعوب التي عاشت هناك في الوصول بقضاياها القومية إلى النجاح بمساعدة روسيا كانت أموراً تهدد النمسا التي تعيش على أراضيها عناصر سلافية مثل الدولة العثمانية. وسوف يكون من شأن التصدي لروسيا في استغلالها لتلك العناصر في البلقان ومحاولاتها لمد النفوذ والسيطرة هناك أن ينشأ بين الدولة العثمانية والنمسا شيء من وحدة المصير السياسي، ويستمر ذلك الوضع محافظا على طبيعته حتى النهاية.

ولما أضطرت النمسا للانسحاب من الحرب وجدت كاترينا الثانية نفسها هي الأخرى مضطرة لإنهاء الحرب بينها وبين السويد التي تحالفت مع الدولة العثمانية واستمالتها إلى جانبها

G.Karamuk, Ahmed Azmi Efendis Gesandtschaftsbericht als Zeugnis des osmanischen Machtverfalls und der beginnenden Reformära unter Selim III., Frankfurt 1975.

[معاهدة Märäle - ١٤ اغسطس ١٧٩٠م]. ومن ثم أصبحت الدولة العثمانية ودولة روسيا في وضع يحتم على كل واحدة منهما مواصلة الحرب بمفردها، لاسيما وأن بروسيا كانت على الرغم من تحالفها مع الدولة العثمانية لا تعتزم المشاركة في الحرب. وكان السلطان سليم الثالث بربد بعزم صادق مواصلة الحرب واستعادة القرم سبب نشوب الحرب والهدف النهائي وراءها. غير أن حالة الفوضى المتفاقمة التي كانت عليها الجيوش العثمانية لم تكن تبعث على الأمل في استمر ار الحرب بنجاح؛ فقد عجزت عن الحيلولة دون سقوط مواقع خطيرة مثل كيلي واسماعيل في أيدي العدو [اكتوبر - نوفمبر ١٧٩٠م]. وكان إقدام الصدور العظام الذين يتولون زمام الأمور في تلك الأيام الحرجة على تنفيذ أعمالهم عن طريق "القرعـة" أو "صلاة الاستخارة" (١٦) علامةً بارزة على انعدام الحيلة الذي وقعت فيه الدولة. حتى ظهر بصورة قاطعة في النهاية ومع هزيمة الجيش الأخيرة في (ماچين) [١١ يوليه ١٧٩١م] أنه لن يقدر حتى على الصمود في مواجهة العدو وليس إحراز النصر، واصبح عقد هدنة في (قلاس) أمراً لامفر منه [١١] اغسطس ١٧٩١م]. واستطاع مندوبو الطرفين بعد مفاوضات صعبة أن يوقعوا في (ياش) على معاهدة للصلح [١٠] يناير ١٧٩٢م]. وعلى ذلك تتخلى الدولة العثمانية بشكل قاطع عن أملها في استعادة القرم مرة ثانية، وتُجبّرُ على زحزحة حدودها إلى الوراء من نهر أقصو (بوغ) حتى نهر طوراله [دينيستر]، وتتخلى لروسيا عن أوزي وأراضيها. أما على سواحل تلك الأراضي المفقودة فسوف يقام بعد مدة ميناء او ديسا الذي سيشكل في المستقبل أساس القوة البحرية الروسية في البحر الأسود (١٧٩٦م) (١٧). وكانت معاهدة ياش تؤكد على سريان مفعول المعاهدات السابقة التي جرى عقدها بين الدولتين (١٧٧٤، ١٧٧٩، ١٧٨٤م). وأعادت روسيا من جديد مناطق الأفلاق والبغدان، وبندر، واسماعيل، وكيلي، وأق كرمان، وبوجاق التي استولت عليها أثناء الحرب. كما اتضحت ساحة النفوذ بين العثمانيين والروس في منطقة القوقاز واضطرت الدولة العثمانية إلى التر اجع هناك أيضا.

ثاتيا - الشعور بضرورة التجديد: "النظام الجديد"

١- الإصلاحات في عهد السلطان سليم الثالث

كانت الحروب الأخيرة والهزائم الفادحة أمام الأعداء قد كشفت بجلاء أن الدولة بكيانها الهرم لن تتمكن من حماية وجودها في مواجهة الدول الأوربية. ولهذا أصبح لا مناص من الاتجاه نحو

<sup>(</sup>۱۲) – أنظر: Mufassal Osmanlı Tarihi, İstanbul 1962, V, 2697, 2700-2701 – أنظر:

Patricia Herlihy, Odessa. A History. 1794-1914, Cambridge 1986 : أنظر - (١٧)

إجراء تنظيم عام في كافة المؤسسات التي من خلالها تقف الدولة على قدميها، فقد استلزمت الهزائم الأخيرة والخسائر الفادحة في الأراضي أن تسارع الدولة بوجه خاص وقبل كل شيء باجراء الإصلاحات العسكرية وتنظيم الجيش على الأساليب الأوربية. وهكذا فان التجديدات الذي سيتم قبولها على الأساليب الأوربية ظهرت نتيجة للحاجة الملحة والضرورة القصوى اكثر من كونها إعجاباً عشوائيا شعر به المسئولون تجاه أوربا. وكانت إعادة النظر في كافة المؤسسات داخل كيان الدولة وتنظيمها وتجديدها تبعاً لحاجة العصر وظروفه هي الهدف الشامل لحركة "النظام الجديد". ومع ذلك فان الجهود الرامية إلى تنشئة جنود منضبطين مدربين على الأساليب الأوربية بوجه خاص واقامة جيش جديد قد أدت إلى التركيز على هذا التعريف في نقطة بعينها. فان تتشئة جنود منضبطين مدربين بالمعايير الأوربية واقامة الجيوش الحديثة، والغاء اوجاق الانكشارية الذي لم يعد يصلح لشيء بعد أن فقد منذ زمن طويل ميزته كتشكيل عسكري، وتحطيم نفوذ الفئات الاستغلالية المناهضة لكافة حركات التجديد والمتواطئة مع هذا الأوجاق، ثم محاولة التوافق بهذه الصورة مع القفزات المتقدمة التي أحرزتها أوربا في مجال العلوم والفنون والتجارة وفي المجال "الحضاري" بشكل عام، كانت كلها أموراً تشكل الأهداف الأساسية في حركة التجديد التي عزمت عليها الدولة. ولكن لما كان امتلاك أي دولة كانت لجيش منظم قوى أمراً لا يمكن فصله عن التركيب العام لتلك الدولة وعن قدرة الادارة المدنية وتوافق مؤسساتها مع ظروف العصر وعن تماسكها وطاقاتها الاقتصادية فــلا بـد أن ننظر إلــي "النظـام الجديـد" فــي إطــار هـذا المعنى وذلك التعريف ونتناوله ككل لا يتجز أ (١٨). أما البدء في الاصلاحات بالجيش على وجه الخصوص وتحديث القوات المسلحة والتركيز على ذلك قبل أى شيء آخر فانما يُعد ضرورة فرضت الهزائمُ الأخيرةُ التي تعرضت لها الدولة أمر الإسراع فيها.

وكانت الخطوة الأولى في الاعداد للاصلاحات المطلوبة هي مطالبة بعض رجال الدولة وذوي الرأي الصائب بكتابة أفكارهم ومقترحاتهم حول الإصلاح فيما عرف باسم "لوائح" (لايحه). وقد انطوت تلك اللوائح على أهمية خاصة نظراً لأنها كشفت عن اتجاهات متباينة حول إصلاح الدولة بوجه عام وإعادة تنظيم الجيش بوجه خاص. وتجاوب السلطان سليم الثالث مع الأفكار الاصلاحية الرامية إلى حل جذري، وقرر إقامة جيش حديث يجري تدريبه وتنظيمه بالأساليب الأوربية [عساكر "النظام الجديد"] ليكون جنباً إلى جنب مع عساكر الانكشارية، ثم

<sup>(</sup>۱۸) - أنظر: Cevdet, *Tarih*, VI, 5

تحديث الطوائف الفنية الأخرى في الجيش. كما تقرر العمل على اصلاح الاوجاقات العسكرية ذات النظم القديمة بالقدر الممكن. ولكن لم يمض وقت طويل حتى ظهر أن جنود الانكشارية كانوا يعارضون حتى التدريبات على الأساليب القديمة ناهيك عن التدريب على النظم الحديثة (١٩). ولما لم يشعر أحد في البداية تحت وطأة الهزائم الأخيرة بمعارضة مهمة تجاه تشكيل عساكر "النظام الجديد" فقد تقرر إقامة ذلك التشكيل في الاناضول أيضاً فيما بعد، واستطاع عبد الرحمن باشا والى قرمان أن يحقق نجاحاً بارزاً في هذه المهمة.

كما فكروا في بعض التدابير من أجل إصلاح أوجاق الانكشارية هو الآخر، فتقرر أن يجرى تدريب جنوده في أيام معلومة من كل أسبوع. وفكروا بوجه خاص في الحيلولة دون تداول بطاقات (أسامي/أسامه) الانكشارية التي كانت بمثابة "شهادة راتب" يجري تحصيله كل ثلاثة شهور ولها سوق مثل سوق السندات تباع وتشتري فيه، والسعى لايجاد الوسيلة التي تمنع المدنيين من غير عساكر الانكشارية من استغلال ذلك الوضع واساءة استعماله. غير أن مثل هذه الاجراءات كانت تمس مصالح فئات عريضة أخرى من غير الانكشارية، ولهذا أدت إلى سخط عام. فما كان من الأشخاص أصحاب بطاقات الاسامي الذين ليس لهم صلة بالحياة العسكرية إلاّ أن سعوا لتحريض الانكشارية لمناهضة "النظام الجديد". وظهرت التحركات المناهضة مدعية "أن التدريب من عمل الكفرة"، وكشفت أن هذا الأوجاق والأشخاص المر تبطين به لن يقبلوا الإصلاح، وبالتالي فان الاصلاحات المطلوب تنفيذها لن تعتمد إلا على عساكر "النظام الجديد" وحده. وكان الاصلاح جارياً آنذاك على الفئات الفنية الأخرى مثل الخُميْر جية [أي رماة القُمبر] واللغمجية [حفاري الأنفاق] والطوبجية [أي جنود المدفعية]، فقاموا في الطوبخانه [دار صب المدافع] بتصفية غير الصالح وطرد من لا يجيئون إلا لتقاضى العلوفة [الرواتب المقررة] فحسب. وقامت الدولة باستخدام الخبراء الاجانب من دول مختلفة وعلى رأسها فرنسا لتدريب تلك الفئات. أما مسألة إعادة تنظيم الأسطول فكانت موضوعاً تناولوه كأمر مستقل قائم بذاته، فجرت صياغة القوانين المفصلة لاعادة تنظيم شئون البحرية من جديد، وتحقق انضباط الضباط والجنود العاملين على السفن البحرية، واستدعوا المهندسين من السويد وفرنسا من أجل صناعة السفن وصيانتها،

Niyazi Berkes, Türkiye'de Çağdaşlaşma, İstanbul 1978, s. 115 - (۱۹)

وشرعوا في إنشاء سفن خفيفة وسريعة على الطراز الفرنسي بدلاً من السفن الثقيلة الضخمة غير المتناسقة على الطراز القديم، حتى أنشئ اسطول حديث ذو حالة أفضل في مدة وجيزة (٢٠).

كما قاموا باصلاح وتطوير "المهندسخانة البحرية" التي جرى إنشاؤها قبل ذلك (١٧٧٣م) لتكون جاهزة لتلبية احتياجات الاسطول الجديد. وكانت تقوم تلك المدرسة بتعليم شئون الملاحة وانشاء السفن في آن واحد. وقاموا علاوة على ذلك بانشاء "مهندسخانة برية" (١٧٩٥م)، اقيمت داخلها مطبعة ومكتبة لتولى مهمة ترجمة وطباعة الكتب اللازمة لهاتين المدرستين (٢١).

ولأن عمليات التحديث في الجيش والاسطول وتطبيق برنامج "النظام الجديد" كانت تستلزم مصادر مالية كبيرة فقد جرى استحداث "صندوق" جديد ومستقل عُرف باسم "خزانة الإيراد الجديد" (إيراد جديد خزينه سي) كانت مهمتها مواجهة النفقات المالية لمثل هذه الأمور، وجرى تخصيص الضرائب المحصلة من بعض الأقلام لهذا الصندوق فضلاً عن الايرادات المختلفة الاخرى التي استحدثت لنفس الغرض(٢٢).

وكانت الادارة المدنية في الامبراطورية عندما اعتلى السلطان سليم الثالث العرش تسيطر عليها الفوضى بشكل تام؛ فقد كان موظفو الايالات واصحاب النفوذ في مناطقهم [الأعيان والمتغلبة] يسيئون استخدام سلطاتهم وصلاحياتهم حتى تعطل دولاب العدالة وتوقف تماماً. أما الانحطاط الاقتصادي فكان قد بلغ حدوداً واسعة من جراء الحروب التي طال أمدها. وكانت التدابير التي أتخذها السلطان سليم الثالث في تلك المجالات لا تعدو أن تكون عدداً من التنظيمات ضمن إطار الأسس القديمة القائمة. ومع ذلك فقد أقيمت سلطة الدولة وتم الانضباط وتحقق الأمن والاستقرار. كما أعيد في تلك الأثناء تنظيم الإيالات في الأناضول والروملي، وحرصت الدولة على تعيين موظفين أكفاء يُعتمد عليهم في إدارتها. وضمنت الدولة قيام القضاة بمهامهم على الوجه الاكمل، وحالت دون ظلمهم للناس وطلب أموال زائدة منهم. وجرى ايضا تنظيم أصول التيمارات والزعامات بقوانين جديدة، أما الشاغر منها فقد حُولت عائداته إلى خزانة الدولة. وظلت التدابير التي اتخذتها الدولة في المجال الاقتصادي قاصرة عن تلبية الاحتياجات وظروف العصر، وكان من الاجراءات الأساسية التي حرصت عليها الدولة في ذلك المجال هي صدرف

A. İ. Gençer, *Bahriye'de Yapılan İslahat Hareketleri ve Bahriye Nezâreti'nin* - اكل ذلك أنظر: – (٢٠) – لكل ذلك أنظر: – (٢٠) *Kuruluşu (1789-1867)*, İstanbul 1985.

K.Beydilli, Mühendishâne Matb. ve Kütüb : انظر - (۲۱)

Yavuz Cezar, *Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi. (XVIII. Yüzyıldan انظــر: - (۲۲) - انظــر: Tanzimat'a Mali Tarih),* İstanbul 1986.

النظر عن الأقمشة الغالية المستخدمة في الزي واللباس، والاتجاه نحو الأقمشة "المحلية"، وغير ذلك من إجراءات التقشف التي لم تسفر عن نتائج ذات بال. أما عن الاجراءات في المجال التجاري فلم تعدد أن تكون عدداً من التنظيمات داخل اطار القديم. وعلى الرغم من ادراك المسئولين بان التجارة هي مصدر ثراء الدول فلم تُتخذ بعض التدابير الجذرية في هذا المجال، ولم تُطبق الاجراءات التجارية [المركنتاية] التي جرت أوربا على تطبيقها منذ زمن طويل. واقتصر الأمر على محاولات غير اقتصادية بريئة مثل قيام بعض رجال الدولة بشراء سفينة لكل واحد منهم وتشغيلها (٢٣).

وكان يقوم على تنظيم العلاقات مع الدول الأوربية حتى عهد سليم الثالث سفراء تلك الدول في استانبول، بينما لم يكن للدولة العثمانية سفراء قائمون في العواصم الأوربية. وهؤلاء السفراء الأجانب ومعهم المسترجمون المختارون من الرعايا المسيحيين المحليين في الغالب هم الذين يتولون مهمة ربط الصلة بين الدولة العثمانية والخارج. أما فيما بين رجال الدولة قلم يكن أحد يعلم منهم أية لغة أجنبية إلا فيما ندر. وكان من اللازم لتمثيل الدولة العثمانية في عواصم الدول الأجنبية والحصول على المعلومات المباشرة والموثوقة حول علاقاتها مع الدول الأوربية أن يجري تعيين السفراء الذين يمكنهم الاقامة في تلك الدول واقامة السفارات الدائمة هناك. فأرسلت الدولة لهذا الغرض عدداً من السفراء الدائمين وجعلت البداية للعواصم المهمة مثل لندن (١٧٩٣م) وباريس (١٧٩٧م) وفينا (١٧٩٧م) وبرلين (١٧٩٧م) (١٤٠٠م) ووالم الموليقين العثمانيين وتعلمهم للغات اجنبية وتعرفهم على الأفكار السفارات على تنشئة العديد من المثقفين العثمانيين وتعلمهم للغات اجنبية وتعرفهم على الأفكار بعد العودة. وعلى ذلك بدأت تتشكل أقلية صغيرة وجهتها الغرب. وكان المسيحيون المحليون بعد العودة. وعلى ذلك بدأت تتشكل أقلية صغيرة وجهتها الغرب. وكان المسيحيون المحليون توسل السبل المؤدية إلى أن يأخذ الأثر اك أيضاً مكانا إلى جانبهم حتى استطاعوا ان يحلوا محلهم فيما بعد.

K.Beydilli, "Karadeniz'in Kapalılığı Karşısında Avrupa Küçük Devletleri ve Mîrî - (۲۳) Ticaret Tesebbüsü", *Belleten,* LV/214 (1991), 687-755.

E. Kuran, Avrupa'da Osmanlı İkamet Elçilerinin Kuruluşu ve İlk Elçilerin Siyasi Faaliyetleri (1793-1821),Ankara 1988.

<sup>(</sup>۲٤) - أنظــر:

#### ٧- حروب العثمانيين ضد الفرنسيين والروس والانجليز والأحلاف التي عُقدت

كانت الدولة العثمانية حينما بدأت حركات الاصلاح وعزمت على الاستمرار فيها، تختلج في الوقت نفسه تحت وطأة الأحداث الساسية، وكانت الانتفاضات (٢٥) والحروب الداخلية في أنحاء البلاد عاملاً مهماً في فشل الاصلاحات المطلوبة بقدر عدم كفاية الكوادر القادرة على تنفيذ تلك الاصلاحات. وكان تكاثر "الأعيان" الاقوياء المتسلطين في الروملي(٢٦) بوجه خاص فضلاً عما هو في الأناضول [محمود باشا في إشتودر و، وييلق اوغلى سليمان باشا في سلستره، وبازوند اوغلى عثمان باشا في سلستره، وبازوند اوغلى عثمان باشا في ويدين] يضعف من شأن السلطة المركزية داخل البلاد. كما كان يوجد إلى جانب هؤلاء المتسلطين أهالي الصرب والجبل الأسود أيضا ممن شاءوا الاستقلال عن الدولة ولجأوا إلى السلاح. وإذا أضفنا إلى ذلك ما كان من نزاع بين الولاة والمماليك في مصر، ثم قيام محمد على في النهاية بالقضاء عليهم واستحوازه على الحكم، ثم ثورات أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب في الحجاز، والاضطرابات التي أثارتها طوائف مختلفة (٢٠) من المتغلبة فسي عبد الوهاب في الحجاز، والاضطرابات التي أثارتها طوائف مختلفة (٢٠) من المتغلبة فسي الأناضول لأمكننا أن ندرك جيداً مدى صعوبة الظروف التي كانت تجري من خلالها حركات الإصلاح.

وكان أهم اعتداء تعرضت له الامبراطورية من الخارج في تلك الآونة هو الاعتداء الفرنسي على مصر عام ١٧٩٨م وعملية الاحتلال السهلة التي قام بها الجنرال بونابرت لها. ففي اعقاب الثورة الفرنسية عام ١٧٨٩م سعت فرنسا لتحريض الشعوب من اجل نيل حريتها واستقلالها، رغم أنها لم تكن قد تخلت عن سياستها في التوسع والاستعمار. وكان بونابرت يطمح إلى اخراج انجلترا - العدو اللدود لفرنسا- من البحر الابيض المتوسط، ويخطط لضربها باحتلال مصر الواقعة عند أهم النقاط على الطريق المؤدي إلى الهند. وكانت فرنسا بمقتضى "معاهدة كامبو فورميا" التي جرى عقدها في ١٧ اكتوبر ١٧٩٧م قد تقاسمت مع النمسا أراضي جمهورية البندقية ثم استولت على أراضي البندقية القديمة الواقعة على سواحل دالماچيا في الشريط الساحلي لألبانيا وعلى مجموعة من الجزر مثل "كورفو وزنتا وآياموروا وكفالونيا" ثم أصبحت جارة للدولة العثمانية التي كانت تشعر بعدم الارتياح إزاء فرنسا من جراء الافكار الثورية، فلما

<sup>(</sup>٢٥) - حول "لصوص الجبال" بوجه خاص أنظر:

Y. Özkaya, *Osmanlı İmparatorluğu'nda Dağlı İsyanları (1791-1808),* Ankara 1983. Y.Özkaya, *Osmanlı İmparatorluğunda Âyanlık,* Ankara 1977 : انظر (۲۱)

Ö.Mert, XVIII. ve XIX. yüzyıllarda Çapanoğulları, Ankara 1980; N.Sakaoğlu, Anadolu : انظـرُ – (۲۷) Derebeyi Ocaklarından Köse Paşa Hânedanı, Ankara 1984.

وقع ذلك الاعتداء لم تشأ الدولة العثمانية تصديقه، ثم لم يلبث أن تحول إلى عداء سافر وصدام مسلح(٢٨).

وكان إخراج فرنسا من مصر أمراً يفوق طاقة الدولة العثمانية، غير أن قيام فرنسا بالاستيلاء على قُطر مهم مثل مصر يسر على الباب العالى ايجاد حلفاء أقوياء من "الائتلاف" الذي كان يكافح ضد فرنسا في القارة الأوربية. وعلى ذلك جرى عقد تحالف ضد فرنسا مع الروس في ٣ يناير ١٧٩٩م وآخر مع انجلترا في الخامس من نفس الشهر ومع الصقليتين [دولة صقلية ونابولي] في ٢١ منه، وتحرك الأسطول الروسي الحربي ليعبر لأول مرة من المضايق ويجد الفرصة للدخول إلى البحر الأبيض المتوسط(٢٩). والشك أن رغبة روسيا في استغلال الفرصة التي حصلت عليها مؤقتاً بمقتضى المعاهدة وتحويلها إلى حق دائم يمكنها من تحقيق مطامعها التاريخية سوف تشكل أحد الأهداف الرئيسية في السياسة الروسية فيما بعد، ومن ثم تظهر إلى الوجود "مسألة المضابق" (٣٠). وللتحالف العثماني الروسي أهمية خاصة؛ إذ يكشف عن أول نموذج لتحرك قوات الدولتين معاً ضد عدو مشترك -حتى وإن اختلفت الأهداف- بعد ما كانتا تتقاتلان فقط في ميادين الحرب حتى ذلك التاريخ. وقد انتهت جهود بونابرت في مصر ثم ر غبته في محاصرة عكا والسيطرة على أر اضيها وتحقيق أطماعه المستقبلية هناك [٥ مايو ١٧٩٩] بالهزيمة التي تعرض لها أمام احمد باشا الجزار (٣١)، وتخليه عن حكم مصر الأحد جنر الالته بسبب الأحداث التي وقعت في فرنسا. وكان من نتيجة العمليات العسكرية التي قامت بها القوات المتحالفة أن تحرج وضع القوات الفرنسية في مصر واضطرت للجلاء عنها بعد عقد معاهدة [٣٠ اغسطس ١٨٠١م]. ولكن بقى على الدولة العثمانية آنذاك أن تنشغل بحلفائها؛ فقد شاءت انجلترا ان تظل في مصر بهذه الذريعة، وقام الروس بتحريض (٣٢) الرعايا المسيحيين في المورة وجزر البندقية القديمة المأخوذة من الفرنسيين، ثم أرادوا تحويل حق العبور المؤقت من المضايق إلى حق دائم مما دفع الدولة العثمانية لأن تقترب من فرنسا وتحاول عقد معاهدة صلح

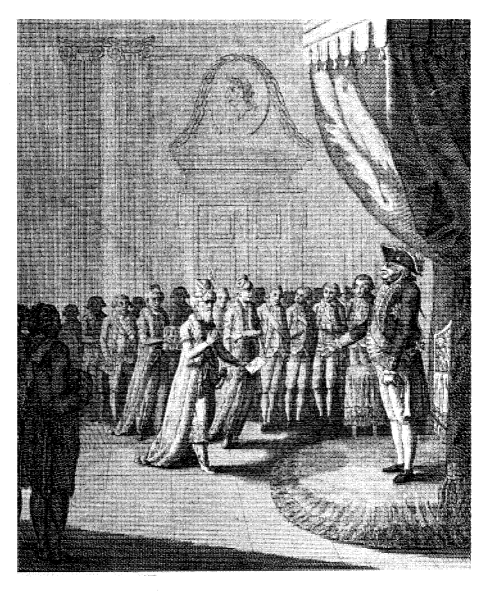
E.Z.Karal, Fransa-Misir ve Osmanlı İmparatorluğu, 1797-1802, İstanbul 1940 - أنظر: (۲۸)

C. Tukin, Osmanlı İmparatorluğu Devrinde Boğazlar Meselesi, İstanbul 1947, s. 72 vd. : انظر - (۲۹)

<sup>(</sup>٣٠) - أنظر: نفس المصدر، نفس الصفحات.

F. Emecen "Cezzar Ahmed Paşa", DİA, VII, 517-518 - أنظر: ٣١) - أنظر: ٣١

أ.H.Uzunçarşılı, "Arşiv Vesikalarına Göre Yedi Ada Cumhuriyeti", *Belleten,* 1/3-4 (1937), أنظر: - (٣٢) 627-639; E.Z.Karal, "Yunan Adalarının Fransızlar Tarafından İşgali ve Osmanlı-Rus Münasebâtı, 1797-1798", *TD* sy. I (1937), 100-125.



28- ملك بروسيا فردريك ويلهلم الثاني وهو يستقبل احمد عزمي افندي سفير الدولة العثمانية إلى برلين – فبراير ١٧٩١م.



29– ملك انجلترا جورج الثالث يستقبل بوسف اكماه افتدي أول سفير عثماني دائم (٢٩٧١م).

معها في أمرع وقت، فانعقدت بينهما معاهدة باريس في ٢٥ يوليه ١٨٠٢م وانتهى رسمياً ذلك العداء الذي بدأ بينهما باحتلال مصر (٣٣).

وقامت الدولة العثمانية عقب اخلاء مصر ببعض الندابير الادارية في تلك الايالة البعيدة والمهمة، فاتجهت الى تأديب المماليك سادة مصر الحقيقيين الذين كانوا يناهضون الحكم العثماني هناك منذ مدة. وظهر محمد علي باشا في تلك الاثناء على مسرح التاريخ في مصر، وهو الذي كان ضمن العساكر المرسلة إليها لمحاربة الحملة الفرنسية، فاستغل ظروف الغزو والاضطرابات الادارية واستطاع أن يملأ الفراغ في السلطة السياسية خطوة خطوة خلل مدة وجيزة حتى اضطرت العاصمة [استانبول] لتعيينه والياً عليها [يوليه ١٨٠٥م]، وهي الحادثة التي سوف تؤدي فيما بعد إلى انفجار المسألة المصرية من جديد بأبعاد أخطر وأوسع.

كان للحروب التي خاضتها فرنسا في أوربا على أيام امبراطورية نابليون والنجاح العظيم الذي حققته الرها أيضاً على الدولة العثمانية. ولم تلبث الهزائم الفادحة التي تعرضت لها التحالفات التي عقدت ضد فرنسا أن عَجَلت باتجاه السياسة الخارجية للدولة العثمانية نحو فرنسا، فتوثقت العلاقات معها، ولاسيما بعد وصول السفير الفرنسي الجنرال سبستياني إلى استانبول [اغسطس ١٨٠٦]. وكانت الدولة العثمانية ترى في روسيا اكبر خطر يهدد مستقبلها، وأن فرنسا وحدها هي القادرة على توجيه الضربة القاصمة لها، ومن ثم كـان يـلزم عليهـا العـودة لمصادقـة فرنسا. وبايعاز من السفير الفرنسي في استانبول جرى تغيير حاكمي (Voyvoda) الافلاق والبغدان المعروفين بولائهما لروسيا، ثم إبطال سريان تحالف عام ١٧٩٩م الذي جُدد حديثا واغلاق المضايق في وجه السفن الحربية الروسية، مما بلغ بالعلاقات العثمانية الروسية إلى حد انفراط عقدها، وأدى بانجلترا التي تؤيد روسيا إلى أن تأخذ هي الأخرى موقفاً معادياً للدولة العثمانية. وكانت الدولة العثمانية تتحسب المكانية تعرضها لهجوم عسكري مباشر من فرنسا بسبب تجاورها معها على سواحل الادرياتيك، غير أنه في حالة ارسال الاسطولين الروسى والانجليزي مروراً على استانبول كان يمكن أن يعرضها لمخاطر أعظم، فأضطرت للرضوخ لاحتجاجات روسيا وانجلترا ومطالبهما، فأعادت تعيين الحاكمين السابقين في مكانيهما، وسمحت للسفن الروسية بالمرور من المضايق طبقاً للمعاهدة التي جرى تجديدها. ولكن الانتصارات الفرنسية في أوربا شجعت الدولة العثمانية على تغيير سياستها تماماً، فعُلَقت معاهدة التحالف بينها

İsmail Soysal, *Fransız İntilâli ve Türk-Fransız Diplomasi Münasebetleri (1789-1802).* انظر : – (۳۳) Ankara 1964, s.328 vd.

وبين روسيا. ولما ردت روسيا على ذلك باحتلال المملكتين [الافلاق والبغدان] [اكتوبـر ١٨٠٦م] وأيدتها انجلترا اضطرت الدولة العثمانية للمجازفة بدخول الحرب ضدهما.

وبعد مدة من اشتعال الحرب استطاع الاسطول الانجليزي مستغلاً ضعف الاستحكامات العسكرية في مضيق الدردنيل ان يجتازه الى الداخل ويصل إلى شواطئ استانبول ويرسو أمام الجزر [٢٠ فبراير ١٨٠٧م]. واستطاعت الدولة أن تتجاوز مظاهر الرعب العامة في المدينة باتخاذ التدابير العسكرية التي أوصى بها السفير الفرنسي الجنرال سبستياني، حتى تحول الأمر إلى مقاومة صادقة. فقد وضعت المدافع على السواحل وجرى من خلالها تشكيل خط دفاعي، وعندئذ رأى الاسطول الانجليزي أنه سوف ينحصر هناك فاضطر للانسحاب دون أن يفعل شيئاً عدا التهديد الأجوف [اول مارس ١٨٠٧م]. أما الهجوم الذي شنه الاسطول الانجليزي على الاسكندرية فقد نجح محمد على باشا في أن يرده على أعقابه.

### ٣- عاقبة "النظام الجديد": الإخفاق التام

كان عام ١٨٠٥-١٨٠٦م هو نقطة التحول في عهد السلطان سليم الثالث؛ فعندما شاءت الدولة تطبيق "النظام الجديد" في منطقة الروملي انطلقت المقاومة التي قامت بها الفئات المعارضة لهذا النظام، وطأطأ لها السلطان سليم الثالث رأسه، ثم الفشل الذي سجلته حركات الاصلاح هناك واقعة أدرنه الثانية ١٨٠٦]، والعودة إلى سياسة المصادقة مع فرنسا، والتخلي عن التحالف العثماني الروسي الانجليزي، ثم اشتعال الحرب نتيجة لذلك مع هاتين الدولتين (١٨٠٦م) قد أدى كل ذلك إلى أن حالة السخط والغضب العظيمين – اللذين ظهرا ازاء ما أقدم عليه سليم الثالث وبالتالي ضد كوادر "النظام الجديد" – بلغت مداها مع مثل هذه الحوادث في الداخل والخارج، واشتدت الحركة المناوئة للنظام. ولما تعرض السلطان سليم الثالث لخيانة الفئات المناهضة التي اجتمعت حول قائمقام الصدارة العظمى كوسه موسى باشا وشيخ الاسلام طوبال عطاء الله افندي عجل ذلك بانهيار "النظام الجديد" ونهاية حكم السلطان نفسه. فقد ظهر عصيان بدأه نفر من الجنود على البسفور في استانبول، ثم لم يلبث بعد مدة قصيرة أن عم كافة العاصمة وسرى بين جنود وفرق التشكيلات القديمة. وباحساس بالشفقة لا داعي لـه تجنب السلطان استعمال القوة ضدهم فأبطل كافة الإجراءات المتعلقة بالنظام الجديد، وترك الاصلاح والمصلحين ومصيره هو ضدهم فأبطل كافة الاجراءات المتعلقة بالنظام الجديد، وترك الاصلاح والمصلحين ومصيره هو

نفسه منوطاً باهواء الحركة المعارضة. فكانت العاقبة أن خُلع عن عرشه في ٢٩ مايو ١٨٠٧م ونجحت الحركة في بلوغ أهدافها (٣٤).

ثالثاً- إعادة تنظيم البيت ونهاية الأسلوب التقليدي القديم

١- اعتلاء محمود الثاتي العرش: انتكاسة أخرى

كان مما بدا في صيف عام ١٨٠٧م أن حركة التجديد "النظام الجديد" في الامبر اطورية العثمانية قد انقضى أمرها أوكاد؛ فقد تفرق أنصار التجديد، وقَتل بعضهم، وفَرّ البعض الآخر للاختفاء هنا وهناك. أما الذين يسيطرون على الدولة الآن فهم اكثر من وقفوا يناهضون الاصلاحات الاجتماعية والعسكرية، وعلى رأسهم جنود الانكشارية والقطاعات المرتبطة بهم عضوياً. ولكن كان هناك من أدرك أن هذه الحالة لن تدوم كثيرا، وكان السلطان الجديد مصطفى الرابع مضطراً لأن يقف إلى جوار أنصار النظام القديم الذين كان لهم الفضل في توليه عرش السلطنة [٢٩ مايو ١٨٠٧-٢٨ اغسطس ١٨٠٨م]، فقد كانت معارضته للنظام الجديد نتيجة طبيعية لهذه العلاقة. وعلى الرغم من ذلك فسوف يجري خلعه عن العرش دون أن تتحقق له الفرصة في الافصاح عن فكره وموقفه الحقيقي من الاصلاحات. وبينما كانت الأمور تجري لإنهاء العصيان في استانبول وتبديل السلطان وفض "النظام الجديد" كانت الحرب الروسية تدور رحاها هي الأخرى. فلما وصلت الأخبار إلى الجيش بان المصلحين جرى ابعادهم عن أعمالهم بدأ هناك ايضا عصيان في نفس الاتجاه، ولم يستطع أحد ممن عرفوا بانهم أنصار التجديد أن ينجوا بحياته إلاَّ من سارع منهم بالهرب. وفي تلك الفوضـــى العامــة راح انصــار القديـم وأنصــار الجديد ينتظمون في جبهتين متناحرتين، بينما كان نابليون وقيصر روسيا ألكساندر الأول يلتقيان في تيلسيت [٧ يولية ١٨٠٧م] ويتفقان على اطراح الخلاف فيما بينهما بقرارات سوف تكون لغير صالح الدولة العثمانية فيما بعد. وفي تلك الأونة التي عاشت فيها الدولــة العثمانيـة وضعا مترديـا في الداخل والخارج نجح أنصار الاصلاح في إخراج زعيم جديد قوي تمثل في شخص مصطفى باشا العلمدار من أعيان رُوسْجُق (٣٠). وفي ذلك الوقت الذي على فيه كلمة الأسافل وانتشرت عمليات النهب والقتل التي أقدمت عليها الانكشارية وتكشف للعيان وخلال مدة قصيرة إلى اي مدى كان السلطان سليم الثالث على حق في الاصلاحات التي شاء تنفيذها شرع مصطفى باشا

S.J. Shaw, Between old and New:The Ottoman Empire Under : ولعهد سليم الثالث أنظر: (٢٤) - ولعهد سليم الثالث أنظر: (٢٤) - ولعهد سليم الثالث أنظر:

İ.H.Uzunçarşılı, *Meşhur Rumeli Âyanlarından Tirsinikli İsmâil, Yılıkoğlu Süleyman Ağalar* : انظـر – (۳۰) *ve Alemdar Mustafa Paşa,* İstanbul 1942,

العلمدار في التحرك بايعاز من أنصار الاصلاح المحتمين به، ثم لم يلبث أن سيطر على زمام الأمور في استانبول بعد أن سُمح له بالوصول إليها ليقوم في الظاهر بمساعدة السلطان. فلما استشعر السلطان مصطفى الرابع أن هذه الحركة تستهدف إعادة سليم الثالث إلى العرش لجأ إلى أسلوب طالما جرى عليه أسلافه قديماً حتى يضمن توطيد عرشه، فسمح بقتل عمه السلطان القديم وأخيه محمود الذي كان آخر فرد في الأسرة، غير أن العلمدار الذي دخل القصر بصعوبة لم ينجح إلا في اجلاس محمود على العرش. فقد جرى قتل سليم الثالث، أما محمود فقد أنقذ بصعوبة من أيدي الجلادين بعد أن تعرض لجرح خفيف [ ٢٨ يوليه ١٨٠٨م].

ومع اعتلاء السلطان محمود الثاني العرش أصبح مصطفى باشا العلمدار هو الصدر الأعظم، ومن ثم أقبل أنصار التجديد على وظائفهم. وأمكن خلال مدة الصدارة القصيرة (٢٨ يوليه - ١٦ نوفمبر ١٨٠٨م) التي تولي فيها العلمدار - الذي عُرف بحدة الطبع واشاعة الرعب في نفوس المحيطين به ـ انجاز بعض الأعمال المهمة؛ فقد ألغت الدولية أو لا "اوجاق محافظي قلاع البوغاز" (بوغاز يماقلري اوجاغي) الذين لعبوا الدور الرائد في التمرد على السلطان سليم الثالث، وعاقبت زعماءه. ثم احتوت الانكشارية، أما عن كوسه موسى باشا وعطاء الله افندى فقد عُزلا أولاً، ثم جرى بذريعة من الذرائع قتلهما. أما الأعيان الذين استغلوا حركات العصبيان في الروملي والأناضول والحروب على الجبهات المختلفة وتحولوا إلى مراكمز سلطة محلية مستقلة فقد جرى استدعاؤهم بعد ذلك للاجتماع في استانبول بقصد حضهم على مساعدة الدولة وإعلان فروض الطاعة للسلطة المركزية. واطلق على الاتفاق الذي جرى بين الأعيان الذين استجابوا للدعوة وبين رجال الدولة والعلماء اسم "سند التضامن" (سند اتفاق) [٢٩ سبتمبر ١٨٠٨م] (٣٦). وتحدث المشاركون في هذا الاجتماع عن تمرد اوجاق الانكشارية المستمر منذ مدة طويلة والمخالفات التي يقوم بها جنوده، ثم أشاروا الى ضرورة وضع تنظيمات جديدة وأقروا التدابير المزمع اتخاذها. وكان الأهم من ذلك هو أن الحقوق والامتياز ات الخاصة بالأعيان الذين كان قد تحول كل واحد منهم إلى مركز قوة محلية، وكذلك واجباتهم تجاه الدولية ثم نظرة الدولية نفسها إليهم قد سُجلت كلها في سند رسمي. ويُعد ذلك "السند" الذي اضطر السلطان الشاب التصديق عليه وثيقة عدمت النظير في تاريخ الدولة العثمانية. وبهذه الوثيقة أصبح وجود الأعيان أمراً مشروعاً ولا سيما بعد أن تكاثرت أعدادهم في الروملي والأناضول، وكادت مجموعة الحقوق

H.İnalcık, "Sened-i İttifak", Belleten, XXVII/112 (1946); N.Berkes, Türkiye'de Çağdaşlaşma, s.132 vd. -أنظر (٣٦)

التي اعترفت بها الدولة لهم أن تحجب حقوق السيادة التي يتمتع بها السلطان نفسه. وسوف تؤدي مثل هذه الوثيقة إلى أن تتحول مشاعر السلطان الجديد نفسه والذي سيبرز كشخصية كبيرة في المستقبل إلى العداء تجاه العلمدار الذي يُعد من الأعيان، وإلى أن يبقى متفرجاً على انهياره. ومع ذلك فيجب علينا أمام دولة لاتملك جيشاً قادراً على فرض الطاعة على الأعيان وتُقْدِم على عقد مثل هذه الوثيقة واضعة في الحسبان الظروف التي تمر بها فتحاول التصالح مع الأعيان وتسعى لوضعهم في إطار معين أن نعترف بان ذلك تصرف واقعي لاخيار فيه.

ومن أعمال الإصلاح التي أقدم عليها العلمدار ما ينطوى على أهمية خاصة، مثل محاولته تشكيل جيش جديد ينتظمه جنود "النظام الجديد" القدامي تحت اسم (سكبان جديد) . غير أن ذلك الاوجاق هو الآخر سوف ينهار قبل أن تثبت جذوره. أما التنظيمات التي عزموا عليها لأجل أوجاق الانكشارية فلم تدخل حيز التطبيق بسبب رفض السلطان محمود الشانى الذي كان يرتاب من النفوذ المتزايد للعلمدار، ويرى من المفيد أن يحتفظ بــولاء الانكشــارية لنفســه. ومـع ذلك فقــد اتخذت الدولة بعض التدابير، مثل سحب بطاقات تقاضى الرواتب المعروفة باسم "أسامى" من أيدى القطاعات التي ليس لها علاقة بالعسكرية، وحظر اشتغال جنود الانكشارية بأعمال أخرى عدا الجندية. فكان من الطبيعي أن تثير تلك الأمور مشاعر الاستياء العميقة في نفوس الانكشــارية ضد العلمدار، كما أن الصراع على السلطة الذي كان محتماً بين العلمدار ورجال "النظام الجديد" القدامي من جانب وبين السلطان والقصر من جانب آخر، ثم غرام العلمـدار السـريع رغم غلظـة طبعه بجو استانبول وانغوائه بها، واصطدامه مع أصدق رجاله، واشتداد عزلته واغترابه كانت كلها أمور تنبىء بان الفرصة التي طالما ترصدها الانكشارية قد حان وقتها. فاعلنوا عصيانهم ليلة ١٦/١٥ من شهر نوفمبر ١٨٠٨م وداهموا قصر العلمدار. غير أن عصيان الانكشارية لم يهدأ بموت العلمدار، بل على العكس توجهوا إلى رجال الدولة الآخرين وإلى البلاط العثماني مما حدا بالسلطان محمود الثاني أن يأمر بقتل أخيه مصطفى الرابع ليصبح هو الفرد الوحيد الباقي على قيد الحياة من الاسرة ويوطد بذلك دعائم عرشه، أما الانكشارية فقد أنهوا عصيانهم بعد أن حققوا النصر لأنفسهم ونالوا ماطالبوا به. فقد جرى فض عساكر (سكبان جديد)، وقتل قسم من

صنف من العساكر المدربة قام بتشكيلها العلمدار مصطفى باشا رأس أعيان روسجق عام ١٨٠٨م. وقد ألغي هذا التشكيل في نفس السنة عندما تمرد جنود الانكشارية وهجموا على الباب العالي وتسببوا في وفاة العلمدار مصطفى باشا الذي كان يتولى الصدارة العظمى آنذاك.

<sup>-</sup> وكان هؤلاء السكبانية الجدد قد قدموا من الروملي تحت قيادة العلمدار عقب خلع السلطان سليم الثالث والغاء جيش "النظام الجديد" وقاموا بخلع مصطفى الرابع وتتصيب محمود الثاني بدلاً منه.

ضباطهم، وأحرقت ثكنات لَونُد وسليميه التي كانت تأوي جنود التشكيلات الجديدة، ثم خُربت مطبعة اسكودار في موقع (حرم) التي كانت السلاح الفعال لدى "النظام الجديد" ونُهب ما فيها ثم أحرق قسم منها (٣٧).

# ٢- الصلح مع انجلترا ونهاية أول تحالف مع روسيا

كانت الفوضى ومشاكل تبديل السلطنة والعصيانات الدامية تسود البلاد، بينما كانت أوربا هي الأخرى تعيش أحداثاً مهمة. فقد كانت فرنسا البونابرتية تخوض صراعاً ناجحاً ضد التحالفات التي تشكلت ضدها؛ ونجحت في ابعاد النمسا، واحتلت بروسيا، وأجبرت روسيا على عقد الصلح [ايرفورت ١٢ اكتوبر ١٨٠٨م]. ولما وجدت انجلترا تفسها وحيدة في مواجهة فرنسا اضطرت للتصالح مع الدولة العثمانية، لاسيما بعد "واقعة العلمدار" وتحوّل الرأى العام في استانبول ضد فرنسا التي كانوا يرون فيها المحرض على "النظام الجدييد" وعلى الاصلاحات مما هيأ الدولة لوضع ييسر التصالح مع انجلترا. وكانت النتيجة أن اتفق الطرفان على إنهاء حالة الحرب التي استمرت منذ عام ١٨٠٧م و عُقدت بينهما "معاهدة القلعة السلطانية" في ٥ يناير ١٨٠٩م. وكان من رد فعل القرارات التي اتخذتها فرنسا ضد الدولة العثمانية خلال مفاوضاتها مع روسيا في تياسيت وايرفورت أن تحول الصلح المعقود مع انجلترا إلى تحالف عسكري خلال مدة قصيرة. وكان أهم الجوانب في معاهدة الصلح المعقودة هو قبول انجلترا بمبدأ اغلاق المضايق في وجه السفن الحربية الأجنبية (٣٨). أما حالة الحرب التي استمرت منذ عام ١٨٠٦م مع روسيا فقد فشلت الجهود الرامية لإنهائها نظراً للأوضاع التي كانت تعيشها الدولة. وفي ٢٨ مايو ١٨١٢م عُقدت "معاهدة بوخارست"، وتخلت الدولة العثمانية بمقتضاها عن بساربيا لروسيا، وقبلت أن يكون الحد الفاصل بين الدولتين هو خط نهر پروت ومصب نهر الدانوب، وتراجعت قليـلاً أمـام روسيا. وكانت المادة المهمة الأخرى في المعاهدة هي الامتياز الذي نصت على منحه للصرب.

#### ٣- ثورات الصرب

ظهرت أولى الانتفاضات الوطنية داخل منطقة البلقان في صربيا، وقد بدأت انتفاضة الصرب كحركة للمقاومة ضد الانكشارية المحلية والأعيان، ومع أنهم لقوا تأييداً من "الباب العالى" نفسه فقد أخذت انتفاضتهم في التحول إلى حركة ثورة وطنية منظمة تزعمها [قره يورغي

O. Schlechta Wssehrd, *Die Revolutionen in* التعرف على كل تلك الأحداث أنظر: (٣٧) – التعرف على كل تلك الأحداث أنظر:

C. Tükin, Bogazlar Meselesi, s. 119-120 - أنظر: ٣٨)

بتر و فبتش] (١٨٠٤م). و هذه الانتفاضات الصربية التي أخذت أشكال حرب العصابات بشكل عام وانشغلت بها الدولة لم تلبث أن اشتدت بفضل المساعدات العسكرية التي أمدتها بها روسيا اثناء الحرب العثمانية الروسية (١٨٠٦-١٨٠٦م). غير أن معارضة النمسا القامة دولة صربية على حدودها تكون ممالئة لروسيا ودخول الأخيرة في صراع عظيم مع فرنسا [حملة نابليون على موسكو ١٨١٢م] قد أتاح الفرصة للدولة العثمانية أن تمتنع عن تطبيق المادة المتعلقة بالصرب في معاهدة بوخارست السابقة وتتمكن من كبح جماح الانتفاضة [اكتوبسر ١٨١٣م]. ومع ذلك لم تلبث الانتفاضة الصربية أن اشتعلت بعد مدة وجيزة عقب انتخاب ميلوش اوبرونوفيتش "باش كنز - Başknez"، أي أميراً للأمراء (يوليه ١٨١٥م). ولما تعرضت فرنسا لهزيمة فادحة في حملتها على روسيا ولم يعد نابليون يمثل خطراً بعدُ على أوربا أتاح ذلك لروسيا فرصة الاهتمام بشكل جاد بهذه المسألة. أما الدولة العثمانية التي تجنبت التدخل في أمر كهذا، بل وخافت من أن تصبح تلك المسألة موضوعاً في المفاوضات وابتعدت كذلك عن المشاركة في "مؤتمر فينا" لهذا السبب - فقد رأت من المناسب الاعتراف بميلوش أوبرونوفيتش أميراً، وقبلت أن تمنح الصرب حق الامارة ذات الامتياز [الحكم الذاتي] (١٨١٦م). وهذا الحق الممنوح للصرب قد جرى التصديق عليه فيما بعد في الاتفاقات والمعاهدات التي عقدت مع الروس في أق كرمان [٧ اكتوبـر ١٨٢٦م] وأدرنه [١٤ اغسطس ١٨٢٩م]. وبموجب "سند" أي وثيقة جرى تقديمها في سبتمبر ١٨٣٠م تأكد رسمياً أن صربيا منطقة ذات حكم ذاتي ينتقل بالوراثة في أولاد وأحفاد ميلوش او بر و نو فيتش.

#### ٤ - مشاعر الفتور تجاه اليونانيين

من المعلوم أن اليونانيين كانوا يحتلون في الدولة العثمانية موقعاً متميزاً منذ زمن. وكانت غالبيتهم تستوطن منطقة المورة وجزر بحر ايجه وتساليا، إلا أنهم كانوا بوجه عام منتشرين في كافة أنحاء الامبر اطورية.

وكان القسم الذي يعمل منهم بالتجارة والنقل البحري والصرافة وما يشبه ذلك قد أثرى ثراءاً عظيماً، واتصل بالغرب في علاقات دائمة. وكانت العائلات اليونانية الأصيلة القاطنة في حي (فنار) الذي يضم البطريقخانة في استانبول قد نجحت في تولي بعض المناصب المهمة في الدولة. وهؤلاء كانوا مطلعين على دقائق السياسة الخارجية وكافة أسرار الدولة؛ فقد كانت وظيفة الترجمة في

الديوان الهمايوني(٢٩) من الوظائف المهمة التي احتكروها سنوات طويلة (١٦٦١- ١٦٢١)، كما كان يجري تعيين الأمراء على الامارات ذات الحكم الذاتي مثل الأفلاق والبغدان منهم (١٦/١٢١- ١٦/١٢م) (١٤). وقد أدى هذا إلى تفوق الفناريين وجعلهم يقيمون القرابات عن طريق المصاهرة مع النبلاء المحليين البويار (boyar-boyard) وينقلون ثرواتهم الضخمة بعيداً عن العاصمة وعن الأعين إلى تلك الامارات ويصبحون أصحاب أملاك عريضة هناك ويحاولون الاستفادة بوجه خاص من سيادة الكنيسة الارثوذ كسية في تلك الأماكن، وقام اليونانيون في العموم بتجريد الشعب الروماني واستنفذوا ثرواته. وكل هذه الأمور ساعدت على بزوغ دعوى "الهيلينية" وتطور مراكز " القومية اليونانية" وظهور فكرة "إحياء بيزنطة من جديد"، وهو الأمر الذي مهد السبيل في النهاية إلى ظهور أولى حركات الثورة والعصيان التي انفجرت عام ١٨٢١ في تلك الامارات.

أما عن الروس فالمعروف أنهم كانوا يقومون \_ خلال حروبهم مع الدولة العثمانية - بتحريض اليونانيين والرعايا الارثوذكس بوجه عام على الثورة ونجحوا في ذلك. غير أن أعجابا عاماً " بالهيلينية" كان قد اخذ ينتشر رويداً وي كل أوربا مع ظهور حركة النهضة والحركة الانسانية (humanism) التي تركز فيها الاهتمام على كل ما هو قديم. فكان متقفو الارستقراطية والبرجوازية في أوربا الذين تعلموا على امتداد كافة المراحل التعليمية اللغة الاغريقية القديمة والأرب الأغريقي القديم والفلسفة والميثولوجيا لدى الأغريق قد تحولوا نتيجة لاعجابهم " بالهيلينية" إلى مدافعين متطوعين عن الدعوى اليونانية. ولا شك أن السبب الرئيسي وراء الترحيب العام الذي لقيته الثورة اليونانية في كل أوربا وإثارتها لمشاعر فياضة في النفوس هو إدعاء الرعايا اليونانيين الذين يتقاسمون البقعة الجغرافية لتلك الحضارة القديمة بانهم أصحاب ذلك التراث التقافي. والذين جاءوا إلى المورة من الأوربيين المعجبين بالهيلينية وحاربوا متطوعين إلى جانب اليونانيين ضد الأتراك كانوا يحملون ذلك الشعور بالاعجاب تجاه الحضارة اليونانية القديمة الذي استقر في نفس كل واحد منهم منذ الصغر وامتزج بثقافته التي نشأ عليها، اليونانية القديمة الذي استقر في نفس كل واحد منهم منذ الصغر وامتزج بثقافته التي نشأ عليها، فاذا بهم يصابون بخيبة الأمل بعد وصولهم لما لم يجدوا هناك الشيء الكثير مما تعلموه خلال

C. Orhonlu, "Tercüman", /A,XII/1, 175-181 : انظر (٣٩)

S. Runciman, Das Patriarchat von Konstantinopel (The Great Church in Captivity. انظـر: – أنظـر: A Study of the Patriarchate of Konstantinopel from the Eve of the Turkish Conquest to the Greek War of Independence, Cambridge 1968), München 1970, s. 384 vd.

حياتهم الدر اسية، ولما لم يصادفوا أحداً من ابطال الميثولوجيا اليونانية الذين تشكلوا في خيالاتهم، فلا ثقافة يونانية قديمة و لا حتى لغة موجودة لهذه الثقافة، فكانت المفاجأة قاسية (٤١).

وكانت أولى الجمعيات التي ظهرت وتبنت قضية الهيلينية هي جمعية فيليكه أتريا (Hetaireia ton Philikon) التي تاسست في أوديسا عام ١٨١٤م. وبدأت أعمالها تحت حماية القيصر الروسي، فكانت تستهدف إحياء بيزنطة القديمة من جديد والكفاح من أجل تحقيق ذلك وتحريك جموع الشعب نحو طريق الثورة اليونانية. واستطاعت تلك الجمعية خلال مدة قصيرة أن تفتح العديد من الفروع في الأراضي العثمانية، ونجحت في استقطاب البطريق اليوناني وأمراء الأفلاق والبغدان والعائلات اليونانية الثرية من سكان الفنار ليصبحوا أعضاء فيها. وبلغت الاستعدادات التي قام بها اليونانيون نقطة الانفجار عند ما وقع فراغ في السلطة نتيجة لإعدام تهه دلنلي على باشا مع أبنائه، و هو الذي كان يمسك بزمام الأمور في يانيه بوجه خاص، ولم يسمح للبونانيين بالالتفات بميناً أو بساراً. وقد أشعل أولى شرارات الثورة في الأفلاق ياور قيصر روسيا اليوناني الأصل والمعروف باسم الكساندر إيبسيلانتي [فبراير ١٨٢١م]. وكان في الحسبان أن الدولة العثمانية لن تستطيع ـ تطبيقاً لمعاهدة بوخارست ١٨٢١ ـ أن تتدخل بعساكرها دون إذن روسيا في إخماد تلك الثورة المقرر إشعالها في الأفلاق والبغدان، كما كان المأمول أن يشارك البلغار والصرب هم الآخرون في الثورة إلى جانب الرومان. وفي تلك الأثناء استعلت جبهة أخرى لثورة ثانية في المورة تزعمها شقيق الكساندر يدعى ديمتريوس [مارس ١٨٢١م]. ولم تستطع الثورة في المملكتين [الافلاق والبغدان] أن تنتشر بين طبقات الشعب، لأن الشعب اليوناني لم يكن يرغب في إراقة دمائه في سبيل دعوى الاغريقية، كما لم يكن هناك ما يدعو أبدا لتفضيل الحكم اليوناني على السيادة العثمانية، هذا في الوقت الذي لم تتحقق فيه ثورة البلغار والصرب. وانهزم الكساندر مع قواته بعد مدة قصيرة، كما لم يصل العون المنتظر من القيصر بايعاز من الأمير مترنيخ [كليمنس فون مترنيخ ١٧٧٣–١٨٥٩]. فقد كان الأخير يؤكد على ضـرورة تـأييد ودعم الحكام الشرعيين في مثل تلك الثورات، فأوعز بالقبض على الكساندر وحبسه. أما الثورة التي اشتعلت في المورة فقد كانت تعتمد على قاعدة شعبية عريضة ولهذا انتشرت خلال فترة وجيزة ولم تلبث في نهاية ابريل ١٨٢١م أن عمت في وسط اليونان وجنوبها. وفي تلك الظروف

M.W.Weihmann, *Kriesenherd Balkan*, München 1992, s. 55; R. Quack-Wustathiades, انظر: – (٤١) – أنظر: – (٤١) – أنظر: – (١٤) – أنظر: – (١٤) – أنظر: – (١٤) – أنظر: – (١٤) – أنظر: – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤) – (١٤)

تعرض الأهالي المسلمون الذين يعيشون منذ عدة قرون فوق تلك الأرض لمجازر وحشية واسعة واستهدفتهم عمليات القتل الجماعية، ونهبت أموالهم وأراضيهم. وأثارت ثورة اليونانيين غضياً شديداً في استانبول، وفَقَد على إثرها أمراء الفنار اليونانيون كل ما كانوا يحظون به من تقدير وسلطة؛ إذ كانوا حتى ذلك التاريخ يتمتعون باحترام كبير وعاشوا حياة الـثراء والرفاهية وشغلوا المناصب الهامة في الدولة. ولما شعرت الدولة أن البطريق (ف. غريغور) وبعض المطارنة والتجار والامراء الفناريين ضالعين في الثورة اليونانية وأنهم ضمن جمعية فيليكه اتريا أعدمتهم بتهمة "الخيانة العظمى" [٢٣ ابريل ١٨٢١م]، كما تعرض لنفس العاقبة المترجمون العاملون في الديوان والأسطول ممن ثبتت علاقتهم بالثورة وتأكدت خيانتهم (٢٠).

وكان الفشل في إخماد الثورة التي اشتعلت في المورة خلال مدة قصيرة قد أدى إلى تحرك دول أوربا، وبدأ يظهر مفعول الدعاية المكتفة ذات الابعاد الواسعة في أوربا ضد الأتراك. واضطرت الدولة العثمانية لطلب العون من محمد علي باشا والي مصر لأخماد الثورة في أقرب وقت، وكان الوالي يمتلك جيشاً واسطولاً حديثين على الطراز الأوربي، فلما تدخل استطاع أن يحقق نجاحاً كبيراً خلال مدة وجيزة في اتجاه إخماد الثورة. وبينما كان أمرها على وشك الانتهاء قام القيصر الروسي الجديد نيقولا الأول بتهديد الدولة العثمانية بالحرب، وأجبرها على توقيع معاهدة أق كرمان [٧ اكتوبر ٢٨٢٦م] بشروط مجحفة لا يمكن قبولها إلا عقب هزيمة عسكرية فادحة. وعلى الرغم من ذلك فلم يكن ممكناً إرضاء روسيا فخرجت من تلك الأزمة بمكاسب فادحة. ومعلى الرغم من ذلك فلم يكن ممكناً الرضاء روسيا فخرجت من تلك الأزمة بمكاسب الحد الذي كادت أن تستولي على آخر معاقل الثورة وتقضي عليها بعد أن استمرت سنوات طويلة الحد الذي كادت أن تستولي على آخر معاقل الثورة وتقضي عليها بعد أن استمرت سنوات طويلة المداية. ثم لم تلبث فرنسا هي الأخرى أن شاركت في ذلك الموضوع [بروتوكول بنرسبورغ - ٤ ابريل البداية. ثم لم تلبث فرنسا هي الأخرى أن شاركت في ذلك البروتوكول [بروتوكول لندن، ٢ يوليه البداية. ثم لم تلبث فرنسا هي الأخرى أن شاركت في ذلك البروتوكول [بروتوكول لندن، ٢ يوليه أوربا الكبرى وضغوطها على الدولة العثمانية.

S. Runciman, *Das Patriarchat,* s. 390; Cevdet, *Tarih*, XI, 163-164; A. Rasim, *Resimli* نظر: – (٤٢) *ve Haritalı Osmanlı Tarihi,* İstanbul 1330, IV, 1748 vd.

# ٥- معركة نوارين والحرب العثمانية الروسية واستقلال اليونان

نظرت الدولة العثمانية إلى القرارات التي اتخذتها الدول الثلاث الكبرى لصالح الثوار اليونانيين على أنها تدخل في شئونها الداخلية ورفضتها. وعلى ذلك شرع اسطول التحالف في التحرك وقام بغارة مفاجئة على الأسطول المصري العثماني المشترك الذي كان راسيا في ميناء نوارين، ثم اشعل فيه النار [٢٠ نوفمبر ١٨٢٧م]. وتلك الكارثة التي سببتها الغارة على نوارين والتي عُدت حربًا صليبية حديثة قوبلت بالأفراح في أوربًا. أما الدولة العثمانية فلم يكن في وسعها إلا الاحتجاج على الهجوم الذي قاموا به رغم عدم وجود حالة حرب. وتوتر الموقف مع قيام سفراء الدول الثلاث في استانبول بمغادرتها ثم قامت انجلترا بالتحرك لاخلاء المورة من القوات المصرية، كما قامت فرنسا بانزال جنودها في المورة، أما روسيا فقد كانت أكثر تضييقا على الدولة العثمانية، إذ أعلنت الحرب عليها [ابريل ١٨٢٨م]، فـاندلعت الحرب العثمانيـة الروسـية واستطاعت الجيوش الروسية أن تتقدم حتى أدرنه وتحتل شرق الأناضول، بينما أدى التدخل الانجليزي الفرنسي إلى نجاح اليونانيين في دعواهم. ولما انعقدت معاهدة أدرنة في ١٤ سبتمبر ١٨٢٩م أجبرت الدولة العثمانية على الأعتراف باليونان دولة مستقلة. وبانعقاد تلك المعاهدة القاسية تعرضت الدولة العثمانية للهزيمة مرة أخرى أمام روسيا. وكان الاتصال العضوي بين الرعايا البلغار والأرمن وبين روسيا قد وقع لأول مرة خلال تلك الحرب (٤٣). وقد شكُّل هذا الحدث بداية لمشاكل جد خطيرة سوف تترك أثرها على هذين الشعبين فيما بعد. أما مسألة ظهور دولة يونانية مع كونها لا تضم إلا المورة فلم تلبث أن جاءت معها بعد فترة قصيرة "بمشكلة بحر ايجة" وموضوع السيادة على الجزر، وكشفت عن مدى فداحة الهزيمة التي تعرضت لها الدولة. فالقتل الجماعي للأهالي المسلمين الذين كانوا يعيشون في المورة منذ قرون، والثورات العريضــة وأموال الأوقاف الغنية التي جرى نهبها هي أمور يجب أن نذكرها على أنها أحداث لم تجر تصفية حساباتها و وقائع تركت للنسيان. أما قيام فرنسا باحتلال الجزائر بذريعة من الذرائع مستغلة تلك الظروف المضطربة [٥ يوليه ١٨٣٠م](٤٤) فقد كان أمراً ألقى بظلال كثيفة على عاقبة الامبراطورية.

E. Kuran, *Cezayir'in Fransızlar Tarafından İşgali Karşısında Osmanlı Siyaseti,* انظــر: - (٤٤) - أنظــر: - (٤٤)

K.Beydilli, "1828-1829 Osmanlı - Rus Savaşında Doğu Anadolu'dan Rusya'ya Göçürülen (٤٣) Ermeniler", Belgeler, XIII/17, Ankara 1988; U. Gülsoy, "1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşında Rumeli'de Rus İşgaline Uğrayan Yerlerin Durumu", II. Mahmud ve Reformları Semineri -Bildiriler, İstanbul 1990, s. 21-35; G.Plentnjuv," Rusko, Turskata Vojna 1828-1829, g. i. polozenieto na bulgarskija narod", Voennoistoriceski Sbornik, LVII/6 (1988), 124-131 (1828-29 Osmanlı Rus Savaşı ve Bulgar Halkının Durumu).

# ٦- المسألة المصرية

وإلى جانب كل هذه الأحداث شاء محمد على باشا في مصر أن يستغل الضعف الذي تعرضت له الدولة العثمانية ليجعل من مصر دولة مستقلة مما زاد الوضع سوءاً. وكان محمد على قد أقام في مصر وبمساعدة فرنسا إدارة قوية، ونجح في تحسين الاقتصاد ببعض الاجراءات الاجبارية، وزاد من موارد البلاد، وأقام جيشاً واسطولاً بالمقاييس العصرية، فلما قام بعملياته العسكرية المتقدمة في سوريا والأناضول لم تستطع الدولة العثمانية مع سوء أحوالها من ايقافه، وذلك بسبب الهزائم المتكررة التي منيت بها، وأنهزم أمامه الجيش الذي قاده الصدر الأعظم بنفسه عند قونيه [١٢ ديسمبر ١٨٣٢م]، وأصبح الطريق إلى استانبول ممهداً أمام القوات المصرية. وعلى ذلك تقدمت حتى كوتاهية [٢ فبراير ١٨٣٣م]، مما أسفر عن وضع خطير هدد استانبول بالسقوط، بل و هدد الأسرة العثمانية نفسها بالزوال. وعندما رأى السلطان محمود الثاني مظاهرة فرنسا لمحمد على وتقاعس انجلترا عن القيام بما كان منتظراً منها لم يجد بدأ من قبول العون من القيصر الروسي نيقو لا الأول. وعلى ذلك دخل البسفور اسطول روسي وأنزل جنوده عند بكقوز [٥ ابريل ١٨٣٣م]. غير أن تدخل روسيا قد دفع فرنسا وانجلترا إلى التحرك، وأمكن في النهاية التصدي للقوات المصرية وايقاف تقدمها، والتوصل مع والى مصر إلى اتفاق في كوتاهية في ١٤ مايو ١٨٣٣م تركت له الدولة بمقتضاه مصر وكريت والشام وجدة وأطنه. فكان يعنى ذلك الوضع أن الدولة العثمانية تتخلى عن فتوحاتها التي تحققت أيام السلطان سليم الأول (١٥١٦-١٥١٦م). ولهذا السبب فان السلطان محمود الثاني وواليه العاصمي هو الآخر الذي على الرغم من نجاحه في الوصول ظافراً حتى مسافة قريبة من استانبول ولم ينجح في اقامة دولة مستقلة كانا يعلمان - كلاهما - أن هذا الاتفاق الذي عقد في كوتاهية ما هو إلا هدنة مؤقتة سوف تعقبها في المستقبل مرحلة حساب قاطعة بين الطرفين. أما معاهدة (خُنْكار إسكله سي) [٨ يوليه ١٨٣٣م] التي انعقدت مع الروس الذين هرعوا لتقديم العون متطوعين وأجبروا الدولة على قبول خدماتهم فقد نصت على قيام القوات الروسية بمساعدة السلطان محمود الثاني في حالة قيام الوالى محمد على باشا بتكرار عمليته. وكانت تنص المادة السرية في تلك المعاهدة ذات السنوات الثماني على أن تُفتح المضايق أمام الروس بينما يجرى غلقها في وجه الدول الأخرى. غير أن نجاح روسيا في اغلاق المضايق أمام أعدائها وحقها في فتحها أمامها وحدها ثم تأسيسها لنوع من السيادة على الدولة العثمانية وأن تصبح بمثابة الحامي لها كان أمراً أقلق أوربا، فاضطرت كل من انجلترا وفرنسا لأن تعلنا أنهما لن يقبلا بأي تغيير يجري على وضع المضايق. وأمكن تجميــد الازمة المتفجرة بعد أن توسط بين الأطراف رئيس وزراء النمسا البرنس مترنيخ ثم قبول روسيا أن تقتسم مع النمسا المزايا التي حصلت عليها بمقتضى معاهدة (خُنْكار إسكله سى). وبمقتضى معاهدة مونخنغراتز Münchengraetz التي عقدت بين النمسا وروسيا [١٨ سبتمبر ١٨٣٣م] وافقت الدولتان كذلك على المحافظة على الدولة العثمانية واتفقتا فيما بينهما على التصدي بحزم لمسألة تغيير الأسرة العثمانية الحاكمة وانتقال السيادة على الأراضي العثمانية القديمة في البلقان إلى محمد على باشا (٥٤).

## ٧- الإصلاحات في عهد السلطان محمود الثاتي

لم يكن من المصادفة أن تبدأ أعمال الاصلاح في عهد محمود الثاني بالغاء أوجاق الانكشارية، فلم تجر أية محاولة مهمة من أجل إصلاح المؤسسات العسكرية منذ وقوع حادثة العلمدار (١٨٠٨م)، غير أن الحالة التي كانت تعيشها الدولة جعلتها تشعر بمدى الحاجة الملحة لجيش مدرب منظم بالمفهوم الغربي. ولا شك أن الاصلاحات الواسعة والناجحة التي قام بها محمد على باشا في مصر في ذلك المجال كانت أعمالاً يود محمود الثاني لو اقتدى بها، لاسيما وأن العساكر المصرية المنظمة والمعروفة باسم "الجهادية" التي جيء بها إلى المورة أثناء العصبيان اليوناني قد حققت نجاحاً خلال فترة قصيرة وكشفت للعيان حالة الضعف والفساد التي كانت عليها قوات الانكشارية والقوات الأخرى. وهذه المهارة التي كشفت عنها القوات المصرية في اخماد التمرد قد تركت انطباعاً طيبـاً لـدى الـرأي العـام كـان لصــالح الـرأي القـائل بضــرورة الجيش المدرب، فانتهز محمود الثاني الفرصة وراح يعمل سراً على اتخاذ التدابير اللازمة، ومن المحقق أنه كان يعد ويخطط لالغاء الانكشارية، وأن تكون هذه المرة هي الأخيرة لارسالهم لاخماد أحد العصيانات (٤٦). ولم تكن مفاجأة في ١٥ يونيه ١٨٢٦ عندما قامت الانكشارية للمرة الاخيرة باخراج "قدور طعامهم" علامةً على الثورة وهم في غفلة عظيمة، فكانت تلك الحادثة هـي نهاية أوجاق الانكشارية ونهاية المتعاونين معه، ولا سيما تكايا الطريقة البكتاشية [١٧] يونية ١٨٢٦م]. وعقب تلك الحادثة انتقل السلطان لتشكيل "العساكر المنصورة المحمدية" الجيش الجديد والحديث. وكان القضاء على الانكشارية التي كانت الجناح المسلح (٤٧) والقوة المحافظة التي

E. Molden, *Die Orientpolitik Metternichs, 1829-1833,* Wien -Leipzig 1913, s. 82 vd; Ş. انظر: – (٤٥) Altundağ, *Kavalalı Mehmed Ali Paşa İsyanı, Mısır Meselesi 1831-1841,* Ankara 1945, s. 159 vd.

G. Rosen, Geschichte der Türkei von dem Siege der Reform im jahre 1826 bis zum : انظــر = (٤٦) – أنظــر = (٤٦) – انظــر = 1858, Leipzig 1866. ال

T. Scheben, Verwaltungsreformen der frühen Tanzimatzeit. Gesetze, Massnahmen :انظـر: – (٤٧) – انظـر: – (٤٧) مانظـر: – (٤٧) مانظـر: – (٤٧)

تمثل النظام التقليدي في العاصمة بمثابة الخطوة الأولى نحو الاتجاه إلى تنظيم عصري وضروري لآلية الدولة. ومرحلة الاصلاح التي ستبدأ والمبادئ التي سوف يكون لها الفضل في توجيه حركة الاصلاح في عهد "التنظيمات" سوف يبدأ الحديث عنها لأول مرة وتجد مجالاً للتطبيق. وهذه المبادئ كانت تختلف تماماً عن محاولات الاصلاح في العهود السابقة؛ إذ كان المفهوم من "الاصلاح" بوجه عام حتى ذلك التاريخ هو إقامة مؤسسات جديدة إلى جانب المؤسسات القديمة ودون المساس بها، أما الآن فالاصلاح يعني تهيئة المناخ للتخلص من القديم التقليدي وإلغائه واقامة مؤسسات جديدة تحل محله (٤٨). ولا نجانب الصواب إذا قلنا إن عام ١٨٢٦.

ولاشك أن اقامة جيش مدرب حديث يتم تنظيمه بالمعايير الأوربية كان أمراً يستلزم عبئاً مالياً كبيراً. ولهذا السبب فان مداخيل الضرائب التي كانت حتى ذلك التاريخ مستخدمة لمواجهة احتياجات الولايات في الغالب سوف يجري نقلها إلى العاصمة فيما بعد لمواجهة نفقات الاصلاح بتبعاته الثقيلة، كما سيعقب ذلك اتخاذ بعض التدابير لزيادة مداخيل الضرائب. وقد جرى خلال الفترة التي انقضت من عام ١٨٢٦ حتى إعلان "التنظيمات" انجاز العديد من الأمور، يأتي في مقدمتها إقامة نظارة الأوقاف ثم استخدام ربع الأوقاف بشكل معقول لتكون مصدر تمويل للصلاحات العامة ولا سيما في الانفاق العسكري (١٨٣٤م) (٤٩). وكان نظام الضرائب في عهد السلطان محمود الثاني يستهدف مواجهة نفقات الجيش الحديث الذي تستنفد ٧٠٪ من كافة موارد الدولة(٥٠).

وكانت الغاية من عمليات التنظيم التي جرت في المجال الاداري والمدني هي دعم السلطة المركزية. ونجحت الدولة في إزاحة الاداريين المتسلطين على مختلف المناطق داخل البلاد وازاحة الأعيان وغيرهم من الطغاة. واجتمعت كافة المناطق لتوضع تحت سلطة الادارة المركزية إلا محمد علي باشا والي مصر الذي كان يمثل الاستثناء الوحيد في هذا الأمر (٥١). كما أجريت عمليات تنظيم كبيرة على مؤسسات الادارة المركزية والحكومة، وسعى المصلحون لاقامة

S.J. Shaw, "Das Osmanishe Reich und die moderne Türkei" *Der İslam II.* s.119 Fischer Weltgeschichte,. : انظر – (٤٨) Band XV. Frankfurt 1971.

Ahmed Lutfî, *Tarih*, İstanbul 1290, I, 205; J.R. Barnes, *Evkaf-ı Hümâyun. Vakıf administration under the* : أنظـر – (٤٩) Ottoman Ministry for İmperial Foundations 1839 to 1875, Los Angeles. 1980.

S.J. Shaw-E.K. Shaw-, History of the Ottoman Empire and Modem Turkey, Cambridge 1977, II, 43.: انظر - (٥٠)

M.Ursinus, Regionale Reformen im Osmanischen Reich am Vorabend der Tanzimat. : انظـر لمنطقـة الروملـــي: Reform der rumelischen Provinzialgouvemeure im Gerichtsprengel von Manastır (Bitola) zur Zeit der Herrschaft Sultan Mahmuds II (1808-1839), Berlin 1982; A.C. Eren, Mahmud II Zamanında Bosna-Hersek, İstanbul 1965.

كيان وبيروقراطية لدولة "حديثة". وقدمت النماذج الأولى لتشكيل حكومة على الطراز الأوربي (٢٥)، حتى تغير اسم "الصدر الأعظم" إلى "الوكيل الأول" (باش وكيل) (٣٠ مارس ١٨٣٨م) (٣٠). كما أن استحداث عدد من المجالس المكلفة للاضطلاع بمهام مختلفة ضمن اصلاحات عهد محمود الثاني تحمل أهمية خاصة هي الأخرى. وهذه المجالس قد تحولت إلى نوع من الاجهزة التشريعية تقوم على مناقشة أمور الدولة وتصدر القرارات بشأنها: فالأمور القضائية يتولاها "المجلس الأعلى للأحكام العدلية" (مجلس و آلاي أحكام عدليه)، والأمور الادارية يتولاها "مجلس شورى الباب العالي" (دار شوراي باب عالي)، والأمور العسكرية يتولاها "مجلس الشورى العسكري" (دار شوراي عسكري). كما أقيمت عدة "مجالس مختلفة" عام ١٨٣٨م للنظر في شئون الزراعة والتجارة والصناعة والأشغال العامة. وعلى ذلك تخلت الدولة عن مؤسساتها القديمة التي ظلت تعتمد عليها حتى ذلك التاريخ لتقيم بدلاً منها مؤسسات أخرى حديثة (١٩٥).

وكانت التجديدات التي جرت في المجال التعليمي قد جاءت في شكل إحياء بعض المؤسسات القديمة وتشييد مؤسسات أخرى قادرة على مواجهة المتطلبات الجديدة مما لم يكن يعني تحولاً كبيراً. ففي تلك الفترة حاولت الدولة من جديد إحياء المهندسخانة البحرية والاخرى البرية اللتين بدأت مهمتهما التعليمية عام ١٧٧٣ وعام ١٧٩٥م وكانتا تتعرضان للاهمال التام بين الحين والآخر، فقامت الدولة بتغيير مكانيهما ومناهج التدريس فيهما. وظهر من ناحية آخرى أنه لا مفر من إقامة عدد من المؤسسات التعليمية بغية الاضطلاع بالخدمات البيروقراطية في الدوائر الحكومية. وعلاوة على الفعاليات التعليمية التي قامت بها الدولة وعلى رأسها المتطلبات العسكرية فقد افتتحت مدرسه حديثة للطب عام ١٨٢٧م وجاهدت لتنشئة الأطباء والجراحين من أجل الجيش (٥٠)، مما كان يعنى أن يتعرض الطب التقليدي لأول ضربة قوية آنذاك. وكان لشاني زاده عطاء

(۵۳) – أول باش وكيل هو محمد أمين رؤف باشا (مارس ۱۸۳۸)، أنظر: Abdurrahman Şeref, *Tarih Musahabeleri*, İstanbul 1923, s. 5-10

C.V Findley, Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1922, انظر: (۲۰)-أنظر: Princeton 1980; C.V Findley, Ottoman Civil Officialdom: A Social History, Princeton 1989.

T.Scheben, *Verwaltungsreformer*, Ö.Mert, "II. Mahmud Devrinde Anadolu ve انظــر: – (و٤) Rumeli'nin Sosyal ve Ekonomik Durumu (1808-1839)", *Türk Dünyası Araştırmaları,* XVIII (Haziran 1982), 33-73; İ. Ortaylı, *İmparatorluğun En Uzun Yüzvılı*, İstanbul 1983, s. 146 vd.

<sup>(</sup>٥٥) – للتعرف على تصحيح هام في الكلمة التي ألقاها محمود الثاني بمناسبة افتتاح مدرسة الطب (مكتب طبيه) أنظر: E.İhsanoğlu-M.Kaçar, "II. Mahmud'un Mekteb-i Tıbbiye Ziyaretinde İrad Ettiği Nutkun Hangisi Doğrudur?", *TaTo*, XIV/83 (190), 44-48.

الله أفندي بوجه خاص (ت ١٨٢٦م) وخوجه اسحاق افندي (ت ١٨٣٤م) (٥٦) خدمات جليلة في مجال نقل بعض المؤلفات الغربية إلى التركية، ووضع المقابل التركي للمفاهيم والاصطلاحات الفنية والعلمية في العديد من الموضوعات. وكان من الخطوات المهمة التي خطتها الدولة في تلك الأثناء اقدامها على إيفاد الطلاب الي الخيارج لأول مرة لتحصيل العلم. وفي عيامي ١٨٣١ و ١٨٣٤م دخلت الخدمة مدرستان أخريان ضمن الكيان العسكري: إحداهما هي مدرسة الموسيقات الملكية التي كانت وظيفتها تنشئة موسيقيين سوف يحلون محل موسيقيي المهتر التقليدية، أما المدرسة الثانية فكانت مدرسة العلوم الحربية (مكتب علوم حربيه) التي أقيمت على النمط الفرنسي، وكانت تهدف الى تخريج ضباط ينخرطون في الجيش. وإضافة إلى تلك المدارس التي عاشت الضيق الناتج عن محاولة تلبية احتياج الجيش بوجه عام اقامت الدولة مؤسسات تعليمية مدنية ذات مستوى أولى ومتوسط تعنى بتنشئة الموظفين للدولة، مثل: (مكتب معارف عدلي) أي "مدرسة العلوم القضائية" و (مكتب علوم أدبي) أي "مدرسة العلوم الأدبية". غير أن تلك المدارس لم تكن كافية من الناحية العددية كما لم تكن ناجحة، وظلت منحصرة في استانبول وحدها (٥٠). وفي عام ١٨٣١ ظهرت أول جريدة عثمانية عرفت باسم (تقويم وقايع) (٥٨)، فأخذت مكانها في حياة النشر كجريدة تركية إلى جانب عدد من الجرائد التي كانت تصدر قبل ذلك باللغات الأجنبية. ثم نُقلت "مطبعة اسكودار" مرة أخرى إلى الجانب الأوربي (١٨٢٤م)، وهي التي كانت تعمل منـذ عام ١٨٠٢م بالقرب من "مر فأ الحرم"، فجرى دمجها مع المطبعة التي ستقوم بطباعة أول جريدة صدرت بعد ذلك (١٨٣١م)، وجرى تطويرها حتى اكتسبت أهمية من جديد في طباعة مختلف المؤلفات الأخرى [العسكرية والطبية] عدا الجريدة نفسها (٥٩). وكان القيام بأول تعداد للسكان (٢٠)، وتنظيم الكرانتينة (٢١) [الحجر الصحى]، وهيئة البريد (٦٢) وغيرها أعمالاً هامة شملتها حركة الاصلاح الواسعة التي شهدها عصر السلطان محمود الثاني (١٣).

B. Kodaman, *II. Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi,* İstanbul 1980 : انظر (۵۷) N.Yazıcı, *Takvîm-i Vekâyi, Belgeler*, Ankara 1983; O. Koloğlu, *Takvîm-i Vekâyi. Türk* : انظـر (۵۸) Basınında 150 Yıl. 1831-1891, Ankara (ts.).

E.Z. Karal, Osmanlı İmparatorluğunda İlk Nufus Sayımı - 1831, Ankara 1943; Musa : اظـر: (٦٠) Çadırcı, "1830 Genel Sayımına Göre Ankara Şehir Merkezi Nufusu Üzerine Bir Araştırma", Osmanlı Araştırmaları, İstanbul 1980, I, 109-132; Mahir Aydın, "Sultan II. Mahmud Döneminde Yapılan Nufus Tahrirleri", II. Mahmud ve Reformları Semineri. Bildiriler. İstanbul 1990, s. 81-106 Gülden Sarıyıldız, Karantina Teşkilâtının Kuruluşu ve Faaliyetleri (1838-1876),

#### ٨- حل المسألة المصرية ومسألة المضايق

كانت حالة الهدنة القائمة بين والي مصر والسلطان محمود الثاني قد تحولت في يونيه ١٨٣٩م إلى حرب مسلحة وعملية لتصفية الحساب بين الطرفين. وقد استطاعت القوات المصرية ان تهزم الجيش العثماني مرة أخرى في نزيب [٢٤ يونية ١٨٣٩م] وانفتح الطريق أمامها من جديد المتقدم نحو استانبول(١٤٠). ولما وصل خبر الهزيمة إلى العاصمة كان السلطان محمود الثاني قد توفي(١٥٠). أما ابنه الشاب عبد المجيد الذي اعتلى العرش [أول يوليه ١٨٣٩م] فقد شهد -إلى جانب تلك الهزيمة التي تعرض لها الجيش- إقدام قائد الاسطول العثماني احمد فوزي باشا بنفسه على قيادة الأسطول إلى الاسكندرية وتسليمه إلى الوالي محمد على. وكانت هزيمة الجيش العثماني تفرض على روسيا أن تقوم بواجبها نحو تطبيق المواد التي تتص عليها معاهدة (خُنكار إسْكلّه سى)، اما انجلترا التي لم تكن راضية عن تهيئة الفرصة لمثل ذلك فقد أخذت تضغط على الوالي. بينما قامت الدول الأربع الاخرى [النمسا وبروسيا وروسيا وفرنسا] بتقديم إنذار مشترك، مما جعل الباب العالي ينتظر النتيجة التي يمكن أن تسفر عنها محاولات الدول الكبرى في ذلك الصدد ويتجنب عقد معاهدة تثانية مع محمد على. وعلى ذلك تبرز المسألة المصرية كخلاف ظهر بين الوالي العاصي وسيده، وتتحول إلى مشكلة تعنى بها كافة الدول [٧٧ يوليه ١٨٣٩م].

وكان حل المسألة المصرية بالنسبة السياسة العثمانية التي أخذ يوجهها مصطفى رشيد باشا ناظر الخارجية يبدو ممكنا من خلال الضغط على محمد على بعد الثقة في المساعدات التي ستقدمها انجلترا بعد حصولها على امتيازات كافية (٢٦) من الناحية التجارية بمقتضى معاهدة (بلطه ليمانى) [٦٦ سبتمبر ١٨٣٨م](٢٦). وكان فرمان "النتظيمات" الذي أعلن في النهاية في ٣ نوفمبر ١٨٣٩م يحمل في طياته أملاً بأن يكون عاملاً في انفراج تلك المشكلة بوجه عام. والواقع أن الاتفاق الذي

(رسالة ماجستير لم تطبع) İstanbul, 1986.

N. Yazıcı, "Tanzimat Devri Osmanlı Posta Teşkilâtı", *İletişim 1981-1982,* (Ankara, انظـر: – (٦٢) – انظـر: Temmuz 1981), s. 17-52.

<sup>(</sup>٦٣) - لكل هذه الموضوعات وتطبيقاتها في الأناضول، أنظر:

M. Çadırcı, *Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlennin Sosyal ve Ekonomik Yapıları*, Ankara, 1991.
H.von Moltke, *Briefe über Zustaende und Begebenheiten*in der Türkei aus den Jahren 1835-1839, (yay. H.Arndt) Nördlingen 1987, s. 321 vd. (Feldmareşal H.von Moltke, *Türkiye Mektupları*, [trc. H. Örs], İstanbul 1969, s. 259 vd.).

A. Terzioğlu, "II. Mahmud'un son Hastalığı ile İlgili (۱۵) – للتعرف على سبب الموت، أنظر: Raporlar ve Galatasaray Tıbbiyesi'nin 17 Şubat 1839'da Açılışı", *TaTo,* XIV/83, (1990), s. 38-43.

M. Kütükoğlu, *Osmanlı, İngiliz İktisadî Münasebetleri, II. (1838-1850)* İstanbul 1976, أنظر: – (٦٦) s. 7 vd; V.J. Puryear, *İnternational Economy and Diplomacy in the Near East*, Stanford 1935.

H.İnalcık, "Osmanlı Rus Rekabetinin Menşei ve Don-Volga Kanalı Teşebbüsü (1569)", انظر: – (۱۷) *Belleten*, XII/46 (1948), 349-402; krş. Akdes Nimet Kurat, *Türkiye ve İdil Boyu*, Ankara 1966.

جرى في لندن يوم ١٢ يوليه ١٨٤٠م مع استبعاد فرنسا المؤيدة لمحمد علي باشا كان ينص على الضغط بالسلاح على والي مصر. ولما بدأت العمليات العسكرية وتحول السخط الواسع الذي ظهر ضد الحكم المصري في سوريا إلى حركة مقاومة عارمة لم تترك لمحمد على فرصة للنصر، حتى اضطر في النهاية لان يرضى بولاية مصر وحدها مع انتقال حكمها لأعقابه من بعده [الفرمان المؤرخ في ٢٤ مايو ١٨٤١م](٢٨).

ومع حل المسألة المصرية استازم الأمر أيضا حل مشكلة المضايق التي كانت المسألة المصرية وراء ظهورها. وانطلاقا من ان معاهدة (خُنكار إسكله سي) التي انقضت مدتها ذات الثماني سنوات لن يجري تجديدها اجتمعت الأطراف في لندن ووقعوا على معاهدة تحدد من جديد الوضع القانوني للمضايق [معاهدة المضايق في لندن ١٣ يوليه ١٨٤١م]. وأجمعت الأطراف على قاعدة عامة تحظر على السفن الحربية لكافة الدول العبور من المضايق في وقت السلم. غير أن عملية "التدويل" التي تقررت للوضع القانوني على المضايق قد جاءت معها ايضا بتحجيم للحقوق العثمانية(١٩).

# ٩- عهد "التنظيمات الخيرية" وفرماتات الاصلاح

مع ان أحداً لا يرتاب في أن عهد جديداً قد هل على الامبراطورية العثمانية بصدور "فرمان التنظيمات" التي أعلنت في الثالث من نوفمبر ١٨٣٩م فالمعروف أن بعض المبادئ التي احتواها ذلك الفرمان مثل: [صيانة أرواح وأموال وأعراض الناس وحظر المصادرات وعدالة الضرائب والنص بتحديد مدة الجندية] كان قد جرى الحديث عنها في عهد السلطان محمود الثاني أو وضيع بعضها موضع التنفيذ. وكان الهدف من فرمان التنظيمات هو ضمان حقوق المواطنة بالمفهوم العصري والتخلص من مساوئ الادارة واقامة نظام اجتماعي قادر على تحقيق المساواة بين الرعايا المسلمين وغير المسلمين في الحقوق الشخصية. كما كان من الواضح أن الأمال معقودة مع إعلان فرمان كهذا على تحقيق بعض المكاسب السياسية مثل وضع الدولة العثمانية في مصاف الدول الأوربية المتحررة وكسب عطف الرأي العام في انجلترا وفرنسا حتى يتوازن بذلك مع العطف الذي يكنه الأوربيون للوالي محمد على باشا وحتى يساعد كل ذلك على ايجاد حل مرض للمسألة المصرية ومشكلة المضايق (٢٠). ولم يكن والى مصر محمد على باشا مخطئاً

G.Rosen, *Geschichte der Türkei,* II, 46; Kâmil Paşa, *Târîh-i Siyâsî-i Devlet-i Aliyye-i* نظـر: – (۱۸) Osmâniyye, İstanbul 1327, III, 221.

C. Tükin, *Boğazlar Meselesi,* s. 232 : انظر: G.Rosen, *Geschichte der Türkei*, II, 14,16: (۲۰)

كثيراً وهو يضع تلك النقطة في اعتباره ويفسر الفرمان على انه "حملة من السلطان" يقوم بشنها على انه "حملة من السلطان" يقوم بشنها عليه (٧١).

غير أن فرمانا يقرر المساواة بين الرعايا المسلمين وغير المسلمين في الحقوق الشخصية وحقوق المواطنة كان كفيلاً بهذه الحالة أن يكون ضربة تقوض النظم الاساسية في دولة لا تعتمد على مثل هذه المساواة بسبب أسسها الاسلامية، وضربة لتركيب اجتماعي كان الناس قد درجوا عليه منذ العهود الأولى وتطور على طول الزمن حتى أخذ شكله النهائي. والدليل على ذلك أن "قر مان الاصلاحات" الذي أعلن [١٨ فبراير ١٨٥٦م] لإعطاء المزيد من القوة لقضية المساواة التي جاءت بها "التنظيمات" من خلال الاعتراف بحقوق سياسية ايضا للرعايا غير المسلمين كانت تتركز الصعوبات في تطبيقه عند هذه النقطة دائما. وشكلت الصدامات الدامية التي وقعت بين الرعايا المسلمين وغير المسلمين السمة السائدة في الأحداث الداخلية لذلك العهد، ومهدت السبيل ليس لتحريض الدول الأجنبية فحسب بل لتدخلاتها أيضا. ففي جدة تدخل الانجليز في الصدامات التي وقعت بين المسلمين والمسيحيين (١٨٥٧م) وأنزلوا جنودهم إلى البر، وهناك الأحداث الدامية التي وقعت في لبنان (١٨٤١-١٨٤٦م، ١٨٦٠-١٨٦١م)(٧٢) والأحداث الدامية التي وقعت في دمشق (١٨٦٠-١٨٦١م)(٧٣) والضغوط السياسية الحادة مما كشف بصورة جادة عن وجود خطر تدخل أوربي مشترك تكون فرنسا على رأسه. وقد انتشرت حركات السخط (ولا سيما في البوسنة والهرسك وبلغاريا) وكثرت الصدامات في أنحاء متفرقة منها(٧٤). وبينما كان يتحول غضب الأهالي المسلمين إلى أفكار ومحاولات تستهدف أموراً مثل إقامة جمعية سرية في استانبول تحت اسم "جمعية الدفاع عن الشريعة" وخلع السلطان عبد المجيد عن العرش وإحياء النظام الجديد(٧٠) كان السخط العام والمنازعات بين "الطوائف" قد بلغت مداها وخاصـة الكنيسـة الار ثوذكسية التي كانت تتمتع بمكانة عالية داخل الامبر اطورية فتناقصت امتياز اتها اكثر من غير ها وأصبحت تتساوى مع الكنائس الأخرى(٢٦). وفي العموم فان الاحتكاكات والنزاعات التي

G.Rosen, Geschichte der Türkei, II, 18 : انظر – (۷۱)

T. Gökbilgin, " 1840-1861'e Kadar Cebel-i Lübnan Meselesi ve Dürzîler", *Belleten*, X (1946), s. 641-703

i. Huhn, Der Orientalist Johann Gottfried Wetzstein als preussischer Konsul in Damaskus - انظر: (۲۳)-انظر) (۲۳)- انظر: (1849-1861). Dargestellt nach seinen hinterlassenen Papieren, Berlin 1989.

H.İnalcık, *Tanzimat ve Bulgar Meselesi,* Ankara 1943; H. İnalcık, "Tanzimat'ın :اطرد (۷٤) Uygulanması ve Sosyal Tepkileri", *Belleten,* XXVIII (1964) 623-690; H. İnalcık "Bosna'da Tanzimat'ın Tatbikine Ait Vesikalar", *TV*, I/5 (1942) s. 374-389.

U. İğdemir, Kuleli Vak'ası Hakkında Bir Araştırma, Ankara 1942 - أنظر: (٧٥)

E. Engelhardt, La Turquie et le Tanzimat, ou histoire des réformes dans l'Empire : انظر (۲۱)

وقعت بين المسلمين والمسيحيين قد أخذت شكلاً أعمق بين المسيحيين أنفسهم. وأخذت الكنائس القديمة الموحدة للارثوذكس والغريغور الأرمن في التفكك وتشكلت كنائس جديدة؛ فظهرت الكنيسة البلغارية (١٨٧٠م) والكنيسة الرومانية (١٨٦٥م) والكنيسة الأرمنية البروتستانتية (١٨٤٨م).

# ١٠ - حوادث المملكتين [الافلاق والبُغُدان]، ومشكلة النازحين وحرب القرم

أدت ثورات عام ١٨٤٨م إلى اضطرابات عامة في أوربا كما كان عليه الحال عام ١٨٣٠ حتى تحولت إلى احداث دامية نتيجة لثورات الشعوب التي تعرضت للتشتت والاضطهاد، وكانت المقاومة التي يمارسها الوطنيون البولنديون والمجريون تشغل روسيا والنمسا بشكل جاد، كما تحولت في الوقت نفسه إلى مشكلة مهمة بالنسبة للدولة العثمانية. وكان التجاء الوطنيين الذين سحقتهم القوات الروسية إلى الأراضي العثمانية قد جعل الدولة على أعتـاب حـرب تشــارك فيهــا النمسا وروسيا. وانتشرت الثورة في الافلاق والبغدان ايضا، وهب الشعب الروماني يقاوم سيطرة الروس وتحكمهم الذي ساد بوجه خاص عقب معاهدة أدرنة (١٨٢٩م) ويقاوم "لائحة النظام الأساسي" (Reglement Organique) التي وضعوها وفرضوا تنفيذها بالقوة، ويقاوم حكم الامارة التي تقوم على تنفيذها. ولما كان الباب العالى هو ممثل الدولة صاحبة السيادة ويتابع الأمور عن كتُب ومستعداً للتدخل في الوقت المناسب فقد أصبح في وضع جعله وجها لوجه مع روسيا في تلك الحادثة ايضا، وعلى الرغم من قيام روسيا بطلب إعادة الوطنيين اللاجئين وتسليمهم لها وقطعها العلاقات السياسية [١٧ سبتمبر ١٨٤٩م] ثم تهديدها بالحرب فقد رفض الباب العالى ذلك الطلب. وهذا الموقف من الدولة هو الذي أيدته الحكومات الاوربية المتحررة والرأي العام بشكل يبعث على الارتياح، وهو الأمر الذي كان عاملاً يَسَر من وقوف تلك الحكومات إلى جانب الدولة العثمانية في الحرب الكبيرة التي اشتعلت مع روسيا عام ١٨٥٣م. وانفرجت مشكلة اللاجئين من خلال وفاق جرى التوصيل اليه في موضوعات منح الاذن البلازم لمن يريد الاستقرار في الأراضي العثمانية وتحول من دخل منهم في خدمة الدولة إلى الدين الاسلامي ثم السماح لمن يريدون بالهجرة إلى الدولة التي يختارونها. أما التطورات في المملكتين فقد امكن وضع حل لها

Ottoman depuis 1826 jusqu' à nos jours, I-II, Paris 1882-1884 (terc. Ali Reşad, *Türkiye ve Tanzimat. Devlet-i Osmâniyye'nin Târîh-i İslahatı,* İstanbul 1326). K.Beydilli, "II. Mahmud Devrinde Katolik Ermeni Cemaati ve Kilisesinin Tanınması", (تحت الطبع) –أنظر: (۲۷)

في نهاية المفاوضات التي جرت مع روسيا. غير أن النفوذ الروسي وتدخلهم في شئون هاتين الامارتين قد أخذ في الزيادة بينما بدأ النفوذ العثماني في التلاشي تماما(٧٨).

وفي عام ١٨٥٣م أسفر البرود في العلاقات مع روسيا عن أزمة جديدة؛ فقد حاولت روسيا بعد أن فتحت النقاش حول حق الكاثوليك في "المقامات المقدسة" وبالتالي حقوق الفرنسيين أن تعطي لنفسها صفة الحامي للارثودكس، ثم شرعت في الضغط على الدولة العثمانية وتهديدها بقبول عقد "اتفاق نهائي" يستهدف وضعها تحت حمايتها. فارسلت إلى استانبول سفيراً فوق العادة اسمه "منتشيكوف" لتحقيق تلك الرغبة، وعلى الرغم من محاولاته "المتغطرسة" رُفضت طلباته، وأصبح ذلك سبباً كافياً لاعلان روسيا الحرب على الدولة العثمانية. فلما احتلت روسيا المملكتين في أوائل يوليه (١٨٥٣م) قررت كل من انجلترا وفرنسا ألا تتركا روسيا تتحرك بمفردها، فعقدتا اتفاقاً مع الدولة العثمانية [١٦ مارس ١٨٥٤م] وطلبتا من روسيا الجلاء عن المملكتين، فلما رفضت روسيا ذلك الطلب لم تتورعا عن المشاركة في الحرب [٢٣ مارس ١٨٥٤م].

ووجدت تلك الحرب جبهتها الأساسية في القرم، وكانت ذات أهمية بالغة نظراً لأنها كانت حرباً أوربية كبيرة كشفت للعيان عن مدى حجم الحروب الحديثة التي اشتعلت فيما بعد. إذ شارك فيها مئات الآلاف من الكيلومترات حاملين معهم إلى فيها مئات الآلاف من الكيلومترات حاملين معهم إلى القرم العديد من المهمات والعتاد، وأقيمت السكك الحديدية وخطوط البرق خدمة لشنون الحرب، ونشطت تحركات الاسطول الذي جرى تجهيزه بالاسلوب الحديث، ولاسيما من السفن المدرعة العاملة بالبخار، مما كان كافياً للكشف عن ضخامة الحرب ومدى اتساعها. وقد شهدت العاصمة العثمانية لأول مرة هذا العدد الضخم من الجنود الأجانب وازدحمت بالدبلوماسيين، ووصلتها أعداد ضخمة من الجنود والعتاد والجرحى. كما فتحت نققات الحرب الباهظة لأول مرة أبواب الاستدانة من الخارج، وكان لاستطالة الحرب الدامية وامتدادها بين الأطراف المتنازعة أن جعلت المتحالفين يقومون بمحاولات مهمة نحو تغيير التركيب القضائي للمجتمع العثماني بشكل معين لصالح الرعايا غير المسلمين. ورغم الخسائر الفادحة فقد انتهت الحرب بالنصر، وجسرت مفاوضات الصلح في باريس، واتفقوا على فرمان الاصلاح المؤرخ في ١٨ فبراير ١٨٥٦م مفاوضات الصلح في باريس، واتفقوا على فرمان الاصلاح المؤرخ في ذلك حصل رعايا الدولة وكأنه وثيقة قام باعدادها سفراء الدول المتحالفة في استانبول. وعلى ذلك حصل رعايا الدولة

G.Rosen, Geschichte der Türkei, II, 115 vd. 125-126 vd. : انظر - (۷۸)

العثمانية غير المسلمين على المساواة التامة والمطلقة في الحقوق السياسية مع الموطنين المسلمين (٧٩).

واستهدفت معاهدة باريس [٣٠ مارس ١٨٥٦م] سد الطريق أمام التقدم الروسي في الأراضي العثمانية، وبينما كان الهدف من حقوق المواطنة الممنوحة للرعايا غير المسلمين هو قطع الطريق على روسيا للحيلولة بينها وبين استغلال ذلك النقص، كان تحويل البحر الأسود هو الآخر الى منطقة منزوعة السلاح محايدة يقف حائلاً دون أي اعتداء روسي قد يأتي من تلك الجهة. وكان من شأن الضمانات الممنوحة حول المملكتين أن كفلت في النهاية ابتعاد روسيا عنهما بعد أن كانت قد حوكت تلك الأراضي -التي ستؤسس وحدتها الوطنية بعد مدة- إلى طريق عبور تطأه روسيا عند كل حرب مع الدولة العثمانية. وكان من الطبيعي بعد كـل هذه الأمور أن وُضِعِت وحدة أراضي الدولة العثمانية تحت كفالة الدول الأوربية وقبلت في جامعتها بالاستفادة من القضاء الأوربي. ومع ذلك فسوف يتضح فيما بعد وخلال مدة قصييرة أن تلك الضمانات لم تكن إلا وعوداً جوفاء سوف تظل حبراً على ورق. وقد استمرت معاهدة باريس على ذلك النحو حتى انقلبت موازين القوى في أوربا، وتعرضت فرنسا -الدولة الضامنة الأساسية- لهزيمة مهينة امام الجيوش البروسية الألمانية (١٨٧٠). وكان من شأن الهزيمة الفادحة التي منيت بها فرنسا أن تغيرت تماماً موازين القوى بين الدول الأوربية، وأتاح هذا التحول أمام روسيا فرصة طالما تطلعت إليها، فاعلنت عن إبطال الحكم الخاص بحياد البحر الاسود، ثم وافقت الأطراف المعنية على ذلك من خلال اجتماع عُقد في لندن [١٣] مارس ١٨٧١م]. وهكذا حصلت روسيا على إمكانية الإعداد لحرب جديدة تقوم فيها مرة أخرى بتسليح البحر الأسود وتثأر للهزيمة التي منيت بها في القرم.

# ١١ - ما بعد حرب القرم

كانت مدة العشرين سنة التي مضت منذ معاهدة باريس (١٨٥٦م) حتى الحرب الروسية التي اندلعت عام ١٨٧٧ مرحلة مشحونة بالأحداث والتطورات؛ فقد كثرت النزاعات الدامية وأحداث الثورة والتمرد في أراضي الأمبراطورية، وظهرت وسائل البحث عن الاستقلال بالحكم أو طلبات

F. Eichmann, Die Reformen des Osmanischen Reiches mit besonderer Berücksichtigung: انظر –(۲۹) des Verhaeltnisses der Christen des Orients zur türkischen Herrschaft, Berlin 1858; G.Rosen, Geschichte der Türkei,II; A. Refik, "Türkiye'de İslahat Fermanı", TOEM, IV/81, 14. sene (Temmuz 1340), 193-215.

توسيع الامتيازات الموجودة، واشتدت وطأة الديون التي أدت إلى إفلاس الدولة عام ١٨٧٥م، ثم واقعة خلع السلطان عبد العزيز عن العرش في النهاية والأحداث المؤلمة التي أعقبتها.

وقد دخل الوضع القانوني الذي نصت عليه معاهدة باريس بالنسبة للمملكتين [الافلاق والبغدان] مرحلة جديدة مع وقوع أهالي هاتين الامارتين على اختيار شخص بعينه أميراً واحداً عليهما معاً (الكساندر جُوزا). وهذا الانتخاب الذي مثل الخطوة الاولى نحو الوحدة قد أيدته فرنسا واعترفت به الدولة العثمانية هي الأخرى [الفرمان المؤرخ في ٢ ديسمبر ١٨٦١م]. وكان الأمير الجديد قد بادر باجراء إصلاحات راديكالية مهمة في الامارة المتحدة ودخل في صراع مرير بوجه خاص مع البطريقخانة التي كانت تضع يدها على ثروات طائلة، وأعلن في عام ١٨٦٥م عن قيام كنيسة رومانية مستقلة وطنية، فلما شعرت روسيا بضياع نفوذها على ذلك النحو حرضت المعارضة التي ظهرت صده والطبقة الحاكمة التي ناهضت الاصلاحات، فكان من نتيجة المقاومة العنيفة التي بذلوها أن جرى خلعه عن العرش [٣٣ فبراير ١٨٦٦م]. وبدأ الأمير المنتخب الجديد "كارول" مهام منصبه رغم معارضة الدولة العثمانية مما أدى إلى توتر العلاقات بين الامارة المتحدة والدولة السيدة عليها. غير أن انفجار أزمة جزيرة كريت يستر من مسألة الاعتراف بحكم كارول الذي كانت تناصره فرنسا، ثم أرسلت إليه الدولة فرماناً جديداً ينص على العراره. وعلى هذا تكون الدولة قد تخلت عن إصرارها حول تفصيلات شكلية لتبعية قانونية لم تعد باقية إلا على الورق أصلاً. أما قيام الأمير الجديد بعد مدة بزيارة رسمية لاستانبول فقد قضى على التوتر القائم بين الطرفين (١٠٠٠).

وراحت مظاهر السخط التي ظهرت في الأماكن التي يزدحم فيها المسلمون وغير المسلمين تتحول إلى مصادمات دامية نتيجة لنفوذ الأجانب وتنافسهم ودسائسهم، وتشهد على ذلك الاحداث التي عاشتها سوريا ولبنان بين عامي ١٨٦٠-١٨٦١م. فقد كان التناحر بين الموارنة والدروز قد تحول بين المسلمين والمسيحيين إلى صدامات ألهبها التنافس الخفي بين الانجليز والفرنسيين، وأسفر عن ثورة راح ضحيتها الآلاف من الناس من كلا الطرفين. كما وصلت المجزرة التي وقعت في دمشق هي الأخرى وبنفس الشكل إلى أبعاد شاسعة. وعلى الرغم من أن الحكم

Aus dem Leben König Karls von Rumaenien. Aufzeichnungen eines Augenzeugen, : انظر - (۸۰) Stuttgart 1894, I, 136 vd.

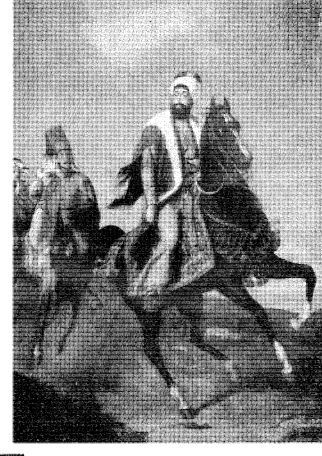
وعن التطورات أنظـر بوجـه عـام: F. Bamberg, Geschichte der orientalischen Angelegenhelten im Zeitraum des Pariser und des Berliner Friedens. Berlin 1892; Lothar Maier, Rumanien auf dem Weg zur Unabhaengigkeitserklaerung 1866-1877, München 1989.

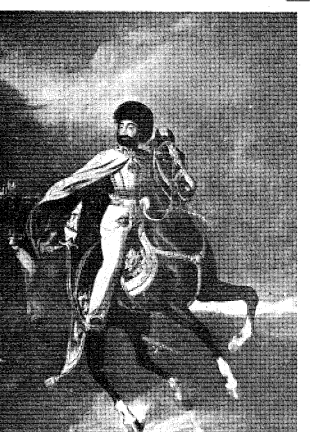
العثماني قد سيطر على الأحداث نتيجة للتدابير الجادة التي قام بها فؤاد باشا دون أن يعطي الفرصة لتدخل من دولة أجنبية إلا أن صياغة كيان إداري جديد للبنان قد غدت أمراً لامفر منه، فتحولت لبنان إلى منطقة ذات امتياز تخضع لنظام جديد، وتسلمت الحكم فيها مجالس مختلطة تتوزع فيها السلطة تبعاً لمعدلات التمثيل، ووافقت الدولة على تخصيص جانب كبير من الضرائب لمواجهة الاحتياجات المحلية، ووضعت على رأس "متصرفية لبنان الممتازة" أول مسيحي برتبة وزير يحوز لقب "باشا" هو دافيد افندي [يونية ١٨٦١م](٨١).

وعقب وفاة محمد علي باشا وابنه ابراهيم باشا (١٨٤٩م) لم يحدث تغير يذكر في الوضع القانوني الذي كان لمصر مع الدولة العثمانية على أيام عباش باشا (١٨٤٩-١٨٥٩م) وسعيد باشا (١٨٥٤-١٨٥٩م). ولما تولى حكمها اسماعيل باشا (١٨٦٣-١٨٩٩م) استغل ضعف السلطان عبد العزيز، واستطاع أن يجري بعض التغييرات المهمة على الوضع القانوني للحكم الذاتي فيها. ولما زادت أهمية مصر مع افتتاح قناة السويس [١٧ نوفمبر ١٨٦٩م] وشاء اسماعيل باشا تغيير نظام الوراثة الساري فيها ليكون من الأب الى الأبن [٢٦ مايو ١٨٦٦م] أدى ذلك إلى ظهور عداوات حادة بين أفراد الأسرة المالكة. وساعد على ذلك أيضا ظهور الموارد المادية اللازمة لدعم الفنات المناهضة لحكم السلطان عبد العزيز [العثمانيون الجدد] ولا سيما خارج تركيا. وعقب تلك الأحداث حصل اسماعيل باشا على لقب "خديو" [٥ مايو ١٨٦٦م] وامتيازات لزيادة عدد الجيش والاسطول وحرية الاستدانة من الخارج بوجه خاص (١٨٧٣م)، وسعى لشن حروب توسعية في السودان والحبشة حتى جرّ مصر في حكمه وخلال مدة قصيرة إلى الإفلاس. ثم لم يلبث أن باع ما كان في يده من أسهم شركة قناة السويس للانجليز وسيطرتهم. وفي عام ١٨٧٩م السبيل بعد مدة وجيزة لأن تقع مصر كلها تحت احتلال الانجليز وسيطرتهم. وفي عام ١٨٧٩م الماء).

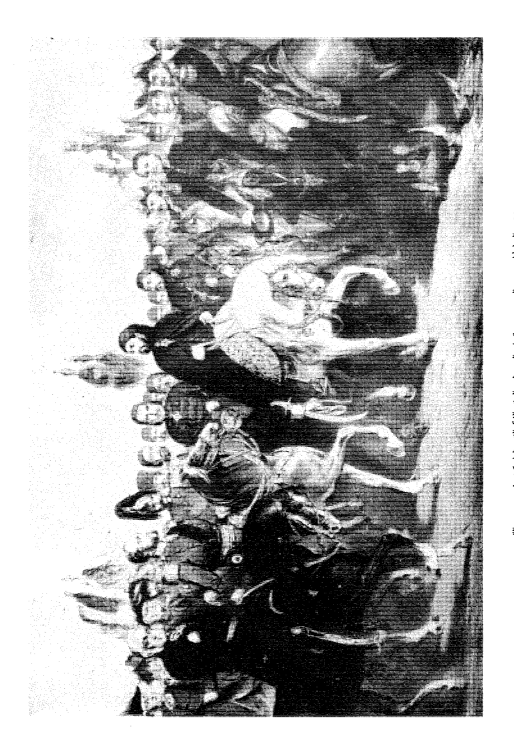
وكانت صربيا التي تمتعت بالحكم الذاتي في عهد السلطان محمود الثاني تستغل فرصة الحروب بين الدولة العثمانية وروسيا وتقوم بتحسين وضعها وتقوية موقفها حتى ضعف ارتباطها القانوني بالدولة العثمانية الى أدنى المستويات. وفي سبتمبر ١٨٦٢م تخلت الدولة لها عن قلعتي سكود واسكيشهر (Ujitsa)، كما جرى سحب الحاميات العثمانية المرابطة في قلاع بلغراد

G.Rosen, Geschichte der Türkei, II, 18 : انظر - (۱۸)





31-30 – السلطان محمود الثاني بالزي القديم والجديد.



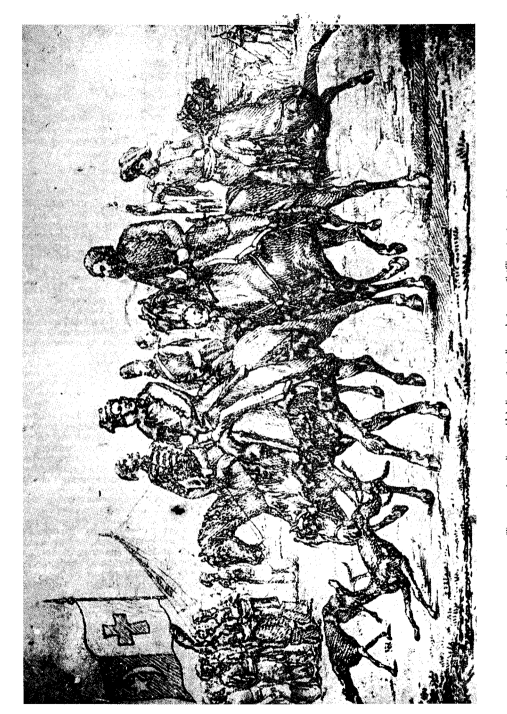
32- السلطان عبد المجيد مع قواد الجيوش المتحالفة التي شاركت في حرب القرم.



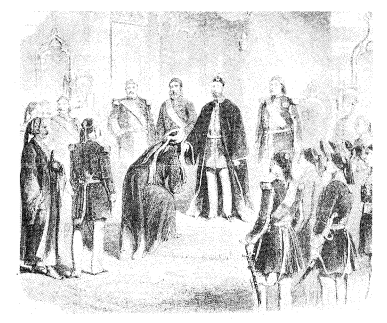




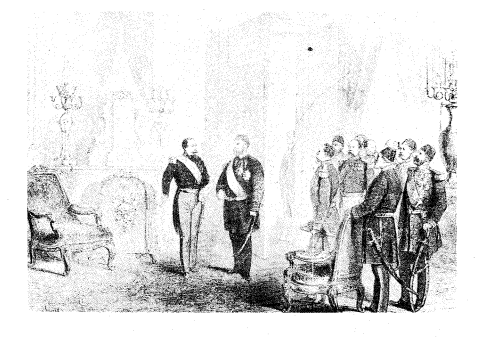
33-34-33 مصطفى رشيد باشا (احدى صوره التي رسمت في اوربا) مع عالى باشا وفؤاد باشا أبرز رجالات الدولة العثمانية في عهد التنظيمات (من اليسار إلى اليمين).



36- وحدة جنود القزاق وهم يتسلمون السنجق من السلطان عبد العجبد في حرب القرم.



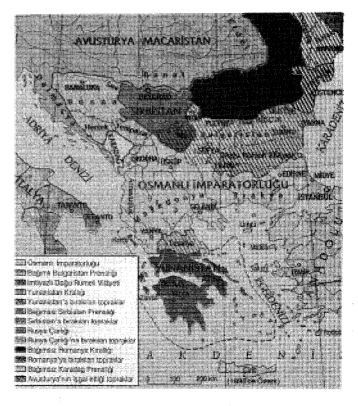
37- منابعة السلطان عيد المجيد.



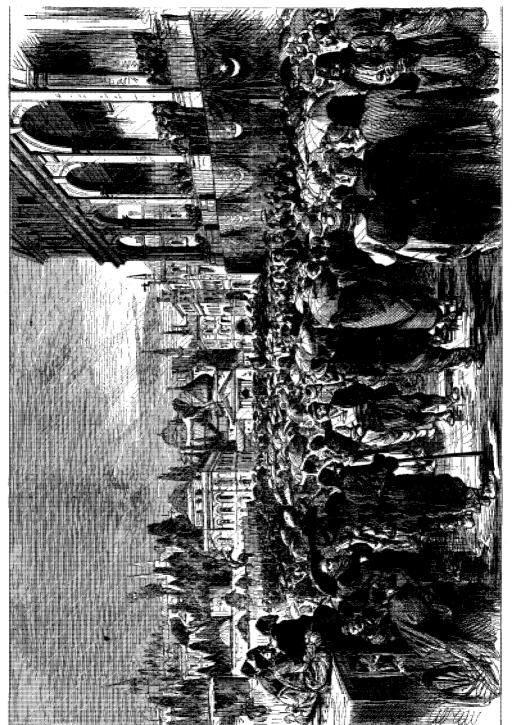
38- زيارة السلطان عبد العزيز لنابليون الثالث في باريس (١٨٦٧م).

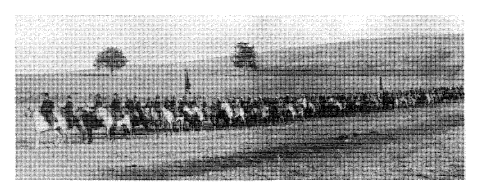


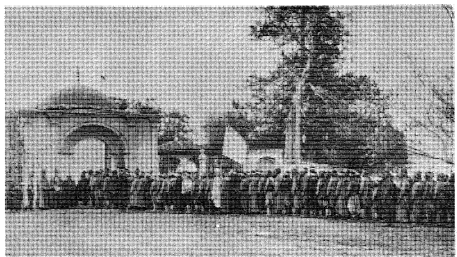
39- عبد الحميد الثاني.



40- حدود الدولة العثمانية طبقا لمعاهدتي اياستفانوس وبرلين.









42- زيارة لضريح ارطغرول الغازي

وبُوكُر ْدَلَن (Sabaç) وسَمَنْدِرَه وفتح الاسلام (Gladova) [۱۸ ابریل ۱۸٦۷م]، وانفتح الباب بذلك أمام صربیا لتصبح دولة مستقلة من الناحیة القانونیة.

أما اليونان التي قامت دولتها عام ١٨٣٠م نتيجة لتدخل الدول العظمى فلم تتوان ولو للحظة عن التطلع لتحقيق "مطامعها الكبرى"، وواصلت عمليات التوسع في أراضيها على حساب الدولة العثمانية. ولم ترض الدول المتحالفة عن موقفها الانتهازي الممالئ للروس في بداية حرب القرم. ثم أن اليونان التي قام بتأديبها فؤاد باشا قد تقدمت خطوة أخرى نحو تحقيق حلمها في اليونان الكبرى والحلم البيزنطي عندما قامت انجلترا بتسليمها "الجزر السبع" (١٨٦٤م) التي كانت قد الستولت عليها عام ١٨١٥م. كما أن المطامع الخاصة بضم جزيرة كريت قد بدأت بالمطالبة بها ولم تزل اليونان حديثة العهد بالاستقلال، ورأوا في الانتفاضات التي وقعت عام ١٨٦٦م حجة للشكوى من سوء الادارة في الجزيرة مع أن الهدف النهائي لهم كان تحقيق حلم "انوسيس للشكوى من سوء الادارة في الجزيرة مع أن الهدف النهائي لهم كان تحقيق حلم "انوسيس الى مشكلة دولية، وشرعوا في المطالبة باجراء إصلاحات إدارية وبيروقراطية على نطاق واسع في الجزيرة. والمعروف أن المطالبة باجراء الإصلاح هي بداية الطريق المؤدية إلى الاستقلال بوجه عام، وان هذا سوف يؤدي في النهاية إلى الانفضال، وبالتالي إلى ضم الجزيرة إلى اليونان، فهو المنهج الوحيد والأسلم الذي مَـزق أوصال الامبراطورية خلال القرن الأخير من عمرها.

ولم تهدأ ثورة كريت إلا بعد القيام بعملية عسكرية وجهود ديبلوماسية وذهاب الصدر الاعظم عالي باشا بنفسه إلى الجزيرة وقيامه باصلاحات واسعة فيها. ومع صدور فرمان الاصلاح المؤرخ في ١٤ فبراير ١٨٦٨م الممنوح للجزيرة تمتعت بكيان "مستقل" يعتمد الحكم فيه على مجالس مختلطة يتم التمثيل فيها تبعاً لنسبة السكان المسلمين واليونانيين. واتجهت الجهود نحو إصلاحات جذرية تتناول الشئون الادارية والمدنية والمالية. ومن ناحية أخرى فقد وجدت جهود الجامعة السلافية التي نمت بتوجيه من روسيا استجابة لدى الجموع السلافية العريضة في منطقة البلقان، وأثرت بوجه خاص على الشعب البلغاري، حتى شرعت اللجان الثورية و "عصابات" الأرهاب في ممارسة أعمالها ولعبت في ذلك دوراً مهماً. ولم تكف التدابير التي اتخذتها الدولة والجهود الضخمة التي بذلها مدحت باشا بعد تعيينه والياً على ولاية الطونة في تلك الاثناء

<sup>\*</sup> اسم المخطط الذي يتطلع اليونانيون لتحقيقه في ضم جزيرة قبرص إلى اليونان.

(١٨٦٤م) للحيلولة دون هذه التطورات. أما البلغار الذين تمتعوا بحقهم في كنيسة وطنية خاصة بهم مع قيام البطريركية البلغارية عام ١٨٧٠م فقد أصبحوا يرون في الاماكن التي دخلت تحت السلطة الدنيوية لكنيستهم الجديدة حدوداً لدولتهم المستقلة فيما بعد. ولما أدت هزيمة فرنسا في نفس السنة في الحرب البروسية الألمانية إلى اختلال موازين القوى في أوربا وجدت الجهود الروسية في ذلك الاتجاه مناخاً للنمو بشكل منظم. ولسوف تؤدي حركة الجامعة السلافية تحت رئاسة الجنرال إغناتييف سفير روسيا في استانبول إلى حرب كبرى سوف تندلع عام ١٨٧٧م. ولما تزايدت الاستعدادات أدت في النهاية إلى ظهور اضطرابات في الهرسك عام ١٨٧٥م شاركت فيها منطقة الجبل الأسود. وحالت مراوغات إغناتييف دون تأديب الثائرين. واضطر المسلمون في البوسنة والهرسك للجوء إلى السلاح في مواجهة المجازر الوحشية التي قامت بها العصابات.

وكان للأسلوب الذي اتبعه محمود نديم باشا في الادارة بعد تولي الصدارة العظمى (١٨٧١- ١٨٧١م) عقب وفاة عالي باشا [٧ سبتمبر ١٨٧١م]، والتصرفات الشخصية من السلطان عبد العزيز أثرها في زعزعة الاستقرار بسرعة في شئون الدولة. ومع ثقل الازمات التي مهدت للتدخلات الخارجية في شئون الامبر اطورية وقعت ايضا اجراءات عشوائية في الادارة المدنية وتجاوزات في السياسات المالية مما أضعف الادارة المدنية والمالية معاً، وأدى إلى ظهور أزمة مالية طاحنة عام ١٨٧٥م. واسفرت عمليات الاستدانة التي استمرت عشرين سنة عن افلاس الدولة، مما أثار سخطاً عظيما ضدها بين الدائنين في أوربا. وانصياعاً لنصيحة من إغنائييف سفير روسيا قررت الدولة التوقف عن سداد الديوان وأرباحها بالكامل فتحول الأمر إلى مناورة ذكية تركت الدولة العثمانية وحيدة أمام روسيا. وكانت ثورات البلغار وثورات البوسنة والهرسك والازمات التي صاحبتها ثم اجتماع ممثلي الدول الكبرى في استانبول للمطالبة باصلاحات عامة وقيامهم بمفاوضات حول مصير الامبراطورية وطلباتهم باتخاذ بعض القرارات الخطيرة بما في وقيامهم بمفاوضات حول مصير الامبراطورية وطلباتهم باتخاذ بعض القرارات الخطيرة بما في الافق التنازل عن الأرض [مؤتمر الترسانة في ديسمبر ١٨٧٦] (٢٨) إشارات تنبئ بان في الافق حرباً عثمانية روسية على وشك الاندلاع. واعتقد رجال الدولة الذين أنهوا حكم عبد العزيز وظعوه عن العرش أن هذا الانددار السيء لمن يتوقف إلا بحكم دستوري تجري عليه

M.Celâleddin Paşa, *Mir'ât-ı Hakikât* (yay.İ.Miroğlu), İstanbul 1983, s. 206 vd.; İ.H.Uzunçarşılı,: أنظر: "Tersâne Konferansının Mukarreratı Hakkında Şûrâ Mazbataları", *TD*, X, (1959), s.43-60; W.Langer, *European Alliances and Alianment, 1871-1890*, New York 1950, s.89-120.

الامبر اطورية. غير أنهم فطنوا إلى أن المناخ الملائم على الساحة السياسية الذي مُنح لهم يوما مع إعلان فرمان التنظيمات (١٨٣٨م) وفرمان الاصلاح (١٨٥٦م) لم يكن قد تهيأ. وعندما انتهى عام ١٨٧٦ الذي عُرف بانه "عام ثلاثة سلاطين" باعلان المشروطية [الدستور] في ٢٣ ديسمبر نرى أن الرغبة في تحويل طلبات الدول المشاركة في "مؤتمر استانبول" عقب الانتخابات الي المجلس الجديد المقرر تشكيله للنظر في قبولها أو رفضها قد فُسرت على أنها من "حيل الشرقيين" وبالتالي تم رفضها. وفي هذا السياق فان فشل المؤتمر كان يعنى أن الفرصة التي انتظرتها روسيا لإعلان الحرب قد وانتها. كما أن عدم الاستقرار الذي ظهر على أعلى المستويات مع الأحداث التي وقعت مثل انتحار السلطان عبد العزيز بعد عدة أيام من خلعه بضربة سياسية [٤] يونيه ١٨٧٦م]، ثم مجيء السلطان مراد الخامس ذي الفكر الليبرالي، وفقدانــه لعرشــه بعــد ثلاثــة شهور من توليه الحكم نتيجة للأزمة النفسية وحالة "الاختلال العصبي" التي أصابته، ثم اعتلاء عبد الحميد الثاني خلفاً له [٣١ اغسطس ١٨٧٦م] بعد أن ظهر بمظهر المؤيد للحكم الدستوري، كانت كلها أحداثاً زادت الطين بلة. والمعروف أن تجربة للحكم الدستوري قد وقعت لأول مرة بدستور أعلن باسم "قانون الدولة، ٢٩ يناير ١٨٦١م" على أيام محمد صادق باشا في تونس ذلك الركن المستقل النائي عن أراضي الامبراطورية(٨٣). ولاشك أن سريان نفس الشيء على كافة اراضى الامبراطورية الباقية تحت حكم الباب العالي والسعى لتطبيقه نتيجة للضغوط القادمة من الخارج وليس نتيجة لاكتمال عوامله الداخلية إنما كان يشكل واحدة من أعظم نقاط الضعف في ذلك العهد الجديد. والدليل على ذلك أن السلطان الجديد لم يواجه بردود فعل عامة عندما انتهز أول فرصة وعزل من الصدارة العظمي مدحت باشا الذي كان يعد المعمار الأول للدستور [٥ فبراير ١٨٧٧م] ثم نفاه إلى خارج البلاد وقام بحل مجلس المبعوثان [١٣ فبراير ١٨٧٧] الذي تحول إلى ملتقى لاظهار السخط وتوجيه الانتقادات الحادة للدولة وهي على وشك هزيمة فادحة في الحرب الروسية، ثم أبطل العمل بالدستور (٨٤) ، وأقام لنفسه خلال مدة قصيرة نظام حكم متشدد يعتمد على سلطته الشخصية.

A.Çetin, Tunuslu Hayreddin Paşa, Ankara 1988 : انظر - (۸۳)

M.Celâleddin Paşa, Mir'ât-ı Hakîkat, s.549 : أنظر – (٨٤)

# رابعاً- هزيمة ٩٣: الامبراطورية المنهارة والسلطان عبد الحميد الثاني

عُقدت معاهدة اياستفانوس التي أنهت الحرب الروسية [في ٣ مارس ١٨٧٨م]، ثم أعقبها مؤتمر براين ومعاهدتها [۲۰ بونيه - ۲۰ بوليه ۱۸۷۸م] التي نصت على تعديل جزئي للمعاهدة الأولى وراعت مصالح الدول الأخرى وحالت دون تحول المبراث العثماني الذي استولت عليه روسيا وحدها الى ذريعة لنشوب حرب أوربية عامة كما حدث في حرب القرم. وأسفرت تلك المو اثبق عن فقدان أراض شاسعة كانت اول ما فتحها العثمانيون وعاشوا فوقها مئات السنين. فقد تحولت صربيا والجبل الأسود ورومانيا إلى دول مستقلة. أما بلغاريا الكبرى التي نصت على قيامها معاهدة اباستفانوس وكانت حدودها تمتد من البحر الأسود إلى صربيا ومن رومانيا إلى بحر ايجة فقد جرى تقسيمها في البداية إلى ثلاثة أقسام هي مقدونيا وو لاية الروملي الشرقية وامارة بلغارية صغيرة. ومع أن الروملي الشرقية (٨٥) تحولت إلى الاستقلال إلا أن الامارة البلغارية قامت بضمها عام ١٨٥٥م. وتحقق الارتباط البري من جديد مع مقدونيا التي أعيدت إلى الدولة العثمانية، ومع الأراضي الباقية في منطقة الروملي في (٨٦) حوزة الدولة، وبالتالي مع ألبانيا التي كانت تسعى لتسوية أمورها بنفسها في خضم هذا التشتت وتحاول ترسيخ آمالها القومية. بينما تُركت البوسنة والهرسك للاحتلال والحكم من جانب النمسا والمجر بعد تحطيم المقاومة التي قام بها شعبها المسلم(٨٧). ومع التنازل عن بعض الأراضي للجبل الأسود ومعها مدن الموانئ ظهرت أزمات جديدة؛ فاستغلت اليونان هي الأخرى تلك الفرصة ووسعت حدودها بالأستيلاء على أبير وتساليا. واستمر الاحتلال الروسي لشرق الأناضول على الرغم من إعادة ارضروم وطوغو بايزيد، وبقيت قارص في يد روسيا (٨٨). وفي الولايات التي يقطنها الأرمن في شرق الأناضول فان ادخال أوضاع هؤلاء ضمن "دائرة الاصلاح" كان من شأنه أن أبرز "المشكلة الأرمنية" التي بذرت بذور تجزئ الأناضول من خلال المواد المعروفة في معاهدة الصلح التي أمرت بحمايتهم من اعتداءات وتسلط الأكراد والجراكسة (٨٩). أما انجلترا التي

Mahir Aydın, Şarkî Rumeli Vilâyeti, Ankara 1992 : أنظر - (٨٥)

P.Bartl, *Die albanischen Müslime zur Zeit der nationalen Unabhaengigkeitsbewegung* انظر: – (۸۲) – أنظر:

M.Celaleddin Paşa, *Mir'ât-ı Hakîkat*, 660 vd. ∶ انظر (۸۷) انظر

أنظر: Ortaylı, "Çarlık Rusyası Yönetiminde Kars", TED, IX (1978) 343-362 أنظر: Ortaylı, "Çarlık Rusyası Yönetiminde Kars", أنظر:

W.Langer, *The Diplomacy of İmperialism*, New York 1951, s.145-166, 321-350; انظـر: –(٨٩) E.Uras, *Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi*, İstanbul 19762; M.Hocaoğlu, *Arşiv Vesikalarıyla Tarihte Ermeni Mezalimi ve Ermeniler*, İstanbul 1976; K.Gürün, *Ermeni Dosyası*, Ankara 1983. C. Küçük, *Osmanlı Diplomasi'sinde Ermeni Meselesinin Ortaya cıkısı 1878-1897*.İstanbul 1984.

عرضت الصداقة بحجة الحيلولة دون العمليات الحربية المتقدمة للروس في تلك المنطقة فقد قامت بالأستيلاء على جزيرة قبرص [٤ ابريل ١٨٧٨م](٩٠). أما نص المعاهدة على تقديم تعويضات عسكرية باهظة فقد زاد من وطأة خضوع الدولة سياسياً لروسيا. وكان الحدث الذي وقع وغطى على كل ذلك في قيام الأهالي المسلمين الذين يستوطنون الأراضي التي فتحها العثمانيون أول الأمر بالهجرة الجماعية التي تشبه يوم الحشر نحو الأماكن الآمنة تاركين خلفهم أموالهم وعقاراتهم خوفاً على أرواحهم وهرباً من المجازر الوحشية التي أعملها فيهم هؤلاء الفاتحون الجدد. وهذا الوضع كان يشكل أهم الاحداث القومية في القرن الماضي؛ إذ أدى إلى ظهور مشكلات سوف يستغرق حلها أعواماً طويلة، مثل عمليات تأمين سبل الاعاشة والايواء والاسكان والمسائل الصحية لمئات الآلاف من النازحين الذين ازدحمت بهم المدن الكبرى وخاصة استانبول(٩١).

وحاولت بلغاريا التي اتسعت أراضيها بعد ضم ولاية الروملي الشرقية أن تتوسل السبل لضمان تفوق العنصر البلغاري عددياً عن طريق إبادة السكان الأتراك المسلمين وطردهم من ديارهم. ولاشك أن استمر ار تلك المشكلة في الاحتفاظ باهميتها حتى اليوم ورغم وقوع العديد من الممجازر وعمليات التهجير إنما يدل دلالة واضحة على المدى الذي كانت عليه كثافة السكان الأتراك المسلمين آنذاك. وكان من شأن أعمال اللجان الثورية وأعمال العصابات في بلغاريا التي وضعت عينها على مقدونيا بعد ضم ولاية الروملي الشرقية وتتأهب للحصول على الحدود التي منحتها اياها معاهدة اياستفانوس أن أتاحت الفرصة أمام الدول الطامعة في المنطقة [اليونان وصربيا] لممارسة نفس الأعمال وبنفس الاسلوب مما هيا بالتالي للدول الكبرى التي تظاهرها [انجلترا وفرنسا وروسيا والنمسا/ المجر] ان تجد ذريعة لتدخلاتها، فكانت مشكلة مقدونيا التي جعلت مرجل البلقان الذي كان يغلي حتى عشية الحرب العالمية الأولى يأتي إلى نقطة الانفجار (٩٢). ووصل أمر تفكك الدولة وانهيار قواها حده الأقصى باحتلال الانجليز مصر الانفجار (٩٢)، وقبلها احتلال الفرنسيين تونس (١٨٨١م). ففي عام ١٨٧٥م اعلنت الدولة

Anadolu'ya Türk Göçleri, (يقوم بطباعته مجمع التاريخ النزكي);F.Kocaçık, "Balkanlar'dan Anadolu'ya Yönelik Göçler", Osmanlı Araştırmaları I, (1980), 137-190.

Y.T.Kurat, *Henry Layard'ın İstanbul Elçiliği*, Ankara 1968, s.80 vd.; R.Uçarol, *1878* : انظـر: - (٩٠)

Kibris Sorunu ve Osmanlı-İngiliz Antlaşması. Adanın İngiltere'ye Devri, İstanbul 1978.

B.Şimşir, Rumeli'den Türk Göçleri, I-II, Ankara 1968; Nedim İpek, Rumeli'den

Anadolii'ya Türk Göçleri (عتب و بطناعته محمد التناد بغ النت ك ):F.Kocacık. "Balkanlar'dan

<sup>:</sup> انظر: (۹۲) – انظر: F.Adanır, *Die makedonische Frage. İhre Entstehung und Entwicklung bis 1908,* Wiesbaden 1979. *Mısır Meselesi*, (yay. Hariciye Nezâreti), İstanbul 1334; W.Langer, *European Alliance*, : انظر: (۹۳)

إفلاسها المالي وتشكلت بقصد تصفية الديون الثقيلة عليها إدارة دولية تمثل مجموع الدائنين عرفت باسم "إدارة الديون العمومية" (٩٤) ثم وضعت يدها على أغنى واردات الدولة وشرعت في تحصيل الديون وفوائدها الباهظة. وأدت تلك الحالة من التفكك والانهيار لان يصبح عهد السلطان عبد الحميد الثاني عهد حكم فردي صارم، وهو الأمر الذي نشهده في كل مكان وزمان عندما تظهر مثل هذه النكبات.

وعلى الرغم من أن النظام الفردي الذي تميز به حكم السلطان عبد الحميد، أو كما وصفه منتقدوه بصفة "الحكم الاستبدادي" يرتبط ارتباطاً وثيقاً بوضع الامبراطورية الآخذة في التفكك والانهيار ونتيجة طبيعية لها إلا أن الضعف الذي جاء به الحكم الفردي قد غطى على ذلك الى حد بعيد، وأصبح "الاستبداد" هو الصفة الغالبة في الحكم على عهد السلطان عبد الحميد. واستمرت مرحلة الانهيار والتفكك في أوصال الامبراطورية خلال المدة التي بدأت منذ نهاية الحرب الروسية الكبرى (١٩٠٨م) وامتدت حتى خلع السلطان عبد الحميد الثاني عن العرش (١٩٠٩م)، وعلى الرغم من ذلك لم تتراجع الدولة عن محاولة القيام ببعض التجديدات الضرورية فوق أراضيها. فاهتمت بالمعارف والجيش وشبكة المواصلات والاتصالات وغيرها من الأمور التي تميز بها عهد عبد الحميد وكانت من العوامل التي أطالت في عمره. وكانت المسافة التي قطعتها الدولة في مجال المعارف قد جاءت -إلى حد ما- نتيجة لنظرة السلطان عبد الحميد في غمار التجربة الدستورية (١٩٠٥). فقد كانت طبقة الرعايا من غير المسلمين تتمتع من خلال غمار التجربة الدستورية بتعليم عصري يفوق ما كان يتمتع به المسلمون من تعليم تقليدي [كتاتيب موسساتها التعليمية بتعليم عصري يفوق ما كان يتمتع به المسلمون من تعليم تقليدي [كتاتيب مودارس دينية]، وكان النشاط المحموم الذي تمارسه المدارس الأجنبية العديدة بعيداً عن الرقابة ومدارس دينية]، وكان النشاط المحموم الذي تمارسه المدارس الأجنبية العديدة بعيداً عن الرقابة

s.259-280; F. Charles Roux, Les origines de l'expédition d'Egypte, Paris 1910; J.Ganiage, Les origines du protectorat français en Tunisie. 1861-1881, Paris 1959; A.Çaycı, La question tunisienne et la politique ottomane 1881-1913, Erzurum 1963; R.Uçarol, Gazi Ahmed Muhtar Paşa. Bir Osmanlı Paşası ve Dönemi, İstanbul 1976.

D.C.Blaisdell, European Financial Control in the Ottoman Empire. New York 1929 – أنظر: (Türkçesi) Osmanlı İmparatorluğu'nda Malî Denetim. Düyûn-ı Umûmiyye 1, [Terc. A.İ.Dalgıç], İstanbul 1979; İ.H.Yeniay, Yeni Osmanlı Borçları Tarihi, İstanbul 1944; Ş.Pamuk, Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi, 1500-1914, İstanbul 1988.

<sup>(</sup>٩٥) - فيما يتعلق بالكتاب المنسوب للسلطان عبد الحميد الثاني ومقولته حول أن الأمة لم تبلغ الرشد بعد أنظر: Sultan Abdülhamid'in Hâtıra Defteri (yay. İ.Bozdağ), İstanbul 1985, s.112

وعن الانجازات في مجال التعليم أنظر: B. Kodaman, Abdülhamid Devn Eğitim Sistemi, İstanbul 1980. Selçuk Akşin Somel, Das Grundschulwesen in den Provizen des Osmanischen Reiches Während der Herrschaftsperiode Abdülhamid II (1876-1908) (199۲ في جامعة بامبرغ).

قد ضاعف من وطأة ذلك الوضع المتردي(٩٦). والواقع أن الاجراءات التي جرت في مجال المعارف كانت تشكل -على الرغم من كل شيء - أهم الانجازات التي تمت في ذلك العصر. فالزيادة الواضحة في أعداد المدارس الاعدادية والمدارس "السلطانية" ودور المعلمين وغيرها من المدارس العالية التي تأتي بعد التعليم الابتدائي والمتوسط كانت من الحملات الضخمة التي أجريت على الرغم من ضعف الموارد الباقية في حوزة الدولة آنذاك. ومع ذلك فالواقع ايضا أن التعليم هنا كان متخلفاً بعض الشئ من حيث الكيف عن برامج التعليم المشابهة في أوربا، بل وفي المدارس الأجنبية التي أقامها غير المسلمين فوق أراضي الدولة العثمانية(٩٧). وعلى الرغم من كل ذلك فان التأخير في فتح الجامعة (دار الفنون)(٩٨) - التي كان لها إسهام لا يمكن انكاره في نقدم الحياة الفكرية - قد سعت الدولة لتلافيه في عهد عبد الحميد، واصبح نهوض الجامعة التي نقدم الحياة الفكرية - قد سعت الدولة لتلافيه في عهد عبد الحميد، واصبح نهوض الجامعة التي الطبقة المثقفة التي ظهرت فيما بعد عهد المشروطية [الدستور] الثانية وحتى السنوات الأولى من قيام الجمهورية في تركيا ثم قيام الدول الجديدة التي استقلت فيما بعد على أسس الولايات العثمانية السادة.

وفرضت الهزيمة الفادحة التي وقعت في نهاية الحرب العثمانية الروسية (١٨٧٧-١٨٧٨م) ضرورة إعادة تنظيم الجيش وإصلاح شئونه لمواجهة الاعتداءات المحتملة في المستقبل لاسيما من روسيا. وسلك السلطان عبد الحميد الثاني في سياسته الخارجية سبلا جديدة كي يتجنب بها الخضوع التام لسياسة انجلترا وفرنسا بعد أن شهد ما قامتا به أخيراً من ضم الأراضي واحتلالها. وكانت ألمانيا هي الدولة التي رأى فيها قوة جديدة لها ثقلها في التوازن الأوربي (٩٩). وسر في نفسه التقارب

ألفلت P. Haydaroğlu, *Osmanlı İmparatorluğu'nda Yabancı Okullar*, Ankara. 1990; انظتر: (٩٦) U.Kocabaşoğlu, *Kendi Belgeleriyle Anadolu'dak*i *Amerika. 19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu'ndaki Amerikan Misyoner Okulları,* İstanbul 1989; N.Sevinç, *Ajan Okulları*, İstanbul ts.; İ.Ortaylı, "Osmanlı İmparatorluğu'nda Amerikan Okulları Üzerine Bazı Gözlemler", *Amme İdaresi Dergisi*, XIV/13, Ankara Eylül 1981, s.87-96; A.Çetin, "Maarif Näzırı Ahmed Zühdü Paşa'nın Osmanlı İmparatorluğu'ndaki Yabancı Okullar Hakkında Raporu", *GDAAD*, X-XI, 1981-1982, İstanbul 1983, s.189-220.

B.Kodaman, *Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi*, s.252; B.Lewis, *Modern Türkiye'nin* : انظر: (٩٧) *Doğuşu.* Ankara 1988, s.179-180; O.N.Ergin, *Türkiye Maarif Tarihi*, (I-V, İstanbul 1939-1943), İstanbul 19772, I-II, 725 vd.

انظر: E.İhsanoğlu, "Dârülfünun Tarihçesine Giriş", *Belleten,* LIV/210,(1990), s.699-738 - انظر: (۹۸)

M.Muhtar, *Mâziye Bir Nazar. Berlin Muahedesinden Harb-i Umûmîye Kadar Avrupa ve* انظر: – (۹۹) – انظر: – (۹۹) *Türkiye-Almanya Münâsebâtı*, İstanbul 1341, s.41–42.

İ.Ortaylı, *II. Abdülhamid Döneminde Osmanlı İmparatorluğu'nda*Alman Nüfuzu, Ankara 1981.

وعن الموضوع في عمومه أنظر:

مع ألمانيا، ليس لأنها عنصر التوازن السياسي فحسب، ولكن لأنه تأكد مرة أخرى وبصورة خاصة من قدرتها التسليحية المتفوقة في الحرب الفرنسية الأخيرة، وكذلك لكى تساعده في إعادة تنظيم جيشه المهزوم. كما كانت ألمانيا قد اكتشفت قبل ذلك بكثير أهمية السوق العثمانية لاستيعاب صناعاتها الحربية، بل وتلقت بعض عروض شراء مهمة للأسلحة ُ . وأسفرت المحاولات التي جرت في ذلك الصدد عن نتائج طيبة في النهاية، وشرعت هيئة عسكرية ألمانية عام ١٨٨٢م في إعادة تنظيم الجيش العثماني. غير أن الهيئة التي ترأسها غولتز باشا على الرغم من أنها تحملت أعباءا مهمة عام ١٨٨٥م في إصلاح المدارس العسكرية إلا أنها لم تستطيع أن تنجز المزيد بسبب وساوس السلطان عبد الحميد، و لا سيما في موضوع تدريب وحدات الجيش على استخدام الأسلحة وتنفيذ الخطط العملية(١٠١). وكان هناك أسطول بحرى تشكل من سفن حربية عديدة جرى شراؤها بالديون الخارجية في عهد السلطان عبد العزيز، ولم يشترك ذلك الاسطول في الحرب الروسية باي شكل كان مما كشف للعيان أن شراء الأسلجة الحديثة والسفن أمر لا يكفى، وأن الأهم هو وجود الطاقة البشرية القادرة على استخدام تلك الأسلحة والمعدات. فتعرض الأسطول العثماني للأهمال التام في عهد عبد الحميد رغم أنه هـو الاسطول الذي أشعل مخاوف روسيا في عهد سلفه عبد العزيز. وفي هذا السياق سلَّم السلطان عبد الحميد بآراء عالمي باشـا وفـؤاد باشـا حـول عـدم الحاجــة الاسطول كبير وأقر المحاذير التي عرضاها من تشكيل أسطول على ذلك النحو (١٠٢). أما في موضوع الجيش المدرب فعلى الرغم من أنهم شاءوا الاكتفاء من ذلك التدريب بالقدر الذي يكفى لادامة النظام فقط فالمعروف أن ذلك القدر كان العامل الأساسي وراء إنهاء حكم عبد الحميد. وسواء في أمر سياسة الدولة تجاه الجيش أو في أمر جهودها في المجال التعليمي الموجه للقطاع المدنى فانهما كانا مرتكز التعليم وتتشئة فئات ناهضت النظام الحاكم فيما بعد، مما يدلنا إلى أي مدى كانت حساسية الموازين التي بنيت عليها ديناميات السياسة الداخلية.

وكان من أهم الانجازات التي أثارت الانتباه في عهد عبد الحميد إقامة شبكة كثيفة للمواصلات وسائل الاتصال. وساعد وجود المواصلات على أن تتمكن الدولة من السيطرة على أراضيها التي

J.Wallach, *Anatomie einer Militaerhilfe. Die preussisch-deutschen Militaermissionen in* انظر: – (۱۰۰) – انظر: – (۱۰۰) – انظر: – انظر: – (۱۰۰) – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر: – انظر

General feldmarschall Colmar Freiherr von der Goltz, *Denkwürdigkeiten* (yay. F.v.d. : انظر: – (۱۰۱) Goltz, W.Foerster). Berlin 1929, s.112 vd.; J.Wallach, *Anatomie*, s.76 vd.

E.D.Akarlı, Belgelerle Tanzimat. Osmanlı Sadrazamlarından Âlî ve Fuad Paşaların : نظر المراب - (۱۰۲) Siyasî Vasiyetnâmeleri, İstanbul 1978. s.40-41.

بقيت في حوزتها، أما شبكة الاتصالات (١٠٣) فقد ساعدت بالأضافة إلى ذلك على استمرار حكم السلطان عبد الحميد (١٠٤). ومع ذلك فالواقع أيضاً أن خطوط البرق هي التي ساعدت على انهيار النظام. وأصبحت السياسة حول السكك الحديدية مؤشراً على حركة رأس المال الأجنبي ومحاولات الهيمنة التي تمارسها الدول الكبرى. إذ تحولت رؤس الأموال الانجليزية والفرنسية وكذلك رأس المال الألماني الذي ألقى بثقله في مشروع سكة حديد بغداد والأهداف الجديدة (١٠٥) في السياسة الشرقية إلى واسطة لصراع على التكل بين الدول. ولما لم تأخذ السكك الحديدية طريقها نحو منطقة شرق الاناضول التي كانت تعتبرها روسيا منطقة نفوذ لها وتعارض في ذلك فاتجهت السكك الحديدية نحو الجنوب وبغداد اعتبر الانجليز ذلك أمراً يهدد مصالحهم. فقاموا بفرض سيطرتهم على الكويت وأغلقوا منافذ البصرة بدعوى تأمين سلامة الطرق المؤدية إلى الهند. ودُعيت رؤس الأموال الاجنبية لمد السكك الحديدية في الاناضول ومنطقة الروملي رغم أسعار التكلفة العالية عموماً وعلى حساب منح الامتيازات الواسعة، وشكلت عملية التوازن السياسي واحداً من الموضوعات التي سيطرت لأعوام طويلة على السياسة الخارجية (٢٠٠١). ومشروع سكة حديد الحجاز (٢٠٠١) الذي يعني الوصول إلى الأراضي المقدسة بالقطار وبالتالي تيسير أداء فريضة الحج على المسلمين (١٠٠) الذي يعني

B.Lewis, *Modern Türkiye*, s.183-184; M.Kaçar, *Osmanlı Telgraf İşletmesi (1854-1871),* انظر: – (۱۰۳) انظر: E.Z.Karal, *Osmanlı Tarihi,* Ankara 1977 VII, s 273

<sup>(</sup>١٠٤) - أنظر: B.Lewis, Modern Türkiye, s.184-185 وأنظر المراجع المدرجة فيه.

i.Ortaylı, *Alman Nüfuzu*, s.74 vd. : – أنظر (۱۰۰) Inde Anadolu ve Bağdat – أنظر (۱۰۶)

M.Özyüksel, Osmanlı-Alman İlişkilerinin Gelişim Sürecinde Anadolu ve Bağdat : النظر: — (Demiryolları, İstanbul 1988; L.Rathmann, Alman Emperyalizminin Tü Bağdat). (terc. R.Zaralı), İstanbul 1976; B.M.Earle, Turkey, the Great Powers and the Bagdad Railway, New York 1923. (Türk Bağdat Demiryolu Savaşı, [trc. Yargıcı]. İstanbul 1972); R.Hüber, Die bagdadbahn, Berlin 1943; B.S.Baykal, Das Bagdad-bahn-Problem. Freiburg 1935; İ.Ortaylı, Alman Nüfuzu, s.73 vd.; Paul İmbert, La Rénovation de l'Empire Ottoman. Affaires de Turquie, Paris 1909. (Türkçesi Osmanlı İmparatorluğu'nda Yenileşme Hareketleri. Türkiye'nin Meseleleri, [trc. A.Cemgil], İstanbul 1981, s.23 vd.), W.van Kampen, Studien zur deutschen Türkeipolitik in der Zeit Wilhelms II. Kiel 1968; A. Kössler, Aktionsfeld osmanisches Reich. Die wirtschaftsinteressen des deutschen Kaiserreiches in der Türkei. 1871-1908, New York 1981

Vahdettin Engin, *Rumeli Demiryolları*, İstanbul 1993. : وعن سكة حديد الروملي أنظر D.M.Landau, *The Hejaz Railway and the Muslim Pilgrimage. A Case of Ottoman* (۱۰۷ Political Propaganda, Detroit 1971; W. Ochsenwald, *The Hijaz Railroad*. Charlottesville 1980; U.Fiedler, *Der Bedeutungswandel der Hedschasbahn. Eine historisch-geographische Untersuchung*, Berlin 1984.

S.Faroqhi, Herrscher über Mekka. Die Geschichte der Pilgerfahrt. München 1990; انظر: – (۱۰۸)
W.Ochsenwald, Religion, Society and the State in Arabia. The Hijaz under Ottoman Control
1840-1908. Colombus-Ohio 1984.

وتعميمها ثم الاستفادة دعائياً من تحقيقها إنما يمثل ثمرة لما بلغته القدرة الدعائية العالية في عهد السلطان عبد الحميد. ومع ذلك فقد كشفت عملية تحقيق المشروع عن معارضة قبائل البدو ومشايخ العرب وتصديهم له(١٠٩). وهذا الخط الذي أقيم وتدعم بتضحيات ضخمة ومشاركة من المسلمين في انحاء العالم كان من أبرز الوسائل في سياسة عبد الحميد التي شاء من خلالها مخاطبة العالم الاسلامي كافة.

## ١ - حكم السلطان عبد الحميد وأصداؤه

قام السلطان عبد الحميد بفض مجلس المبعوثان و نحى الدستور جانباً، ثم أقيام لنفسه حكماً يعتمد على سلطته الفردية، مما أدى إلى تذمر قطاع "المثقفين" مؤيدي الدستور الذين لم يكونوا يمثلون في البداية أهمية عددية كبيرة، وظلوا بعيدين عن أن يشكلوا مركزاً لمعارضة قوية لمدة طويلة. وكانت حركة "العثمانيين الجدد" ( ون تورك) التي صاغت التركيب الفكري المناصر للحرية في عهد السلطان عبد العزيز بوجه خاص(١١٠) هي التي حققت إعلان الدستور وأنجزت واجبها التاريخي بتدشين العهد الدستوري. ولم تبدأ حركة المعارضة الجادة إلا في السنوات التي أعقبت تأسيس "جمعية الاتحاد العثماني" التي تشكلت سرأ عام ١٨٨٩م. ثم لم تلبث تلك الجمعية فيما بعد أن تسمت باسم "الاتحاد و الترقي" وكانت تمثل قطاعاً عريضا من المناهضين مدنيين وعسكريين (١٨٩٥م)(١١١). وكان لانكشاف أمر الجمعية وملاحقة نشياطها وأعمال الرقابة التبي شلت حركة الصحافة والحياة الفكرية أن أدى ذلك إلى هروب أعضاء الجمعية خارج تركيا ليواصلوا نشاطهم عن طريق الصحف والمجلات المختلفة التي نشروها. وعلى الرغم من أن هناك بعض الأعضاء عادوا وتصالحوا مع السلطان عبد الحميد [مثل ميز انجي مر اد بك](١١٢) إلا أن مجموعة نشطة استمرت على قضيتها بثبات في شخص احمد رضا بك، وواصلت من أوربا معارضتها لنظام عبد الحميد. وتدعم موقف المعارضين بهروب الداماد محمود باشا أحد أفراد الاسرة المالكة خارج تركيا [ديسمبر ١٨٩٩م]. وأعلنت الأفكار التي طور ها ابنه الأمير صباح الدين [حول اللامركزية والمحاولة الفردية](١١٣) لتكون العلاج لتماسك الامبر اطورية ونموها

S.Faroqhi, Herrscher über Mekka, s.241 : انظر: انظر

Ebüzziya Tevfik, *Yeni Osmanlılar Tarihi*, (yay. Şemseddin Kutlu), İstanbul 1973 - أنظر – (۱۱۰)

Ş.Hanioğlu, *Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihat ve Terakkî Cemiyeti ve Jön* : انظر: – (۱۱۱) *Türklük. İ.1889-1902,* İstanbul ts. (1986). s.180; Ş.Hanioğlu, *Bir Siyasal Düşünür Olarak Dr. Abdullah Cevdet ve Dönemi,* İstanbul ts. (1981).

<sup>(</sup>۱۱۲) – أنظر: Birol Emil, *Mizancı Murad Bey. Hayatı ve Eserleri*, İstanbul 1979 –

A.Bedevî Kuran, Osmanlı İmparatorluğu'nda İnkılâp Hareketleri ve Millî Mücadele, انظسر: – أنظسر: – (۱۱۳)

الاقتصادي (۱۹۰۲م). وكان لقيام جمعية الاتحاد والترقي باجتذاب ضباط الجيش أيضا إلى صفوفها أن أدى إلى ظهور خطر حقيقي يهدد حكم عبد الحميد. وكانت تعيش البلاد بوجه خاص إلى جانب حركة المعارضة بين طبقة المتقفين تصاعداً لمشكلة الأرمن، والحرب اليونانية (۱۸۹۷م)، ثم التخلي عن جزيرة كريت لادارة "مستقلة" مما سيسفر بعد ذلك عن ضمها إلى اليونان، والأحداث في مقدونيا وتحويلها إلى إدارة مستقلة تحت الرقابة الدولية (۱۹۰۳م)، وبداية ظهور الحركات الانفصالية في الولايات العربية ، ثم الابتزاز من الدول الأجنبية الذي أدت إليه الامتيازات وما أسفر عنه كل ذلك من انهيار اقتصادي فادح ساد جميع المناطق (۱۱۶)، حتى كشف كل ذلك بجلاء مدى عجز النظام الفردي المستبد.

#### ٢ - مشكلة الأرمن

كانت معاهدة برلين تنص على الالتزام باجراء "إصلاحات" في الولايات الست التي يقطنها الأرمن في شرق الأناضول (ارضروم، وآن، بتليس، ديار بكر، سيواس، معمورة العزيز/خربوط). وهذه الولايات الست في التقسيم الإداري آنذاك كانت تضم في التقسيم الاداري العالي ولايات: ارضروم وانربيجان ووآن وآغرى وحكاري وموش وبتليس وسعرد ودياربكر وآلازيغ وماردين وبنكول وملاطية وسيواس وآماسيا وتوقاد وقسماً من ولاية كيرسون. وكان "الاصلاح" دائما نقطة البداية في الطريق المؤدية إلى إنهاء الحكم العثماني، أما "الحكم الذاتي" فكان هو المؤدي إلى الانفصال ثم الاستقلال عن الدولة العثمانية. وأهم مراحل ذلك الاسلوب المتبع هي الحصول على مساندة الدول الكبرى وكسب الرأي العام الأوربي. وكان يتحقق ذلك بممارسة الأساليب "الارهابية" وسفك الدماء حتى ولو كان على حساب قتل الأهالي منهم ثم إلقاء التبعة على الطرف المقابل. وكان السيناريو الذي لا يتغير في اللعبة هو القيام عقب هجماتهم الوحشية باستفزاز جيرانهم المسلمين ودفعهم للرد ثم عرض القتال بين الطرفين على أوربا على الأعمال الدامية التي نفذتها اللجان الثورية الأرمنية مداها خلال سنوات العقد الأخير من القرن الأعمال الدامية التي نفذتها اللجان الثورية الأرمنية مداها خلال سنوات العقد الأخير من القرن التاسع عشر. وشاءوا من خلال الأحداث التي أثاروها في منطقة ساسون (موش ودياربكر) أن يلقنوا أنظار أوربا ويضمنوا تدخلها (۱۸۹۳–۱۸۹۶م). كما أن الأحداث التي وقعت في استانبول

İstanbul 1959. s. 365 vd.

اللذين يؤكدان ذلك مما جاء في عناوينهما أكثر مما جاء في داخلهما: اللذين يؤكدان ذلك مما جاء في عناوينهما أكثر مما جاء في داخلهما: H.Avni, *Bir Yarım Asır Müstemleke Tarihi*, İstanbul 1932; Tevfik Çavdar, *Osmanlılar'ın Yarı Sömürge Oluşu*, İstanbul 1970.

(١٨٩٥م) وأحداث مداهمة "البنك العثماني" (١٨٩٦م) قد أبرزت المشكلة من جديد وبشكل دام في الاعاصمة نفسها. واستمرت الأحداث والمصادمات الدامية بين المسلمين والأرمن في الأعوام التالية ولاسيما بين أكراد المنطقة المختلطة(١١٥). وتعرض في النهاية السلطان عبد الحميد نفسه لعمليات الإرهاب. ولم ينجُ من مؤامرة أرمنية لاغتياله اثناء موكب صدلاة الجمعة المعتاد إلا بفضل "لحظات تأخر" جرت على غير العادة واستمرت عدة دقائق في حديث مع شيخ الاسلام عند خروجه من الجامع [٢١ يوليه ١٩٠٥م](١١٦). وكان التهليل الذي أفصح عنه قطاع المعارضين للسلطان إزاء ذلك الاعتداء الذي وقع على شخصه واستقبال أقلام ذلك العهد "للحظات التأخر" تلك بالأسف وتعظيمها الارهابي الأرمني واصفة إياه بانه "صائد عظيم"(١١٧) إنما يدل على مدى السخط الذي كان يشعر به بعض الناس تجاه حكم عبد الحميد. ولاشك أن التدابير البوليسية التي اتخذتها الحكومة إزاء العمليات الارهابية الأرمنية الدامية ومساعيها للقيام ببعض الأمور التي تحقق الأمن والاستقرار وتضمن سلامة الأرمنية الدامية ومساعيها للقيام على أنه مظالم وتصفيات تحاك ضد المسيحيين وابرازهم دائماً على أنهم القطاع المظلوم البريء على أنه مظالم وتصفيات تحاك ضد المسيحيين وابرازهم دائماً على أنهم القطاع المظلوم البريء خسائر المسلمين هم الآثمون والتغافل عن الجموع العريضمة التي تتعرض للقتل بينهم، ثم قبول خسائر المسيحيين المبالغ فيها وكأنها حقائق لا تقبل الجدل كانت كلها أموراً شكات لمدة طويلة لب المشكلة الأرمنية الأرمنية (١١٠٠).

## ٣- حوادث جزيرة كريت والحرب اليونانية

عندما أعيد بحث الوضع القانوني الذي منَحَه عالي باشا لجزيرة كريت عام ١٨٦٨م في مؤتمر برلين بقصد تنفيذ اصلاحات جديدة لصالح اليونانيين جرى تشكيل مجلس يضم الأغلبية منهم في الجزيرة، ونُظمت اتفاقية جديدة تضمن استقلالاً إدارياً أوسع [اكتوبر ١٨٧٨م، اتفاقية هاليها]. وعلى الرغم من ذلك فقد كان الهدف النهائي لليونانيين هو ضم الجزيرة لليونان أمشروع أنوسيس]، ولهذا فقد استمرت القلاقل، فلم تكن ناشئة بشكل مباشر عن نقص أو ضعف في الجهاز الاداري. وجرى في النهاية تحجيم صلاحيات المجلس وأصبحت سلطة والي الجزيرة هي السائدة في الادارة (١٨٨٩م). فكان من شأن تلك التدابير الداعية لتدخل أوربا أن أدت إلى

<sup>(</sup>۱۱۷) – أنظر : Hatıra Defteri, s. 87

S.J. Shaw, "Das Osmanische Reich und die moderne Türkei", *Fisher Weltgeschichte.* نظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظر: ¬ أنظ

المطالبة بتعيين وال مسيحي على الجزيرة. ومع ضغوط الدول الأوربية وقيام اليونان بتجهيز العصابات المسلحة ودعمها اضطر السلطان عبد الحميد لاتخاذ قرار جمع المجلس من جديد، إلا أن الصدامات الدامية التي وقعت بين الأهالي المسلمين والمسيحيين لم تنقطع. ولما أرسل إلى الجزيرة ٠٠٠٠٠ اجندي يوناني [فبراير ١٨٩٧م] واشتدت المذابح ضد المسلمين هناك تدعم الرأي القائل بمنح الحكم الذاتي للجزيرة، وعَجَل ذلك من إجراء المفاوضات بين الدول في هذا الموضوع. ولم يكن قيام اليونان بالتحريض الفعلى السافر على أحـداث كريت ودعمها مقصـوراً على الجزيرة وحدها، بل بدأت تفعل الشيء نفسه حتى على الحدود العثمانية اليونانية. وعلى ذلك تهيأ المناخ لاشتعال الحرب بين الدولتين، حتى أصبحت عمليات الاعتداء والتحريض التي تقوم بها العصابات اليونانية ووحدات الجيش أمراً لا يمكن تحمله حتى من جانب السلطان عبد الحميد نفسه المعروف بتردده وأوهامه وتريثه، فاعلنت الدولة العثمانية الحرب على اليونسان [١٨ ابريـل ١٨٩٧م]، وانتهت بنصر عسكري كبير [١٨ ديسمبر ١٨٩٧م]. وعلى الرغم من ذلك أسفرت الضغوط الخارجية عن تعيين وال مسيحي على الجزيرة، وبذلك يكون انفصالها عن الدولة العثمانية قد تحقق بالفعل، ولم يعد هناك إذن إلا ضمها إلى اليونان. وكان تعيين يور غي الأمير اليوناني "مفوضا فوق العادة" على الجزيرة هو الخطوة الأولى نحو تحقيق ذلك الهدف، وانسحب الجنود العثمانيون من الجزيرة، وأخذ النفوذ المادي والمعنوي للعثمانيين يتضاءل بسرعة. واستمرت هجرة الأهالي المسلمين، ودخلت الجزيرة بالفعل تحت حكم اليونان. أما الرأي العام العثماني فقد أخفيت عنه تلك الأحداث المفجعة بفضل وسائل الرقابة المشددة. وهكذا بدأ الناس ينسون جزيرة كريت وأذعنت قلوبهم لفقدانها(١١٩).

#### ٤- مسألة مقدونيا

كانت مقدونيا قد عادت مرة ثانية إلى الحكم العثماني بمقتضى معاهدة برلين (١٨٧٨م)، ومقدونيا مسمى غريب على المصطلح الإداري العثماني، وتتكون من ولايات (سلانيك - مناسئر - قوصوه) التي تعرف باسم "الولايات الثلاث" وتضم: سَرَز وأوخري واوسكوب ومناسئر وسلانيك وغيرها من المدن المهمة. ويقطنها سكان من المسلمين وغير المسلمين يمثلون خليطاً واسعاً في الدين والمذهب والعرق. ولم تكن هذه المنطقة المهمة من الناحية الاستراتيجية

Mufassal Osmanlı Tarihi, İstanbul 1963, VI, 3383; W.Langer, Diplomacy,s. 315-320, انظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹) مانظر: – (۱۱۹)

والتجارية محلاً لاهتمام الشعوب القاطنة في المنطقة والدول المجاورة وحدها، بل انشغلت بها الدول الكبرى أيضاً؛ إذ كانت تدخل ضمن سياسة النفوذ الاقليمية التي تمارسها تلك الدول(١٢٠).

وكانت أطماع التوسع البلغاري التي بدأت بمعاهدة اياستفانوس تتجه نحو الاستيلاء مرة أخرى على المنطقة، مع أنها كانت تشكل آخر الأراضي البلقانية التي ترتجف القلوب رعباً عند الاحساس بخطر ضياعها على المسلمين واليهود العثمانيين، ولاسيما بعد أن تحولت إلى ميدان صراع وصدام بين العصابات اليونانية والبلغارية والصربية (١٢١). فهي محل الاستيطان الألباني الذي جاءها مع الفتوح العثمانيـة ونما واتسع، وهي الأراضـــى الطبيعيــة التــى بـزغ فيهــا نفوذ الألبان وثقافاتهم (١٢٢)، ومركز اهتمام الحركة القومية الألبانية التسى استيقظت متأخرة (١٢٣). ورأت الدولة العثمانية أن هذه الأراضي التي تذكر باسم مقدونيا كانت من بين الموضوعات المطروحة للبحث في المؤتمر الدولي الذي انعقد في استانبول في نهاية عام ١٨٧٦م [مؤتمر الترسانة]. إذ كانت الدول قد أعدت للروملي برنامج اصلاح مستقل كما كان الحال بالنسبة للبوسنة والهرسك. وبناءاً على ذلك انقسمت أراضي الروملي إلى قسمين، يضم الأول بلغاريا، بينما يضم القسم الثاني مقدونيا. وتقرر أن يشارك خليط الأهالي الذين يعيشون هناك في حكم لا يفرق بين الاديان والمذاهب والأعراق ويشكل كياناً إدارياً مستقلاً تكفله الدول. وكان رفض الباب العالى لمثل هذه الطلبات الاصلاحية كافة قد أدى كما هو معلوم لاستعال الحرب العثمانية الروسية (١٨٧٧-١٨٧٧م). فلما انتهت الحرب بهزيمة فادحة وانعقدت في أعقابها معاهدة برلين أصبح تنفيذ تلك الاصلاحات أمراً أضطرارياً، وعلى ذلك تقرر تنفيذ الاصلاح في المناطق المعادة لحكم الدولة - فيما عدا بلغاريا التي قامت حديثاً وولاية الروملي الشرقية ذات الوضع القانوني المستقل - وأصبح الأمر ملزماً من خلال وثيقة دولية. وجرى تكليف الباب

F. Adanır, *Die Makedonische Frage;* K. Beydilli, "II.Abdülhamid Devrinde Makedonya : انظر: (۱۲۰) Meselesine Dair", *Osmanlı Araştırmaları*, IX (1989) s. 77-99; Y.H. Bayur, *Türk İnkılabı Tarihi,* Ankara 1940, I/1, s. 164 vd.; S. Yerasimos, *Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye*, İstanbul 1980, s. 561 vd.

F. Adanır, *Die Makedonische Frage*, s. 116 vd; T. Üzer, *Makedonya Eşkiyalık Tarihi* : انظر: ve Son Osmanlı Yönetimi, Ankara 1979; Said Paşa, *Hatırat,* İstanbul 1328 II, s. 171 vd.; Mahir Aydın, "Arşiv Belgeleriyle Makedonya'da Bulgar Çete Faaliyetleri", *OA,* IX (1989) s. 209-234.

Hasan Kaleschi, "Türklerin Balkanlar'a Girişi ve İslamlaştırılma. (Arnavut Halkının Etnik بنظر: – (۱۲۲) انظر: ve Milli Varlığının Korunmasının Sebebleri" (trc. K. Beydilli), *TED, sy.X-XI (1981), 177-194* 

P.Bartl, *Die Albanischen Müslime, zur Zeit der Nationalen Unabhaengigkeitsbewegung:* 1878-1912, Wiesbaden 1968. s. 153 vd.; S. Skendi, *The Albanian National* 1878-1912, Princeton-New-York 1967.

العالي بتطبيق الاجراءات الاصلاحية هناك مثل مثيلتها التي قُبلت لاجل جزيرة كريت عام ١٨٦٨م. وتقرر أن تترك تفاصيل الاصلاحات للجنة دولية يجري تشكيلها.

وفي عام ١٨٨٠م اضطر الباب العالي لإعداد برنامج إصلاح عُرف باسم "نظام ولايات الروملي" إستجابةً للمطالب التي جاءت من الدول العظمى حول تنفيذ الأحكام المتعلقة بالأصلاح. غير أن المخاوف من أن يؤدي ذلك إلى ضياع مقدونيا مثلما ضاعت جزيرة كريت شكلت مانعاً قوياً أمام تطبيق ذلك البرنامج، ولم يشأ السلطان عبد الحميد أن يصدق عليه. وكان للتغييرات التي طرأت على مصالح الدول الكبرى والصراع فيما بينها أن أتاح ذلك فرصة أمام الباب العالي للمناورة خلال تلك الفترة. فقد كان التناحر بين انجلترا وفرنسا اللتين تشكلان مجموعة أخرى تناهض النمسا – المجر وروسيا عاملاً على تأجيل فقدان تلك الأراضي الأخيرة في الروملي. وقعت على الباب العالي في ذلك الموضوع إلى ذريعة ساذجة تتستر بوجه عام وراء ستار وقعت على الباب العالي في ذلك الموضوع إلى ذريعة ساذجة تتستر بوجه عام وراء ستار الإصلاح في مقدونيا وتستهدف انتزاع أماكن أخرى وضعت عينها عليها من أراضي الامبراطورية والحصول على المزيد من الامتيازات الاقتصادية وضمان الحصول أيضا على تناز لات ووعود كان لها أعظم التأثيرات الهدامة على خزانة الدولة العثمانية. والخلاصة أن المشكلة المقدونية ظلت أداة للتخل في شئون الدولة العثمانية وواسطة للتهديد بالرقابة السياسية وسيلة للاستنزاف الاقتصادي(١٢٤).

وعندما أقبل عام ١٩٠٢م كان الوضع في مقدونيا قد بلغ حداً بعيداً من الاضطراب والتوتر، إذ كانت عمليات العصابات الدموية على أشدها. ولم يشأ الباب العالي أن يخلق الأسباب التي تدفع الدول لطلبات اصلاح جذري، فشكل لجنة تتولى صياغة بعض التدابير التي تستهدف تحسين الوضع في ذلك العام. وكانت حركة التمرد التي نظمتها التشكيلات الثورية البلغارية في ٢٣ سبتمبر ١٩٠٢م وعرفت باسم "تمرد يوم الجمعة المباركة" (جمعة بالا آياقلائمه سي)، قد جذبت الأنظار إلى تلك المنطقة ق(١٩٠٠). فلما شاء الباب العالي قطع الطريق على التدخل الاجنبي بادر على وجه السرعة بتوسيع نطاق التدابير التي كان يقوم بتنفيذها، فقرر تعيين أحد الولاة وأرسله إلى هناك في اول شهر ديسمبر مزوداً بصلاحيات واسعة تحت اسم "مفتش عام". وكان ذلك الوالي والمفتش العام هو حسين حلمي باشا [٨ ديسمبر ١٩٠٢م]. وفي تلك الأثناء قبل

S. Yerasimos, Az Gelişmişlik Sürecinde, s. 566-567; K. Beydilli, " Makedonya", s. 82. : أنظر: – (١٣٤)

F. Adanır, Die Makedonisch Frage, s. 134-159 - أنظر: (١٢٥)

الباب العالي برنامجاً للاصلاح قدمته حكومتا فينا وبطرسبورغ من اجل الاصلاح في مقدونيا (٢٧ فبراير ١٩٠٣م] مما أحيا الأمل في حل المشكلة. غير أن تنفيذ أعمال الاصلاح مثل تحسين الوضع المالي واعادة تنظيم الهياكل الادارية وتوسيع نطاق التدابير العسكرية ونظم الجندرمة والتصدي لأعمال العصابات لم ترضِ القوى المجاورة التي لم تشأ السماح بان تتهاوى مطامعها في مقدونيا على ذلك النحو، ولهذا السبب جاء صيف عام ١٩٠٣م مع الاضطرابات الدامية وعمليات العصابات المتزايدة. وعلى الرغم من أن الثورة التي شبت ليلة عيد القديس إيليا [٢/٣] اغسطس ١٩٠٩م] (١٢٦) جرى إخمادها خلال فترة وجيزة نتيجة لانها بدأت دون دعم تام من "الجهاز الثوري البلغاري في مقدونيا الداخلية" (OMM) إلا أن الجهود التي بذلت للحيلولة دون تدخلات الدول الكبرى باعت بالفشل، وغضب الباب العالي للتأييد السافر الثورية البلغارية وتحريضها لهم، ثم مناصرتها للعمليات الدامية التي قامت بها اللجان الثورية البلغارية في مقدونيا، وتبنى الصدر الاعظم فريد باشا موقفاً يدعو لشن الحرب ضد البلغار، إلا أن تحوط السلطان عبد الحميد من تدخل روسيا وسياسته الحذرة حالت دون ذلك، وعلى هذا فان السلطان عبد الحميد بتجنبه الدخول في صدام مسلح مع بلغاريا يكون قد أجل – لعشر سنوات – حرب البلقان التي اشتعلت عام ١٩١٢، وحال بالتالي دون حدوث حرب عثمانية روسية جديدة في خريف عام ١٩٠٣ م ١٩١٥،

وفي سبتمبر ١٩٠٣ التقى حكام النمسا والمجر وروسيا في مورزتيخ Mürzsteg وأقروا برنامج إصلاح جديد [برنامج مورزتيغ] وافقت عليه انجلترا وفرنسا وايطاليا حتى تحول إلى برنامج إصلاح شامل ذي قاعدة عريضة، ثم جرى تقديمه للباب العالي [اكتوبر ١٩٠٣م]. واضطر الباب العالي إزاء الضغوط أن يوافق على ذلك البرنامج الاصلاحي الجديد على الرغم من أنه يمس استقلاله وحقوقه في السيادة بشكل سافر. وخضعت مقدونيا للاصلاح كما حدث في جزيرة كريت، وأعيد من جديد تنظيم الحكم الذاتي وتنظيم الأجهزة المالية والادارية والعسكرية تحت الاشراف الدولي، غير أن أعمال العصابات الدموية والفوضى في الداخل قد استمرت على ما هي عليه حتى حرب البلقان، وبالتالي حتى الخروج النهائي للمنطقة من سلطة الحكم العثماني.

F. Adanır, Die Makedonisch Frage, s. 181 : انظر: ۱۲٦)

F. Adanır, Die Makedonisch Frage, s. 195-197 - أنظر: 197-197

#### ٥- التطورات الحادثة في الولايات العربية

كانت الصعوبات التي تعترض الحكم العثماني في الأراضي ذات التنوع السكاني مثل لبنان وسوريا والصدام بين المسلمين وغير المسلمين من الأمور التي أسفرت عن تحويل لبنان عام ١٨٦١م إلى متصرفية مستقلة يحكمها وال مسيحي، وانقطع الطريق على تدخل دولي فعلي. وكان التركيب المختلط للمنطقة الذي جاء من طوائف مختلفة وكذلك الأراضي المقدسة والمقامات المباركة التي كانت محلاً لأنظار القوى الأجنبية أمراً زاد من صعوبة العمل أمام الحكم العثماني. ومما ساعد على ظهور مناخ معاد للحكم العثماني نشوب الحرب العثمانية الروسية (١٨٧٧-١٨٧٨) وقيام الدولة بجمع الجنود من المنطقة وارسالهم الى الجبهة. كذلك فإن التوجه الـذي ساد في أوربا حول الأراضي المقدسة مثل فلسطين وكان يجري تحت شعار "الحرب الصليبية السلمية" ثم الهجوم بهدف الاستيطان(١٢٨) قد زادت حدته نتيجة للفعاليات الصهيونية (١٢٩) المحمومة في عهد عبد الحميد، واصبح انفتاح المنطقة على رؤس الأموال الغربية أداة لسياسة الهيمنة التي كانت تمارسها الدول الكبرى هناك(١٣٠). أما دخول مصر تحت الحكم الانجليزي فقد كان تدعيماً مستمراً للعوامل التي أضعفت النفوذ العثماني في شبه الجزيرة العربية. إذ نهض أنصار الشيخ محمد بن عبد الوهاب بعد غضبتهم الأولى للتمركز في الجزيرة العربية، ولا سيما منطقة نجد المرتفعة، وراحوا يناهضون الحكم العثماني والاتجاه الديني الـذي كـان يمثلـه، وكـانوا عند أول فرصة تسنح لهم يتلافون كل ما تعرضوا له من هزائم وضربات حتى نجحوا في فرض وجودهم معلنين بصوت عال مدى قوتهم، وأخذت القبائل العربية المختلفة وعلى رأسها أسرة آل سعود والمشايخ "المنتفعون بالصرر" تتطلعون في عهد السلطان عبد الحميد الثاني إلى الإنفصال عن الدولة العثمانية بايعاز من الانجليز خاصة (١٣١).

A.Schölch, *Palaestina im umbruch 1856-1882. untersuchungen zur wirtschaftlichen* : نظر: – (۱۲۸) *und sozio-politischen Entwicklung,* Stuttgart 1986, s.64.

وللاطلاع على تعريف أوسع للكتاب أنظر: . K.Beydilli, *OA*, IX, 1989, s. 389-405. معريف : (۱۲۹) (Istanbul 1982, MM K.Öke..

MİM K.Öke, *Siyonizm ve Filistin Sorunu 1880-1914*, İstanbul 1982. MİM K.Öke,. انظر: ۱۲۹)–انظر: // Abdülhamid, Siyonistler ve Filistin Meselesi, İstanbul 1982.

A.Schölch, *Palaestina*, s. 74 vd. : انظر (۱۳۰)

<sup>\*</sup> اشارة إلى موكب الصرة أو المحمل الذي كان يخرج في موسم الحج كل عام من استانبول حاملاً فيما يحمل الهبات النقدية والعينية إلى أمراء وأشراف مكة ومشايخ العربان في طريق الحج إلى مكة والمدينة. (١٣١) - أنظر: Zeine.N.Zeine, The Emergence of Arab Nationalism. With a Background Study

Zeine.N.Zeine, The Emergence of Arab Nationalism. With a Background Study : انظر - (۱۳ of Arab-Turkish Relations in the Near East, Beyrut 1966; Zeine N.Zeine, Arab-Turkish Relations and the Emergence of Arab Nationalism, Bairut 1959; C.Max Kortepeter, "The rise of King Abdalaziz ibn Sa'ud during the era of Ottoman Sultan Abdülhamid II," The İslamic World from classical to modern times, (B.Lewis Armağanı), Princeton New York 1988, s. 733-769;

ولما تخلص الحجاز من تسلط محمد علي باشا والي مصر عام ١٨٤٠م وعاد مرة ثانية إلى الحكم العثماني حكمًه أشراف مكة الذين كانوا - على الرغم من وجود الولاة العثمانيين - اصحاب الكلمة النافذة والمسيطرين على الحجاز بوجه عام (١٣٢). وازدادت الرقابة من مركز الدولة كثيراً وتضاعف الاهتمام بفضل المواصلات البحرية [نحو أواخر القرن] والسكك الحديدية [مثل خط الحجاز الذي وصل المدينة المنورة عام ١٩٠٨]، وازدادت -بالتالي - أعداد قوافل الحج الضخمة بقدر لا يقارن بما كان في السابق وتعاظمت قدرتها الدعائية في خط "السياسة الاسلامية". كما كان أمر العناية بالصحة واقامة محجر صحي (١٣٣) والرغبة في الوقاية من الأوبئة الفتاكة التي كانت تظهر في موسم الحج [مثل وباء الكوليرا عام ١٨٦٥ و ١٨٩٣] من الملامح الأخرى لتلك السياسة.

وأصبح بقاء المنطقة تحت الحكم العثماني جزءاً لا يتجزأ من الأفكار "الاسلامية" في خط "الجامعة الاسلامية" لذلك العهد. أما التطبيقات في هذا السياق فقد اصطدمت بالسياسة الانجليزية بوجه خاص، وأصبحت عنصراً من أهم العناصر في التحريض على الانشقاق واثارة النزعة العربية الى الانفصال. وعلى الرغم من ان الانتفاضات اليمنية التي اندلعت في عهد عبد الحميد (١٨٨٩م) قد تم إخمادها بعملية عسكرية ناجحة أسفرت عن الاستيلاء على صنعاء تحت قيادة والي الحجاز أحمد فيضي باشا إلا أن تلك الانتفاضات لم تلبث ان عادت للاشتعال مرة اخرى عام ١٨٩٥م. واستطاع والي اليمن حسين حلمي باشا بعد جهود عامين أن ينجح في تهدئة الثورة لكنها اندلعت مرة أخرى عام ١٩٠٢م، وظهر في شخص الامام يحيى محرك عظيم الثورة. ثم تحولت الثورات الى صراع مرير استمر اعواماً طويلة حتى نهاية الامبراطورية بعد أن أودى بحياة الآلاف من الجنود العثمانيين وترك جروحاً لازالت غائرة في ضمير الرأي العام (١٣٤).

# ٦- نهاية حكم السلطان عبد الحميد

كان من الاجحاف المخالف لطبيعة الأشياء أن ينتظر أحد أن يحول حكم السلطان عبد الحميد دون انهيار الامبراطورية. لأن التأثير الذي يحدثه الاشخاص ورجال الدولة على انهيار الامبراطورية وتفككها إنما ينحصر في جانب واحد قد يعمل على ابطاء تلك المسيرة أو الإسراع

T.E.Lawrence, Seven Pillars of Wisdom, London 1935; T.E.Lawrens, Revolt in the Desert, London 1927; MiM K.Öke, Siyonizm, s.66 vd.

أ.H.Uzunçarşılı, *Mekke-i Mükerreme Emîrleri,* Ankara 1972. : انظر: (۱۳۲)

G.Sarıyıldız, *Hicaz Karantina Teşkilâtı (1865-1914),* (مسلة دكتوراه لم تطبع) İstanbul 1989 أنظر: (۱۳۳) أنظر: İstanbul 1989, أنظر: İstanbul 1985; İ.S.Sırma, أنظر: (۱۳۴) (۱۳۴) Sz.Ehiloğlu, *Yemen'de Türkler,* İst.1952; A.Tanrıkut, *Yemen Notları,*. Ank.1965; İ.S.Sırma, أنظر: (۱۳۶) Osmanlı Devleti'nin Yıkılışında Yemen İsyanları.. Konya (ts.).

فيها. فالامير اطورية بعد مضي ثلاثين عاماً أو يزيد على اعتلائه العرش كانت من حيث البناء في حالة لا تقبل الاصلاح، إذ ضعف جهاز ها الاداري من الداخل وتهاوي، وأصبحت مهيأة للانهيار والتفكك. وتمزقت أوصالها خلال تلك الفترة مع فقدان العديد من الأراضي [فعليا كان أو قانونياً]. فقد خرجت بوسائل شتى من يد الدولة العثمانية صربيا والجبل الأسود والبوسنة والهرسك ورومانيا وبلغاريا وولاية الروملي الشرقية وكريت وقبرص ومصر وتونس وبعض المناطق في شرق الأناضول [مثل قارص]. وكان هناك جدال حول سيادتها السياسية على الولايات العربية التي كانت تبدو تابعة للامبر اطورية بحكم تبعيتها القانونية، وتبذل الدماء والأرواح في ثورات كانت تندلع في أقصى أنحاء الجزيرة العربية [اليمن]. وأصبح "تقسيم الأناضول" على الأبواب. وشرق الأناضول ر هن بتهديد المشكلة الأرمنية. وأراضى الروملي -وبالتالي مقدونيا- على وشك الضياع بعد أن تحولت إلى كيان مستقل تُركت أموره للاشراف الدولي. والضعف الإداري في الدولة والانهيار المادي والمعنوي عند الأهالي المسلمين في منطقة الروملي وفي منطقة الأناضول التي هي الأرض الأساسية والملك الذاتي للدولة أخذ يسرع الخطى نتيجة للرقابة المالية والاستنزاف من "ادارة الديون العمومية "(١٣٥). وكانت الامتيازات والشركات ذات رؤس الأموال الأجنبية تتقاسم الثروات في الأراضي الباقية، أما الدولة - بدخلها القومي المتدني، ورعاياها الأثرياء من غير المسلمين الذين لا يعبأون بشئ ويتطلعون بفارغ الصبر إلى انهيارها ولا يألون جهداً في ذلك، ومؤسساتها وأجهزتها الاقتصادية التي كانت "عثمانيتها" بقدر عثمانية "البنك العثماني" الذي كان مؤسسة ذات رأس مال أجنبي بالكامل فكانت - أي الدولة - تعيش حياة ميؤس منها، وسيطرت على رجالها فكرة جامدة ترى الحل في تعويذة سحرية تقول إن البرلمان والحكم الدستوري هو الدواء الانجع لكل داء، وكشفت عن ضحالة فكرية في بحثها عن مخرج يعقد آمال الخلاص على خدعة "الاتجاه العثماني" و "الاتجاه الاسلامي" و "الاتجاه التركي" وأبرزت للعيان مدى عجزها وضعف حيلتها.

وكانت أعمال جمعية الاتحاد والترقي التي تمثل المعارضة المنظمة ضد حكم عبد الحميد ونفوذها داخل الجيش بوجه خاص هي العامل الحاسم في الاتجاه عام ١٩٠٨م نحو النظام الدستوري الذي كان يبدو أنه الدواء لكل داء (١٣٠). وكان من شأن التأثير الذي تركته أحداث مقدونيا أن دفعت القوات العثمانية المرابطة في سلانيك وضباطها المناهضين لحكم عبد الحميد إلى ان يضعوا على عانقهم مهمة

H.Mutluçağ, "Düyûn-ı Umûmiye ve Reji Soygunu", *BTT*, II (İstanbul 1967), s. 33-39. : انظر: المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة

أنظر: Tekeli - S.İlkin, "İttihat ve Terakkî Hareketinin Oluşumunda Selânik'in Toplumsal - أنظر: – (١٣٦) - أنظر: Yapısının Belirleyiciliği", *Türkiye'nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920)*, Ankara 1980, (yay.O.Okyar-H.İnalcık), s.351-382.

انقاذ الدولة في النهاية بعد أن تأثروا بالمناخ "الليبرالي" و "المستتير" في المنطقة. وكانت حوادث الاغتيال التي وقعت للقواد الموالين لعبد الحميد لا سيما في مركز سلانيك وبعض قيادات الشرطة والاستخبارات، ثم فرار أنور بك ونيازي بك إلى الجبل مع جنودهما (١٣٧) وحوادث تمردهما على الحكم القائم بشكل سافر (١٣٨) ومظاهر التكريم التي حظيا بها "كأبطال انقذوا الوطن من قبضة الاستبداد"(١٣٩)، وحوادث مقتل شمسي باشا الذي ارسله عبد الحميد من قبل الفدائبين في الجمعية، وغير ذلك من الوقائع المؤسفة قد أجبرت السلطان عبد الحميد على الانتقال إلى الحياة النيابية وإعلان الدستور [٢٣ مايو ١٩٠٨]

## خامسا- أعوام السقوط: الدستور الثاتي والحرب العالمية الأولى والهدنة

# ١ -- عهد الدستور الثاتى: تفكك الامبراطورية

مرت الأسابيع الأولى من إعلان الدستور مليئة بمظاهر الانسجام والاتحاد والأخوة والحرية وغير ذلك من المشاعر المفرطة والزائفة التي أعربت عنها كافة العناصر المسلمة وغير المسلمة (١٤١). وفي الانتخابات التي جرى الاعداد لها من أجل المجلس الذي تقرر فتحه من جديد كانت محاولاتهم لانتخاب مرشحين من المناطق التي لم يبق لها إلا التبعية القانونية للدولة العثمانية ومن المناطق التي وجدت أصحابها الحقيقيين منذ زمن قد شكلت أول ضربة توجه للدستور. وفي اليوم الذي قامت به النمسا والمجر بضم البوسنة والهرسك رسمياً إلى أراضيها بعد أن كانت تديرها منذ عام ١٨٧٨م قامت بلغاريا هي الأخرى في نفس اليوم باعلان استقلالها و "نظامها القيصري" [٥ اكتوبر ١٩٠٨م]. أما جزيرة كريت فقد جرى ضمها إلى اليونان [٦ اكتوبر ١٩٠٨م].

وافْتتح مجلس المبعوثان بعد مدة تعطيل استمرت اثنين وثلاثين عاماً [١٧ ديسمبر ١٩٠٨م]. وسيطرت جمعية الاتحاد والترقي على غالبية الأعضاء فيه، وكان يضم الأعضاء الذين يمثلون المسلمين [٢٧ تركياً، ٢٠ عربياً، ٢٧ ألبانياً وغير المسلمين [٢٦ يونانياً، ١٤ أرمنياً، ٤ يهود، ١٠

Ahmed Niyâzî, *Hâtırât-ı Niyâzî yahud Tânihçe-i İnkılâb-ı Kebîr-i Osmâniyye'den bir* انظر: – (۱۳۷) – انظر: Sahife, İstanbul 1326; Ş.S.Aydemir, *Makedonya'dan Orta Asya'ya Enver Paşa*, I-III. İstanbul 1970-1972.

<sup>(</sup>١٣٨) - هي عبارة كتبت بالتركية واليونانية والأرمنية تحت الصور التي تم طبعها عقب اعلان الدستور بالحجم الكبير لأنـور بك ونيازي بك وكانت تباع آنذلك.

Y.H.Bayur, *Türk İnkilap Tarihi,* II/ 4, s.168,179 vd. : انظر (۱۳۹)

أ.H.Uzunçarşılı, "1908 Yılında İkinci Meşrutiyetin Ne Suretle İlân Edildişine Dair Vesikalar", النفر: (١٤٠) Belleten, XX/77, (1956), s. 103-174; B.Şehsuvaroğlu, "ikinci Meşrutiyet ve Âtıf Bey", Belleten, XXIII/90, (1959), s.307-334; Y.H.Bayur, Türk İnkilap Tarihi, II/4, s.168 vd.; T.Z.Tunaya, Hürriyetin İlânı. II. Meşrutiyetin Siyasî Hayatına Bakışlar, İstanbul 1959.

<sup>(</sup>۱٤۱) - أنظر: .Shaw/Shaw, *History,* II,273

سلاف] (۱۹۲۱). وقام كامل باشا بتشكيل أول حكومة للمجلس الجديد [۱۳ يناير ۱۹۰۹م]. إلا أن الحكومة الجديدة استقالت بعد فترة وجيزة نتيجة لتدخل الاتحاديين، وتركت مكانها لحكومة أخرى شكّلها حسين حلمي باشا المعروف بصلته الوثيقة بالجمعية [۱۶ فبراير ۱۹۰۹م]. وخلال مدة الشهرين اللذين انقضيا حتى حادثة ۱۳ ابريل ۱۹۰۹م [۳ مارس بالتقويم الرومي] تحول المجلس إلى حلبة للصراع السياسي الحداد بين الاتحاديين ومعارضيهم. وكانت "جمعية الاتحاد المحمدي" التي تناهض جمعية الاتحاد المدارية الني مريتها الناطقة باسمها "ولقان" أي البركان، ومحررها درويش وحدثتي صاحب القلم والنري، ومواقف الأطراف المختلفة التي كشفت عن عدم استعدادها وهضمها للنظام البرلماني، ثم بقاء تهمة قتل حسن فهمي محرر جريدة "سَربّستي" المعارضة في أعناق الاتحاديين، والسخط الذي أثارته عملية "التسيقات" أي التصفية بين الكوادر العسكرية والمدنية، وانفجار غضب المتنينين المحافظين عملية "التسيقات" أي التصفية بين الكوادر العسكرية والمدنية، وانفجار غضب المتنينين المحافظين مضادة قد أدى كل ذلك إلى ظهور حركة تناهض الحكم الدستوري بوجه عام وتطالب بتطبيق الشريعة كاملة واستقالة الحكومة وفض مجلس المبعوثان [حادثة ۳۱ مارس] (۱۹۲۱). واستقال حسين حلمي باشا وجاء إلى الصدارة العظمى أنها سوف نلتزم في سياستها بالشريعة وبالدستور في آن واحد. ولكن على الرغم من الوعد بالعفو عن الثائرين إلاً أن الوقوف أمام تدهور الأمور لم يكن ممكنا.

وأصبحت عملية تهدئة الأوضاع في استانبول واخماد الحركة "الرجعية" التي وصلت إلى حد تهديد الدستور منوطة بطبقة المتقفين التي لعبت الدور الأساسي في إعلانه وبضباط جيش الروملي المرابط في سلانيك، وجرى إعداد قوة خاصة تكون مهمتها إخماد الثورة في استانبول [جيش الحركة]. فتحركت القوة تحت قيادة حسين حسني باشا قائد وحدة سلانيك، ووصلت إلى مشارف استانبول عند (يَشيل كُوي)، ثم دخلت تحت قيادة محمود شوكت باشا قائد الجيش [۲۲ ابريل ۹۰۹م]. وقام نواب الأمة الموجودون في استانبول عندما رأوا وصول جيش الحركة إلى (يشيل كوي) بعقد اجتماع ترأسه سعيد باشا رئيس مجلس الأعيان، وأعلنوا عن تأييدهم المتدخل العسكري. وفي مواجهة الأحداث كان السلطان عبد الحميد يبذل جهده للبقاء "محايدا" باعتبار أنه أصبح "حاكم العهد الدستوري" إلا أنه خلّط بين ذلك وبين البقاء "متفرجاً" على وخامة الأحداث، حتى رأى خلال مدة قصيرة أن التطورات بلغت

<sup>(</sup>۱٤۲) - أنظر: . Shaw/Shaw, History, II,278

İ.H.Danişmend, Sadrazam Tevfik Paşaşnın Dosyasındaki Resmî ve Hususî Vesİkalara — انظر: Göre 31 Mart Vak'ası, İstanbul 1961; Sina Akşin, 31 Mart Olayı, Ankara 1970; Ali Cevad, İkinci Meşrûtiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hadisələri, Ankara 1960.

حداً بهدد سلطنته. ولما جرى اخماد الثورة في استانبول وسبطر جيش الحركة على الموقف قام نواب الأمة والاعيان الموجودون في العاصمة بعقد اجتماع أطلقوا عليه اسم "مجلس العموم الوطني" ٢٧٦ ابريل ١٩٠٩م]. وقرر ذلك المجلس برئاسة سعيد باشا خلع السلطان عبيد الحميد عن العرش، وتبليغ ذلك القرار للسلطان من خلال هيئة مكونة من أربعة أشخاص جرى انتخابهم بصورة خاصة مع الفتوى التي نتص على الاتهامات اللازمة(١٤٤). وأرسل عبد الحميد مع أفراد عائلته المقربين إلى النفى في سلانيك التي ظل فيها حتى هزيمة البلقان في ١٩١٢م(١٤٥). وتولى من بعده السلطان محمد رشاد الخامس (٢٧ ابر بل ١٩٠٩ – ٣ بوليه ١٩١٨]، لكنه صار ألعوبة في يد جمعية الاتحاد والترقي التي استولت على السلطة تماماً وتهيأت لسحق معار ضبها واقامة حزب ديكتاتوري وحيد في النهاية. وحاول -وراء ستار الحاكم الدستوري- أن بخفي ضعفه بالاعراب عن "الممنونية والمحظوظية" لكافة ما نتجزه الحكومات. أما حالة الفرحة العابرة والانسجام الخادع التي صاحبت ظهور الدستور فقد تركت مكانها بعد مدة قصيرة للمشاكل الداخلية والخارجية الصعية التي عادت تظهر من جديد. واستمرت الصدامات داخل البلاد حول محاور الحزبية والتعصب الحزبي، والمعارضة والسلطة [جمعية الاتحاد والترقي] حتى بلغت مداها. وكان من جَرّاء السياسات التي اتبعها الاتحاديون بقصد توحيد العناصر المختلفة عرقاً وديناً داخل الامبر اطورية بفكرة "التتريك" وربطها بالسلطة المركزية ثم الاجراءات التي طبقت سواء في المجلس أم في الادارات المحلية أن زاد السخط العام اكثر واكثر. وظهرت انتفاضات الأكراد في الشرق والأرمن في أطنة (١٤٦٩م)(١٤٦)، بينما تحول تذمر الألبانيين [الأرناؤط] في الروملي إلى ثورة سافرة بعد أن تضاعفت حركاتهم القومية في المطالبة بالحكم الذاتي أو الاستقلال (١٩١٠م). وجرى إخماد الشورة بالقوة، وقام السلطان رشاد بزيارة للروملي (١٩١٠م) طاف فيها الولايات التي تضم أعداداً كثيفة من الأرناؤط مثل أوسكوب وقُوصنو وبرشتينة ومناستر (١٤٧)، غير أن ذلك لم يكف لاصلاح الأوضاع الجارية وتحقيق المصالحة بين الأرناؤط وسلطة الاتحاد والترقى.

Ermeni olayları ", *Belleten,* Ll/201,(1987), s.1240-1290.

Ziya Şakir, *Abdülhamid'in Son Günleri,* İstanbul 1943, s.15; Lütfi Simavî, *Sultan Reşad* انظر: (۱۹۶۱) – أنظر: Hân'ın ve Halefinin Sarayında Gördüklerim, İstanbul 1924, s.1; A.Şeref, *Sultan Abdülhamid Hân-ı* Sânî'ye Dâir, İstanbul 1918. s.7.

i.H.Uzunçarşılı, "II. Abdülhamid'in Hal'i ve ölümüne Dâir Bazı Vesikalar", *Belleten,* انظر: – (۱٤٥) – أنظر: – (۱٤٥) ×/40, (1946), s.705-748; Memduh Paşa, *Hal'ler ve İclâslar*, İstanbul 1329.

Cemal Paşa, *Hâtıralar*, İstanbul 1977, s.426; M.Asaf, *1909 Adana Ermeni Olayları ve* انظر: – (۱٤٦) – أنظر: Anılarım, Ankara 1982; Salahi Sonyel, "İngiliz Belgelerine Göre Adana'da

E.Plana, "V. Sultan Mehmed Reşâd'ın 1911 Yılında Kosova Vilâyetine Yaptığı Ziyaret", انظر: (۱٤٧) – (۱٤٧) *Çevren,* LV, (1986), s.27-30.

# ٢- الحرب العثمانية الايطالية وحرب البلقان: ضياع آخر الأراضي في افريقيا ومنطقة البلقان

تعرضت طرابلس الغرب وبنغازي آخر الأراضى العثمانية في شمال افريقيا لغزو ايطاليا بعد أن ترقبتها مدة طويلة (١٩١١م). وكان الباب العالى في غفلة من أمره، فلم يكن قد اتخذ التدابير اللازمة في وقتها في تلك الأراضي النائية، كما كان قد قام قبل نلك بنقل الوحدات العسكرية المرابطة هناك إلى اليمن. ولم يجد الغزاة الايطاليون من يتصدى لمقاومتهم إلا القوات التي تشكلت محليا من الأهالي [السنوسية] ومن بعض الضباط العثمانيين المتطوعين [مثل أنور باشا ومصطفى كمال باشا]. وقد وقع ذلك الغزو مع قيام ايطاليا بقصف مدفعي لبعض المدن الساحلية العثمانية في البحر الأبيض المتوسط [بيروت، ٢٤ فبراير ١٩١١م]، واحتلال بعض الجزر [روبس والجزر الاثنتا عشر] والهجوم على مضيق الدرينيل (جناق قلعه) [١٨ ابريل ١٩١٢م]. وقد أنت ربود الفعل التي تركتها تلك الاعتداءات إلى ظهور سلسلة من المشاجرات والمجادلات السياسية الحادة التي وصلت إلى حد فض مجلس المبعوثان [١٨ يناير ١٩١٢م]. وازداد نشاط الفئات المعارضة للاتحاديين، ولا سيما من الضباط المعارضين المتمردين داخل الجيش (خلاصكاران ضابطان = الضباط الأحرار) حول إيقاء الجيش بعيداً عن السياسة، وبالتالي انقاذه من تسلط الاتحابيين. وكانت عمليات التحزب داخل الجيش وتبدل الحكومات تكشف للعيان مدى الاضطراب السياسي القائم. أما "التشكيل الوزاري الكبير" الذي انتظره الغازي أحمد مختار باشا(١٤٨) اربعين عاماً وتحقق التاء صدارته (٢٢ يوليه ١٩١٢م) فلم ينجح في بسط الاستقرار السياسي الداخلي، كما عجز عن التوصل إلى حل ايجابي للحرب الايطالية المستمرة، والحيلولة دون اتحاد دول البلقان وشنَّها الحرب القتسام آخر الأراضي العثمانية في الروملي.

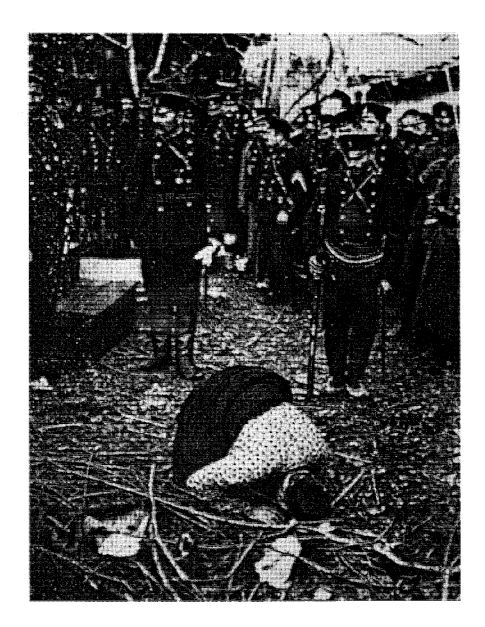
وكان للسياسات الخاطئة التي اتبعتها حكومات الاتحاد والترقي بوجه خاص تأثير بقدر تأثير الغزو الايطالي في تحالف دول البلقان [اليونان وصربيا والجبل الأسود وبلغاريا]. فقد أدت الاجراءات العسكرية الصارمة التي طبقت على الأرناؤط إلى ثورتهم مرة أخرى عام ١٩١٢م. وكان "النزاع بين الكنائس" الذي شكل أحد الأسباب في وقوع الخلاف بين دول البلقان واستمر مدة طويلة فيما بين الكنيسة الوطنية الصربية البلغارية وبطريقخانة الروم الأرثونكس قد جرى التوصل إلى حل له بقانون أصدره الاتحاديون [قانون الكنائس، ٩ يوليه ١٩١٠م] (١٤٩١)، وهذا قد يسر على تلك الدول أمر وصولها

إلى وفاق كان في غير صالح الدولة العثمانية. وعلى الرغم من كل أمارات الخطر فان إقدام الدولة على تسريح عدد كبير من جنود قوات الروملي في معمعة الحرب الإيطالية ثم قيامها باستدعائهم مرة أخرى فور إعلان الطوارئ الذي نادت به دول البلقان، والاضطراب والضعف اللذان ظهرا نتيجة لذلك كانا يدلان على أن الدولة التي تُدار عجلة حياتها السياسية في إطار من عدم الاستقرار قد فوجئت بالحرب دون استعداد لها سواء من الناحية العسكرية أو الناحية الدبلوماسية على السواء. ولسوف يتكشف بشكل يبعث على الأسف فيما بعد أن تصريحات الدول الكبرى حول "أنها ترفض انهيار السلم، وأن الوضع القائم (Statuquo) في البلقان لا يجب أن يتغير نتيجة لحرب قد تتدلع رغم ذلك" سوف تكون [أي تلك النصريحات] غير ملزمة في حالة تعرض الدولة العثمانية لهزيمة فادحة، وأنها لن توضع موضع التنفيذ إلا عندما تتعرض دول البلقان – دون غيرها – الهزيمة. ولما بانت علامات حرب البلقان في الأفق اضطر الباب العالي لانهاء حالة الحرب التي كانت مستمرة مع ايطاليا، متغاضياً بمرارة عن خسائره، وترك لها طرابلس الغرب وبنغازي [معاهدة اوشي، ١٥ اكتوبر متغاضياً بمرارة عن خسائره، وترك لها طرابلس الغرب وبنغازي [معاهدة اوشي، ١٥ اكتوبر البونانية. وعلى ذلك تكون آخر أراضي الدولة العثمانية في شمال افريقيا قد خرجت من حوزتها. اليونانية. وعلى ذلك تكون آخر أراضي الدولة العثمانية في شمال افريقيا قد خرجت من حوزتها.

ودارت حرب البلقان في ألبانيا ومقدونيا وتراقيا، وانتهت بهزيمة فادحة [سبتمبر – اكتوبر المراب والمنولي البلغار على أدرنه وتقدموا حتى چتالجه. أما الصرب فقد أخذوا مناستر بينما استولت اليونان على سلانيك. وققدت الدولة العثمانية آخر ما كان لها من أراضي البلقان وأولى الأماكن التي فتحتها في الروملي. وجاءت الهزيمة معها بموجة من الهجرة الواسعة. وعاش الناس مرة أخرى كارثة "هزيمة عام ثلاثة وتسعين" واضطر مئات الآلاف من أهالي الروملي المسلمين إلى ترك ديارهم، وتعرض الكثيرون منهم لعمليات الابادة الوحشية، بينما فتكت الأمراض ببعض آخر، وبدأ الناس يعيشون أياماً قاسية أخرى. واستقالت وزارة احمد مختار باشا في أعقاب تلك الهزيمة الفادحة، وتركت مكانها لوزارة أخرى ترأسها كهل آخر هو كامل باشا [ ٢٩ اكتوبر ١٩١٢ ].

وجاءت مفاوضات الصلح التي بدأت في لندن بوساطة من الدول الكبرى [١٦ ديسمبر ١٩١٢م] لنتور حول ضرورة النتازل عن أدرنة(١٠٠) - التي كانت لاتزال نقاوم تحت قيادة شكري باشا- وعن كل منطقة الروملي بما فيها تراقيا الشرقية، وعن جزر بحر ايجة. وفي ٢٩ نوفمبر أعلنت ألبانيا

H.J.Kornrumpf, "Mehmed Şükrü Pascha, der Verteidiger von Edirne, 1912/13", انظـر: – (۱۰۰) Südost-Forschungen, XLI (München 1982), s.181-197.



43- مظالم البلغار في حرب البلقان: صلاة أخيرة قبل الإعدام.

44- خريطة جمهورية تركيا.

استقلالها واعترفت لها الدول الكبرى بذلك [١٧ ديسمبر ١٩١٢م] (١٥١). غير أن تحاشي حكومة كامل باشا لتحمل مسئولية تلك النتائج الوخيمة كان سبباً في انقطاع أعمال المؤتمر [٦ يناير ١٩١٣م]، مما جعل الدول الكبرى تزيد ضغوطها حتى تضطر الحكومة للرضا بالنتائج التي أسفرت عنها الحرب. ووقع انقلاب حكومي نظمه الاتحاديون في استانبول بقيادة طلعت باشا وأنور باشا [حادثة مداهمة الباب العالي، ٢٣ يناير ١٩١٣م] (١٥٠١) كان من نتيجته أن جاء محمود شوكت باشا لمنصب الصدارة، إلا أن نلك لم يُجدِ في شئ؛ فقد تُركت أدرنه للبلغار، ووافقت الحكومة الجديدة على كل شروط الغالبين، على أن يكون خط (ميديا – أنز) هو الحد الفاصل [٣٠ مايو ١٩١٣م، معاهدة لندن]. ولما راح الصدر الاعظم محمود شوكت باشا ضحية لحادثة اغتيال [١١ يونيه ١٩١٣] جاء بدلاً منه مرشح الاتحاد التوادين سعيد حليم باشا وأنور باشا وجمال باشا.

وبينما كانت استانبول تعيش ذلك الاضطراب كان التحالف بين دول البلقان قد تحول إلى صدام مسلح فيما بينها لاقتسام الإرث العثماني. وكانت بلغاريا هي صاحبة النصيب الأكبر في تلك القسمة، فلما عارضها الحلفاء الثلاثة الآخرون بما فيهم رومانيا عامرت بحربهم [٢٩ يونيه ١٩١٣م]. واشتعلت الحرب من جديد في البلقان فكانت فرصة طيبة لاستعادة أدرنة بضربة أخيرة. وتحركت القوات العثمانية على الرغم من إنذار انجلترا وتهديداتها(١٠٥٠)، واحتلت منطقة أدرنه وقرقلرايلي دون أن تواجّه بمقاومة تذكر [٢١ يوليه ١٠٩م]. وانتهت حرب البلقان الثانية بمعاهدة بوخارست في ١٠ اغسطس (١٩١٣م)، واستردت الدولة العثمانية قسماً كبيراً من أراضيها التي استولت عليها بلغاريا. أما معاهدة الصلح بين العثمانيين والبلغار فقد جرى عقدها في استانبول في ٢٩ سبتمبر ١٩١٣م. بينما انعقدت معاهدات الصلح الأخرى مع اليونان [معاهدة أثينا، ١٤ نوفمبر ١٩١٣] وصربيا [معاهدة استانبول،

## ٣- بداية النهاية: الحرب العالمية الأولى

كشفت الحرب الايطالية وحروب البلقان بوجه خاص وما صاحبها من أهوال عن مدى العجز الذي سيطر على الدولة في المجالين السياسي والعسكري. وتكشفت العزلة التي فرضت عليها من

P.Bartl, Die albanischen Müslime zur Zeit der Nationalen Unabhaengigkeitsbewegung انظر: – (۱۵۱) – أنظر: (۱۵۱) – أنظر: – (۱۵۱)

A.F.Türkgeldi, Görüp İşittiklerim, Ankara, 1951, s.84 : انظر - (١٥٢)

A.F.Türkgeldi, Görüp İşittiklerim, s.113; M.K.İnal, Son Sadrazamlar, s.1894. - أنظر: - (١٥٣)

Y.H.Bayur, *Türk İnkilap Tarihi,.* II/2, s.426. : أنظر - (١٥٤)

الناحية السياسية كأحد الأخطار العظيمة من خلال "المسألة الأر منية" وبالتالي من مطالب الاصلاح التي أعيد طرحها مرة أخرى عقب الحروب البلقانية مباشرة. مما كان يعنى أن الدور قيد جاء على تمزيق الأناضول. ومع الضغوط الروسية واشتراك الانجليز والفرنسيين في ذلك تجدد الحديث عن ضرورة سريان المادة السادسة عشر من معاهدة آياستفانوس. والأشك أن تقسيم الوالايات الست التي يسكنها الأر من إلى مجموعتين [المجموعة الأولى: ارضروم وطرايزون وسيواس، المجموعة الثانية: وآن وبتليس وخربوت وديار بكر]، ثم تعيين مفتشيّن عمو مييّن أجنبيّن عليهما والاعتراف لهما بحق تعيين وعزل كافة الموظفين بما فيهم الولاة أنفسهم، ثم الغاء "فرق الحميدية الكردية"(١٥٥)، واستخدام اللغة الأرمنية جنباً إلى جنب مع اللغتين الكردية والتركية، وبالتالي منح الأرمن في نلك الولايات حقوقا بنسب متساوية والضمانة الدولية على الرغم من أنهم بشكلون عدداً صغيراً من السكان بوجه عام بالقياس إلى الأغلبية المسلمة التي بشكلها الأتراك والأكراد، إنما كان بعني انفلات المنطقة من سلطة الدولة. وهذا الوضع جرت صياغته -تطبيقاً لمعاهدة ثنائية عقدت مع روسيا [معاهدة التعامل، ٨ فبراير ١٩١٤م] – ليتحول إلى وثيقة رسمية ملزمة في العرف الدولي. وعلى ذلك نجح "الاصــلاح الأرمني" في النهاية، وتحققت أحكام معاهدة آياستفانوس ومعها أحكام معاهدة برلين المتعلقة بالموضوع بعد تركها مدة طويلة موضوعية على الرف(١٥٦). وخلال تطبيق مواد الاصلاح الأرمني اندلعت الحرب العالمية. وهذا التطور الخطير الذي قطعته المسألة الأر منبة كان – والأشك – من العوامل المهمة في دفع الدولة العثمانية للتقارب من ألمانيا خلال عام ١٩١٤ والدخول إلى الحرب في جانبها مغمضة العينين. كما أن فقدانها الأمل في محاولات التقارب من انجلترا وفرنسا وفسلها في الحصول على قروض عاجلة منهما، والعزلة السياسية المستمرة لم تدع للعمثانيين فرصمة للخيار إزاء التقارب من ألمانيا التي رأت مصلحتها في سياسة "الانتشار نحو الشرق". وشاعت الدولة أن تقوم هيئة عسكرية المانية باعادة تنظيم الجيش المهزوم كما حدث في أعقاب "هزيمة ٩٣"(١٥٧). وقَدِمت الهيئة تحت رئاسة الجنر ال ليمان فون ساندر س(١٥٨) [١٤ ديسمبر ١٩١٣م]، ولم تلبث أن بـدأت مهمتهـا وز اد عـدد

B.Kodaman, "Hamidiye Hafif Süvarî Alayları (II. Abdülhamid ve Doğu Anadolu Aşiretleri)", انظر: (۱۰۰) - انظر: (۱۹۰۹), sy.XXXII (1979), s.427-480; B.Kodaman, Sultan II. Abdülhamid Devri Doğu Anadolu Politikası, Ankara 1987.

A.N.Kurat, *Türkiye ve Rusya. XVIII. Yüzyıl Sonundan Kurtuluş Savaşına kadar Türk-Rus* أنظر: (۱۰۹)-أنظر: أنافر: (۱۰۹)

J.Wallach, Anatomie, s.126 vd.; B.F.Schulte, Vor dem Kriegsausbruch 1914. Deutschland,: انظر ا العالم المنطقة (١٩٧) انظر Türkei und der Balkan, Düsseldorf 1980, s.17 vd.; J.Pomiankowski, Der Zusammenbruch des ottomanischen Reiches. Erinnerungen an die Türkei aus der Zeit des Weltkri . Zürich-Leipzig-Wien 1928, s.53 vd.

O.V.K.Liman von Sanders, Türkiye'de Beş Sene,. İstanbul 1927. : انظر – (۱۵۸)

أعضائها باشتراك غولج باشا. غير أن تعيين فون ساندرس قائداً للجيش الأول المرابط في استانبول قوبل باعتراض روسيا، كما عبرت الدولتان الكبريان الأخريان عن استيائهما الواضح لذلك. فكانت النتيجة لتلك الضغوط هي عزل فون ساندرس من وظيفته، وجرى تكليفه للقيام بعملية "التنسيقات" في الجيش بصفته "مفتشاً عاماً"، بينما جرى تعيين أحد الجنر الات الانجليز لتنظيم الأسطول وآخر فرنسي لتنظيم قوات الجندرمه حتى أدى ذلك إلى تسكين الأزمة الناشئة، ولكنه لم يُجد في تلطيف الجو السياسي. ولما اندلعت الحرب العالمية [إعلان ألمانيا الحرب على روسيا، أول أغسطس ١٩١٤] كشفت جمعية الاتحاد والترقي عن "عقدة الاعجاب بالألمان" التي أصابت حكمهم الديكتاتوري. إذ كان يرى زعماء الاتحاد والترقي أن مستقبل الدولة منوط بانتصار ألمانيا، أما نصر الدول المتحالفة فسوف يرى زعماء الأراضي العربية فحسب ولكن عن تقسيمهم أراضي الأناضول أيضا، ولكنهم بدلاً من البقاء على الحياد مدة ثم تتبع التطورات واختيار الأنسب لهم وقعوا تحت تأثير آلة الحرب الألمانية ودعايتها، فسار عوا بالدخول في الحرب حتى لاتضيع عليهم فرصة المشاركة في النصر الذي اعتقدوا انه سوف يتحقق بعد مدة وجيزة. ولم يعترفوا -في هذا الصدد - بحق الكلمة لمن لم يشاركوهم الرأي أو لمن نصحوهم بالانتظار والتريث قليلاً.

وتحققت الخطوة الأولى التي زَجّت الدولة في اتون الحرب بمعاهدة تحالف سرية عقدت مع المانيا. وفي السادس والعشرين من شهر يوليه بدأت المباحثات حول المعاهدة التي جرى التوقيع عليها قبل ذلك في الثاني من اغسطس ١٩١٤، أي بعد يوم واحد من إعلان المانيا الحرب على روسيا(١٠٥). وقام باعداد المعاهدة كلّ من الصدر الأعظم وناظر الخارجية سعيد حليم باشا وناظر الحربية أنور باشا وناظر الداخلية طلعت بك ورئيس مجلس الأمة خليل بك. وأخفوا هذه الواقعة عن جمال باشا الذي لم يكن مؤيداً لعقد مثل هذا التحالف في تلك الظروف، كما لم يخبروا الوكلاء [الوزراء] الآخرين والسلطان نفسه بشيء من ذلك. وكانت تنص المادة الثانية من المعاهدة على أنه في حالة وقوع حرب بين ألمانيا وروسيا فان على الدولة العثمانية المشاركة في تلك الحرب. في حين أن حالة الحرب كانت تحققت بالفعل بين هاتين الدولتين قبل يوم واحد. بينما كانت تنص المادة الثالثة على أن توضع القوات العثمانية في مثل هذه الحال تحت إمرة وقيادة الهيئة العسكرية الألمانية. أما عن المكاسب الملموسة التي يمكن أن تحصل عليها الدولة العثمانية في حالة انتهاء الحرب بالنصر فقد سكتت عنها المعاهدة. ولما توجهت سفينتان ألمانيان باسم "غوبن وبرسلاو" – كانتا تطوفان في مياه البحر الأبيض المتوسط – إلى توجهت سفينتان ألمانيان المانية باسم "غوبن وبرسلاو" – كانتا تطوفان في مياه البحر الأبيض المتوسط – إلى

M.Muhtar Paşa, *Maziye Bir Nazar. Berlin Muahedesinden Harb-i Umûmîye Kadar Avrupa* : انظر – (۱۰۹) *ve Türkiye-Almanya Münasebâtı,* İstanbul 1341, s.233-234.

مضيق الدردنيل بحجة الفرار من مطاردة الانجليز، وسمحت لهما الدولة العثمانية بالمرور [١١] اغسطس ١٩١٤م] كانت تلك الحادثة ليذاناً بدخولها الفعلي في الحرب. وشاعت الدولة تجاوز الأزمة الناجمة عن قبول مرور هاتين السفينتين فأعلنت على الورق بشرائها لهما وتغيير اسميهما، إلاّ أن الاحتفاظ بطاقم ضباطهما وملاحيهما الألمان لم يقنع الدول المتحالفة.

وكانت هناك خطوة أخرى هامة خطاها الباب العالي بقصد الاستفادة من حالة الحرب العامة، وهي إعلانه البغاء الامتيازات [٩ سبتمبر ١٩١٤م، ويكون التنفيذ من أول أكتوبر]. ووجدت الدول المعنية نفسها مضطرة لقبول ذلك نظراً لطبيعة الظروف، أما رد الفعل الأقوى فقد جاء من ألمانيا "الحليفة" وقوبل بالدهشة، ومع ذلك فلم يأخذه العثمانيون على أنه إنذار لهم.

وكان استمرار الحرب العامة على الجبهة الروسية بالانتصارات الخاطفة مقابل توقف العمليات الألمانية المتقدمة على الجبهة الألمانية الفرنسية أمراً يبعث الأمل في نفوس الاتحاديين ويلهب خيالهم. وبدأ يتراءى لهم أن توحيد الديار التركية الواقعة تحت سيطرة روسيا المهزومة التي بدأت تظهر عليها علامات التفكك في خضم الاضطرابات والثورات ـ سوف يكون استمراراً وإحياءاً لامبراطوريتهم ـ الآيلة إلى الانهيار - فوق بقعة جغرافية جديدة (١٦٠). ولما أبصر الاسطول العثماني إلى البحر الأسود تحت قيادة الاميرال الألماني وضمن سفنه السفينتان المذكورتان تحت اسمين جديدين هما "يـاووز" و "ميديللي"، ثم قام بهجوم مفاجىء وقصف مدفعي للموانيء الروسية من خلال خطة شارك فيها الثلاثي أنور وطلعت وجمال ورئيس الأركان الألماني [٢٩ اكتوبر ١٩١٤م] شكّلَ ذلك أمراً واقعاً زَجّ بالدولة العثمانية في الحرب. وهذه الحادثة التي وقعت دون علم الحكومة بما في ذلك السلطان والصدر الأعظم قد قوبلت بالحيرة والدهشة. أما الدول المتحالفة فقد ردت على الدولة العثمانية باعلان الحرب [روسيا في ٣ نوفمبر وانجلترا وفرنسا في الخامس منه]، ثم أعانت الدولة العثمانية الرد على ذلك باعلان الحرب هي الأخرى في ١١ نوفمبر، وأعقبت ذلك باعلان "الجهاد الأكبر" في ١٤ نوفمبر، داعية كافة المسلمين لحرب مقدسة. غير أن الأحداث العظام المنتظرة من ملايين المسلمين الواقعين تحت سيطرة الدول المتحالفة والأمل في ثورتهم ومقاومتهم لم يتحقق، بل إن العاطفة الدينية لدى الأهالي العرب أنفسهم داخل أراضى الدولة العثمانية قد استقطبها الانجليز من قبل بشكل أقوى نحو أقطاب سياسية ومادية، ومن ثم لم يظهر لها أثر البتة. بل على العكس كان جنود الجيش العثماني مضطرين لقتال هؤلاء وقتال الجنود الذين جمعهم الانجليز من مسلمي مستعمر اتهم. وقامت انجلترا بتحريض العرب

G.Jaeschke, "Der Turanismus der Jungtürken. Zur Osmanischen Aussenpolitik im :انظر: – (۱۲۰) Weltkriege", *Welt des İslams,* XXIII, (1941), s.1-54.

على الثورة وإثارة نوازع الاستقلال في نفوسهم، بينما أنهت من الناحية الأخرى تبعية مصر القانونية القائمة للدولة العثمانية، وحَوَلتها إلى "ملكية" خاضعة للسيادة البريطانية [١٨ ديسمبر ١٩١٤م](١٦١).

وكانت الجيوش العثمانية خلال الحرب الكبرى مضطرة القتال على جبهات متعددة؛ في روسيا، والعراق، وفلسطين وسوريا، وسيناء مصر، وفي الحجاز، ومضيق الدردنيل، وغاليچيا. واستخدمت الدولة قواتها بالشكل الذي ينفق وآراء الألمان بوجه عام ويخدم أهدافهم الحربية ويخفف عنهم الضغط في جبهات الحرب(١٦٢). ففي سبيل تخفيف العبء على الجبهة الألمانية وحدها فتح العثمانيون جبهتهم مع روسيا دون أن يكونوا على استعداد لها، فانتهى القتال مع التضحية بتسعين ألف جندي في الكارثة المعروفة باسم "صاري قاميش" من القوات الناقصة العتاد بقيادة أنور باشا [نوفمبر - ديسمبر ١٩١٤م]. أما عملية قناة السويس التي جرت تحت قيادة جمال باشا فوق أرض مصر التي تشكل الجبهة الانجليزية فقد كانت [مثل عملية القناة الثانية التي جرت تحت قيادة العقيد فون كرس في ٢٧ يوليه الإنجليزية فقد كانت [مثل عملية القناة الثانية التي جرت تحت قيادة العقيد فون كرس في ٢٧ يوليه وقراتهر حفيار المعامرة بنفس المعنى لاتخدم أهدافاً حربية "عثمانية" وإخفاقاً أُودَى بارواح الكثيرين بغير طائل والنابر حفراج المرابر عام المردنيل ثم شرعت المحبهة الروسية التي تنتظر إمدادهم العاجل إيناير ١٩١٥م]. غير أن عجز اسطولهم الضخم عن الجبهة الروسية التي تنتظر إمدادهم العاجل إيناير ١٩١٥م]. غير أن عجز اسطولهم الضخم عن الجبهة الروسية التي تنتظر المدارس المام الجنود. ومنيت دول الحلفاء هنا أيضا بهزيمة فادحة بغضل دموي، إذ ذبح فيها مئات الآلاف من الجنود. ومنيت دول الحلفاء هنا أيضا بهزيمة فادحة بغضل التضحيات الجسام والبطولات الرائعة التي كشف عنها الجيش العثماني (١٦٣).

أما الضعف الذي ظهر مع كارثة "صاري قاميش" على الجبهة الروسية ومسألة عدم النقة التي جاء بها تجاه السكان الأرمن في المنطقة فقد تكشفت بكل ثقلها أثناء الهجوم الكبير الذي قام به الحلفاء على مضيق الدردنيل. ومن ثم عادت لتتصدر الأمور مرة أخرى مسالة نقل سكان المنطقة الأرمن (١٦٤) إلى المناطق الداخلية كاجراء ضروري للحيلولة دون تعاونهم مع العدو كما حدث قبيل الحرب العثمانية الروسية ١٨٢٨ - ١٨٢٩م وكاجراء يتعلق بأمن المنطقة في مواجهة العدو [٢٧ مايو المراء مراء مراء المراء الأوسى قام الأهالي الأرمن بعمليات تقتيل

Y.H.Bayur, *Türk İnkilap Tarihi,* .III/1, s.404 vd. " انظر: " (۱۲۱)

وفيما يتعلق باعلان "الجهاد الأكبر" وفتاواه وعدم جدوى ذلك أنظر نفس المصدر (ص ٢٩٦). A.N.Kurat, Türkiye ve Rusya, s.579. - أنظر: . (١٦٢)

J.Pomiankowsky, *Der Zusammenbruch,* s.109 vd. - إنظر: (١٦٣)

K.Beydilli, *Rusya'ya Göçürülen Ermeniler,* s.405-406,424. : انظر – (۱۹۶)

K.Gürün, Ermeni Dosyası, Ankara 1985, s.215. : أنظر: أو ١٦٥ – أنظر

الأهالي المسلمين بواسطة قوات مختلطة من الروس والأرمن حتى تحول الأمر إلى "حرب أهلية" بينهم وبين الأهالي المسلمين القاطنين في المنطقة (١٦٦). أما ما أدى إليه هذا الصراع بين المسلمين والأرمن من قتل وتشريد للسكان المسلمين بأعداد كبيرة نفوق كثيراً القدر الذي قتل من السكان الأرمن وبالغوا فيه وجروا على استخدامه مادة للدعاية حتى اليوم فهو أمر يحرصون بدقة على إخفائه وعدم الاشارة إليه (١٦٧).

وكان لوقوف أمراء الحجاز ونجد إلى جانب الانجليز ثم ثورتهم وقيامهم بالعمليات المسلحة أن أدى إلى ضياع الحجاز ومكة (١٩١٦م)، ولم تبق إلا المدينة المنورة التي ظل فخر الدين باشا يدافع عنها ضد الانجليز وبعض قبائل العرب حتى نهاية الحرب [يناير ١٩١٩م](١٦٨). وجرى تشكيل "مجموعة الفيالق السريعة" على جبهتي العراق وسوريا مع إرسال الوحدات الألمانية لتعزيزها [مايو ١٩١٧م]. ولكن عندما أدرك المعنيون أن الخسائر على جبهات العراق وسوريا وفلسطين سوف يصعب تلافيها والحيلولة دون سقوطها (١٦٩) استقال الصدر الأعظم سعيد حليم باشا، وعُين بدلاً منه طلعت باشا [٣ فبراير ١٩١٧م]. وكان عام ١٩١٧م مسرحاً لحدثين هامين أثرا على سير الحرب العامة؛ إذ انطلقت الثورة الشيوعية في روسيا، ودخلت الولايات المتحدة الامريكية الحرب إلى جانب الحلفاء [إعلان الحرب ضد ألمانيا في ٦ ابربل ١٩١٧م]. وأدى وقوع الثورة في روسيا إلى ازدياد ضعفها على جبهات الحرب، وإنهاء الحكم القيصري فيها. ولما تهيأ الشيوعيون للسلم عقدت معاهدة برستليتوفسك [٣ مارس ١٩١٨م] وانتهت الحرب الروسية رسمياً (١٧٠). ولكن الروس على جبهة الأناضول كانوا يحاولون الاستيلاء على أماكن مثل باطوم واردخان وقارص [المعروفة باسم الألوية الثلاثة] التي قضت معاهدة الصلح باعادتها وكانت من خسائر "هزيمة ٩٣"، ولهذا استمر القتال علم، شكل غارات يسيطر عليها العنصر الأرمني، حتى نجحوا في الاستيلاء عليها في النهاية. وتشكلت في منطقة القوقاز ثلاث جمهوريات هي: ارمينيا وگورجستان وآنربيجان. غير أنها لم تلبث بعد مدة قصيرة أن وقعت تحت حكم الشيوعيين، وجرى ربطها بالقيصرية السوفيتية.

J.McCarthy, *Muslims and Minorities. The Population of ottoman Anatolia and the End of* : انظر الاتا) *the Emprire*, New York-London 1983. s. 136.

J.McCharthy, Muslim and Minorities, s.138. : - أنظر: (١٦٧)

<sup>(</sup>١٦٨) - أنظر:

Süleyman Yatak, *Fahreddin Paşa ve Medine Müdafaası,* (رسالة دكتوراه لم تطبع) İstanbul 1990;. N.Kıcıman, *Medine Müdafaası Veya Hicaz Bizden Nasıl Ayrıldı?* İstanbul, 1971

J.Pomiankowski, Der Zusammenbruch, s.280 vd. : انظر – (۱۹۹)

A.N.Kurat, Türkiye ve Rusya, s.408; J.Pomiankowski, Der Zusammenbruch, s.329 vd. - أنظر - (١٧٠)

#### ٤- عقد الهدنة والصلح: أعوام السقوط

توفي السلطان محمد رشاد [٣ يوليه ١٩١٨م]، وتولي من بعده السلطان محمد وحيد الدين آخــر السلاطين العثمانيين [١٩١٨-١٩٢٢م] في عهد سادته النكسات(١٧١). فقد كانت طائر ات العدو تحلق في سماء استانبول، وتلقى عليها القنابل. وسقطت جبهات فلسطين وسوريا والعراق، فسيطر الانجليز على بغداد [١١ مارس ١٩١٧م] والقدس [١٨ ديسمبر ١٩١٧م] ودمشق [أول اكتوبر ١٩١٨م] وحلب، وسيطر الفرنسيون على بيروت [٦ اكتوبر ١٩١٧م] وطرابلس الشام والاسكندرونة [١٤] اكتوبر ١٩١٧م]. وكان من جراء استمرار العمليات العسكرية عام ١٩١٨م أن ضاع الأمل فسي انصلاح الحال اكثر من ذي قبل، أما الجهاز الاداري والاقتصادي فقد انهار تماماً. وكان لاضطرار البلغار إلى الانسحاب من الحرب أن عجل ذلك من الانهبار العام. ولما وقعت الهزائم الفادحة في الجبهة الغربية وعمت الاضطرابات الثورية في الداخل مالت ألمانيا والنمسا/ المجر المتفككة إلى الهدنة [٣-٤ نوفمبر ١٩١٨م]. واستقال الصدر الأعظم طلعت باشا حتى نتفتح أمام الدولة العثمانية أبواب الهدنة [٣ اكتوبر ١٩١٨م]، وتشكلت حكومة أحمد عزت باشا(١٧٢) [١٩ اكتوبر ١٩١٨م] الذي لم يكن من المؤيدين لدخول الحرب العالمية. وعلى ذلك انتهت سبطرة جمعية الاتحاد والترقي. ثم فُرضت الهدنة بعد مفاوضات قصيرة وسُجلت الهزيمة المطلقة للدولة العثمانية. فكانت الاشارة على أن الدولة العثمانية لن تستطيع الوقوف على قدميها بعد كدولة مستقلة، والأشارة على مدى قسوة الشروط التي سيضمها الصلح الذي سيعقد هو الآخر بما يوافق كل خطط ومعاهدات التقسيم(١٧٣) التي جرت بين الحلفاء خلال الحرب [معاهدة سايكس - بيكو، ١٩١٦م].

ولم يكن يعني تطبيق أحكام هدنة مندروس إلا تسليم البلاد بقضها وقضيضها للغالبين. إذ يجري تسريح الضباط والجنود الألمان (١٧٤)، ويجري تسليم كافة المواقع الاستحكامية، وتسريح الجيوش. ويقوم ليمان فون ساندرس بتسليم "مجموعة الفيالق السريعة" التي كان يتولى قيادتها إلى مصطفى كمال باشا الذي برز اسمه خلال معارك الدردنيل البرية وحقق انتصارات على الروس في الشرق ويراقب عن كثب سير الحرب بعين ناقدة. ويقوم مصطفى كمال باشا بالحديث لأول مرة عن رفضه الواضح

A.F.Türkgeldi, Görüp İşittiklerim, s.138. : انظر – (۱۷۱)

Metin Ayışığı, Mareşal Ahmed İzzet Paşa, (رسالة دكتوراه لم نطبع) İstanbul 1991; M.K.İnal, انظـــــر: ,أنظـــــر: ,أstanbul 1991; M.K.İnal (رسالة دكتوراه لم نطبع) Son Sadrazamlar, s.1973-2028. Ahmet İzzet Paşa, Feryadım, İst.1992, s.I-181 vd.

A.Aybars, *Türkiye Cumhuriyeti Tarihi,* İzmir 1984, s.93-94; Y.H.Bayur, *Türk İnkilap* انظر: – (۱۷۳) – أنظر: – (۱۷۳) – أنظر: – (۱۱/4, s.1-25; A.Haluk Ulman, *Birinci Dünya Savaşına Giden Yol*, Ankara 1973, s.231-232; R.Uçarol, *Siyasî Tarih*, Ankara 1979, s. 363 vd.

J.Pomiankowski, *Der Zusammenbruch,* s.409 vd. : انظر – (۱۷٤)

لأحكام الهدنة القاسبة ثم يخطر الصدر الإعظم أحمد عزت باشا بذلك. فلما حرى الغاء "محموعة الغيالق السريعة" هي الأخرى خف بالذهاب الى استانبول تلبية لرغية أحمد عزت باشا. وفي نفس اليوم يقوم اسطول ضخم للعدو بالرسو أمام قصر طولمه باغچه، ويحتل المدينة [١٣ نوفمبر ١٩١٨م]. ويستقيل في نلك الأثناء وبعد الهدنة أحمد عزت باشا [٨ نوفمبر ١٩١٨م](١٧٥)، ثم تتشكل حكومة جديدة يتصدر ها توفيق باشا. وعلى الرغم من أن التوافق السياسي الذي بدأ داخل البلاد بعد الهدنة قد اجتمع على مشاعر الغضب تجاه الاتحاديين، وأصبح مذنبو الحرب والمسئولون عنها هم موضوع الساعة الذي دار بحرارة، وجاء الحديث عن الاختلاسات المختلفة، وجرى التحقيق والتدقيق في مسألة "تهجير الأرمن" فانهم لم يستطيعوا التوصل إلى أية نتيجة ذات أبلة ملموسة دامغة (١٧٦). وجاء "حزب الحرية والائتلاف" الذي كان بشكل القوة السياسية الجديدة لينهض بتعيين الداماد فريد باشيا للصيدارة العظمي [٤ مارس ١٩١٩م] ويتولى السلطة(١٧٧). وجرى من ناحية أخرى في مختلف المناطق في الأناضول والروملي التي تعرضت لاحتلال العدو أو باتت مهددة بخطر الاحتلال تأسيس جمعيات "الدفاع عن الحق". وعقب احتلال الأرمن قارص [١٩ ابريل ١٩١٩م] واحتلال الايطاليين انطاليا [٢٩ ابريل ١٩١٩م] وقوش اطه سي [١٣] مايو] واحتلال اليونانيين فتحية [١١ ابريل] وقع الاحتلال الفرنسي والانجليزي لمنطقة اورفه وعنتاب وأَطَنه. وأدى احتلال اليونانيين لإزمير في ١٥ مايو ١٩١٩م واعتدائهم على غرب الأتاضول إلى إلهاب الشيعور الوطني بالغضب العارم. وكان للنفور المترسب على مدى التاريخ دوره في جعل ذلك الاحتلال نقطة البداية نحو إثارة المشاعر القومية والثورة التي ستهب في الأناضول. وكان لموقف الحلفاء الذي أجاز الاعتداء اليوناني أحسن العواقب؛ إذ أشعل "ثورة الأناضول"(١٧٨) التي انبعثت منها تركبا الحديثة فيما بعد.

واسنتهض الوعي القومي في الأناضول، وزودت البلاد بسلطات مطلقة في مناطق سمسون وسيواس وارضروم وطرابزون والمناطق الأخرى المجاورة لها. وخرج مصطفى كمال باشا إلى سمسون (١٩ مايو ١٩١٩) بعد أن عُين "مفتشاً للجيش" ومكلفاً بانجاز بعض المهام مثل القضاء على حالة الفوضى وعدم الاستقرار التي كانت محلاً لشكاوى الدول الغالبة في تلك المناطق وحل تشكيلات

M.Ayışığı, Mareşal Ahmed İzzet Paşa, s.196 vd.; M.K.İnal, Son Sadrazamlar, s.2006. : انظر: – (۱۷۰)

S.Akşin, İstanbul Hükümetleri ve Millî Mücâdele, İstanbul 1976, s.140-141. أنظر: . 141-140 ما أنظر: . A.Refik, Kafkas Yolları, Hâtıralar, Tecessüsler, İstanbul 1919. وعن مظالم الأرمن ضد الأهالي المسلمين أنظر: . K.Gürün, Ermeni Dosyası, s.283 vd

S.Akşin, İstanbul Hükümetleri, s.195 vd; Ali Birinci, Hürriyet ve İtilâf Fırkası, II. : انظر: – (۱۷۷)

Meşrutiyet devrinde İttihat ve Terakki'ye Karşı Çıkanlar, İstanbul 1990.

S.Selek, *Anadolu İhtilâli,* İstanbul 1973. : انظر (۱۷۸) – أنظر

الجيش وجمع أسلحته، ومع تلك الواقعة وجد الوعى القومي فرصته لكى يتحول إلى مقاومة منظمة. غير أن الاجر اءات التي اتخذها مصطفى كمال أدت بعد مدة إلى قلق الدول المتحالفة فراجعت الباب العالى لكي يستدعيه للعودة. وإزاء الضغوط التي وقعت عليه من استانبول اضطر مصطفى كمال باشا للاستقالة من الجندية، ثم أعلن أنه عاد إلى "حضن الأمة" وراح يواصل تنظيم المقاومة الوطنية في الأناضول. وهناك جرى ترتيب مؤتمر أرضروم [٢٣ يولية ١٩١٩م] ومؤتمر سيواس [٤ سبتمبر ٩١٩ هم]. وأعُلن عن اتخاذ قرارات هامة مثل مبدأ وحدة الوطن ورفض تجزئته لاسيما داخل حدوده القومية، وحق الأمة في المقاومة ضد الاحتلال الاجنبي، والنهوض لتشكيل حكومة مؤقتة في الأناضول في حالة عجز الحكومة المركزية(١٧٩). واجتمعت جمعيات المقاومة الوطنية كلها تحت اسم واحد هو "جمعية الدفاع عن الحق في الأناضول والروملي". وجرى انتخاب مصطفى كمال باشا ليكون رئيساً لتلك المؤتمرات والجمعيات وأقنع بأن يتولى ريادتها. وقد شاعت الدول الغالبة سحق الحركة الوطنية التي نمت في الأناضول، بقوات عُرفت باسم "قوات الضبط" كانت تحت قيادة آنزاوور باشا الذي أخرجوه على المسرح بايعاز من حكومة استانبول الواقعة تحت سيطرتها(١٨٠). وأسفر الفشل عن تحقيق ذلك باستقالة حكومة الداماد فريد باشا، وتشكلت حكومة على رضا باشا [٢ اكتوبر ١٩١٩م](١٨١). ورأت الحكومة الجديدة ضرورة الاتصال بحركة المقاومة الوطنية والتباحث معها فأقدمت على ذلك مع مصطفى كمال في آماسيا وجرى في ذلك اللقاء اتخاذ بعض القرارات السيما ما يتعلق بالانتخابات الجديدة [لقاء آماسيا، ٢٢ اكتوبر ١٩١٩م]. غير أنهم أدركوا أن اجتماع المجلس الجديد في استانبول سوف يكون محفوفاً بالمخاطر بسبب انعدام الأمن وهو الأمر الذي كان يحمل أهمية تكشف عن بعد النظر. وفي تلك الأثناء انعقد اجتماع في سيواس قرروا فيه أن تمارس "الهيئة التمثيليـة" نشاطها من بعد في أنقرة، وهي الهيئة التي تتولي إدارة وتنظيم الحركة الوطنية [٢٩ نوفمبر -١٩١٩م]. وجرى إعداد وثيقة أعان عنها أنها تقرر الغايات والأهداف الوطنية وتحدد الحدود الوطنية [الميثاق الوطني]. واجتمع المجلس في استانبول على الرغم من كل شيء [١٢ يناير ١٩٢٠م] ووافق على ذلك الميثاق ثم أعلنه على العالم أجمع فأدى بذلك مهمة تاريخية [١٧ فبراير ١٩٢٠م]. وردا على ذلك قامت القوات اليونانية بالهجوم في الغرب، وراحت تعمل على توسيع المناطق التي احتلتها، أما في الشرق فقد زادت عمليات الأرمن الدموية. بينما قامت قوات الاحتلال في استانبول بمداهمة دوائر

M.Goloğlu, *Erzurum Kongresi,* Ankara 1968; a.mlf., *Sivas Kongresi,* Ankara 1969; S.Akşin, أنظر: (۱۷۹) *أنظر: إنظر: histanbul Hükümetleri,* s.471 vd., 513 vd.

M.K.İnal, Son Sadrazamlar, s.2105-2117. - أنظر: ۱۸۱) - أنظر: ما المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة

الدولة الرسمية بالقوة وأحكمت السيطرة على المدينة [١٦ مارس ١٩٢٠م]. وانحل المجلس وخف نواب الأمة هرباً إلى انقره. واكتملت حلقات الاعتداءات تلك باستدعاء الداماد فريد باشا إلى الصدارة العظمى مرة أخرى [٥ ابريل ١٩٢٠]. وكشفت الحكومة الجديدة عن عجزها وقلة حيلتها باصدار حكمها بطرد مصطفى كمال باشا من الجندية ثم إعدامه [١١ مايو ١٩٢٠م].

أما المفاوضات الجارية حول معاهدة الصلح فكانت مستمرة في باريس. وكان الصلح الذي أعدَّ له الحلفاء تمزيقاً تاماً لأوصىال الامبر اطورية العثمانية، ويرى حتى في قطعة الأرض الصغيرة الباقية شيئاً كثيراً على الأتراك. وبينما كان الاحتلال اليوناني في غرب الأناضول يسعى لتحقيق الأحلام البيزنطية ويتحول إلى فكرة ضم الأراضي كان يجري النتازل لليونان عن منطقة تراقيا بكاملها. وفي الشرق كان الاتفاق على إقامة دولة أرمينية، وفي الجنوب والجنوب الغربي كانت تتشكل مناطق النفوذ الفرنسية والايطالية، بينما تُركت منطقة المضايق لادارة خاصة مستقلة. وتقرر بالنسبة للأكراد في الشرق في حالة رغبتهم بعد عام من التوقيع على المعاهدة في اقامة دولة مستقلة أن يُسمح لهم بذلك شريطة أن توضع تحت الانتداب البريطاني. وبمثل هذه الشروط كانت تعنى تلك المعاهدة حكماً بـالموت الحقيقي، فاجتمع مجلس "شورى السلطنة" في ٢٢ يوليه ٢٩٢٢م وناقش تفاصيلها. وكانت التهديدات التسي أطلقها الحلفاء بانهم سوف يتركون استانبول لاحتلال القوات اليونانية، وحالة اليأس العام قد جعلت المفاوضين العثمانيين يرضخون لتوقيع معاهدة الصلح [١٠ اغسطس ١٩٢٠م، معاهدة باريس/ سيفر ](١٨١). ولكن على الرغم من معاهدة الصلح قام اليونانيون بعمليات عسكرية متقدمة في غرب الأناضول وواصلوا احتلال الأراضي بصورة وحشية. وفي ٢٣ ابريل ١٩٢٠م جرى افتتاح مجلس الأمــة الكبـير في أنقرة، وأعلن في اجتماعه التاريخي الذي انعقد في ١٩ اغسطس عن توجيه تهمة "الخيانة العظمي" لاعضاء مجلس "شورى السلطنة" الذين وافقوا على معاهدة سيفر وللمفاوضين الذين وضعوا توقيعاتهم عليها، ثم أعلن للعالم كله رفضه لها. وحاولوا التصدي للاعتداءات الأرمنية في الشرق بقوات وُضعت تحت قيادة كاظم قره بكير باشا، وايقاف الزحف اليوناني في الغرب عن طريق توحيد القوى الوطنية المشنتة وتشكيل "قيادة الجبهة الغربية" [على فؤاد جبه صوي وعصمت إينونو] التي ستجد قوتها بفضل الجهود المبذولة لاقامة جيش نظامي. حتى انتهت الحرب الدائرة مع الأرمن بالنصر، ثم عُقدت معاهدة كومرو [Y-T ديسمبر ١٩٢٠م] التي أمكن بواسطتها استرداد خسائر "حرب ٩٣" ووضع النهاية لمطامع وتطلعات الأرمن. ثم عُقدت معاهدة صداقة مع السوفيت [١٦ مارس ١٩٢١م] أمكن بواسطتها

M.Cemil, *Lozan,* İstanbul 1933, I, 342 vd; E.Aybars, *Türkiye Cumhuriyeti Tarihi,* I,232 vd.;: أنظر (۱۸۲) O.Olcay, *Sevres Arıtlaşmasına Doğru,* Ankara 1981.

تعزيز موقف حكومة أنقرة. وبدأت تتكشف محاولات الحلفاء لتخفيف شروط الصلح، فانعقد لهذا الغرض مؤتمر لندن [فبراير ١٩٢١م] وكان خطوة هامة على طريق الاعتراف بان حق الكلمة بالنسبة للأناضول يرجع إلى حكومة أنقره. وتحقق آنذاك "تصر اينونو الثاني" ضد القوات اليونانية فعده الناس اشارة إلى أن "الطالع المنحوس" أخذ يتبدل [٣١ مارس ١٩٢١م]. وأدركوا إذن أن الطريق المؤدي إلى تحرير الأناضول سوف ينفتح بالقاء القوات اليونانية إلى البحر. وكانت "معركة سقاريا الكبرى" بقيادة مصطفى كمال باشا ضربة قاصمة للقوات اليونانية التي أصبحت على مشارف انقرة [٣ سبتمبر ١٩٢١م]. وأدى النصر فيها إلى عقد صلح مستقل مع فرنسا ٢٠٦ سبتمبر ١٩٢١م]. وبدأت تتمزق معاهدة سيفر. وتأهبت القوات الوطنية التي أعدها مصطفى كمال باشا - بعد أن جسرى تزويده بصلاحيات "القائد العام" -لكي تقوم بتصفية الحساب الأخير . فبدأت "هجومها الكبير" [٢٧ اغسطس ١٩٢٢م]، ولم تلبث أن أنزلت الهزيمة الفادحة بالقوات اليونانية في نهاية الشهر نفسه، وفرقت شملها، بعد أن أوقعت قائدها العام في الأسر . وبعد هذا الانتصار الكبير الذي حققته القوات التركية قامت بتنظيف غرب الأناضول من قوات الاحتلال اليوناني ثم دخلت إزمير ٩٦ سبتمبر ١٩٢٢](١٨٣). واستقبل الناس في استانبول هذا النصر بفرحة كبيرة، بل واندهش أغلبهم إزاء هذا الحدث الذي لم يكن متوقعا. وكان أمر القضاء على القوات اليونانية قد حرك انجلتر ا باعتبارها القوة الأساسية التي تظاهر اليونان، فبدأت تزداد طلباتها لوقف إطلاق النار. وقد أسفرت هدنة مُودانيا عن الجلاء عن الأناضول ومنطقة تراقيا دون صعوبة كبيرة [١١ اكتوبر ١٩٢٢م]. وشرع جنود العدو في الانسحاب والعودة إلى حيث جاءو ا.

ولم يستسغ توفيق باشا آخر الصدور العظام العثمانيين محاولات التصالح مع حكومة انقرة. كما أن دعوة الحلفاء لحكومة استانبول للمشاركة في مفاوضات الصلح المقرر إجراؤها في لوزان ثم قبول توفيق باشا لهذه الدعوة وجهوده في ذلك الصدد قد قوبلت بالغضب في انقرة، وجعلت اتخاذ بعض القرارات التاريخية العاجلة أمراً لا مناص منه. وتركزت المناقشات في هذا الموضوع حول وجود السلطنة نفسها حتى صدر القرار بالغائها في أول نوفمبر ١٩٢٢م. واستقال توفيق باشا [٤ نوفمبر ١٩٢٢](١٨٤٠). ومع امتناع السلطان وحيد الدين عن تعيين صدر أعظم جديد يكون قد رضخ لقرار حكومة انقرة. ولما سيطرت عليه الهواجس في النهاية غادر استانبول ولجأ إلى انجلترا [١٦ نوفمبر

H.W.lowry, "Turkish History. On whose sources will it be based? A Case study on the نظر: أنظر: (١٨٣) burning of İzmir", *OA*, IX (1989), 1-29.

Ş.Okday, *Büyükbabam Son Sadrazam Tevfik Paşa*, İstanbul 1987; a.mlf., *Osmanlıdan* انظر: (۱۸٤) – (۱۸۶) – (۱۸۶) – (۱۸۶)

الكبير في انقرة باعلان خلعه في الحال وانتخاب ولي العهد عبد المجيد افندي لمنصب الخلافة [١٦ الكبير في انقرة باعلان خلعه في الحال وانتخاب ولي العهد عبد المجيد افندي لمنصب الخلافة [١٦ نوفمبر ١٩٢٢]. وبمعاهدة الصلح في لوزان [٢٥ يوليه ١٩٢٣م] انتهت حرب الاستقلال بالنصر. ومع اعلان الجمهورية [٢٩ اكتوبر ١٩٢٣م] وانتخاب الغازي مصطفى كمال باشا رئيساً لها تكون الدولة الجديدة قد تحولت إلى النظام الجمهوري وعاصمتها انقرة [١٣ نوفمبر ١٩٢٣م]، مما استلزم القيام باصلاحات جنرية كان من بينها إلغاء منصب الخلافة الاسلامية فألغي ذلك المنصب [٣ مايو بالملاهدة الأسرة العثمانية أيضا على مغادرة البلاد(١٨٠٥).

K.Mısırlıoğlu, Osmanoğullarının Dramı. Elli Gurbet Yılı (1924-1974), İstanbul 1974; T.M. :افظر: (۱۸۰) Göztepe, Osmanoğullarının Son Padişahı Vahdettin Gurbet Cehenneminde, İstanbul 1968; M.Bardakçı, Son Osmanlılar. Osmanlı Hânedanı'nın Sürgün ve Miras Öyküsü, İstanbul 1991.

# الباب الثاني نظم الدولة العثمانية

الفصل الأول نظم السراي العثماني



### أولاً- السلاطين العثمانيون

لاشك أن مفهوم الحكم العثماني يرتكز من حيث الأساس على الدعائم الاسلامية، إلى جانب تأثره إلى حد كبير بالتقاليد التركية الغُزيّة القديمة(').

وقد أفاض الكتاب المسلمون حول مفهوم الدولة الاسلامية وحكمها وعلاقة الحاكم بمحكوميه في مؤلفات من نوع: "سياستنامه" و"نصيحة الملوك" و"كتاب الخراج" و"كتاب الأموال" و"الأحكام السلطانية" و"كتاب السير" وغيرها من الكتب التي كان لها أثرها كذلك على قوانين النفع العام وقوانين الادارة عند العثمانيين.

ونفسير مفهوم السيادة بنظرية "مجلس ألست" ، أي فهمه على أنه وجوب طاعة الخلق للخالق على الاطلاق وطاعتهم لغيره بشروط، وبالتالي موضوع مصدر السلطة كان من الأمور التي أو لاها المسلمون عنايتهم. كما أن الحكام كانوا يرون أن السلطة ممنوحة لهم من قبل الله، بينما ذهب المشرعون إلى أن السلطة يختص بها عباد الله خلفاؤه على الأرض، وأنهم فوضوا حاكماً في ذلك بمبايعته مع التزامه بشروط معينة يأتي في مقدمتها العدل، فاذا أخل بالشروط خلعوه وبايعوا حاكماً آخر. فالبيعة هي تفويض السلطان لحكم الأمة، يستردونها من السلطان الذي لا يحكم بالعدل. وقد ترسم السلاطين العثمانيون سبلاً اكثر اعتدالاً في ذلك، واختاروا الطريق الوسط عندما عبروا عن ذلك في الفرمان الذي يصدرونه بمناسبة جلوسهم على العرش() بقولهم الن من لطف الله أن تَيسرً لهم أمر السلطنة "أن من لطف الله أن تَيسرً لهم أمر السلطنة "أن.

وتنتسب الأسرة العثمانية إلى عشيرة (قايى) إحدى عشائر الغُز. ولا شك أن وجود علامة (قايى) على السكة التي ضربوها دليل واضح على ذلك. وقد تحدثت المصادر العثمانية الأولى عن هذا الموضوع(). ولم يكن اعتزاز العثمانيين بالتقاليد الغُزيّبة لنزوة عندهم أو لنعرة قومية ولكن لنظرة واقعية. وكان العثمانيون عندما يختلفون مع طرف آخر لا سيما من القبائل التركية

<sup>(</sup>١) - للمزيد من المعلومات عن السلطان العثماني أنظر:

H.İnalcık, "Osmanlı Padişahı", *SBFD*, XIII,(1958), s. 68-79; a.mlf. "Padişah ", *IA*, IX, s. 491-95; a.mlf., Osmanlılar'da Saltanat Veraseti Usulü ve Türk Hâkimiyet Telakkisi ile İlgisi", *SBFD*, XIV (1959), s. 69-94; Uzunçarşılı, *Osmanlı Devleti'nin Saray Teşkilâtı*, Ankara 1945, s.39-106.

مجلس "ألست" في التركية إشارة إلى العهد الذي قطعته الأرواح على نفسها أمام الله كما جاء في الاية الكريمة "وإذ أخذ ربك
من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بركم قالوا بلي" (سورة الأعراف، الآية ١٧٢).

A.Özcan, "Cülûs", *DİA*, VIII, 108-114. : انظر – (۲)

Uzunçarşılı, Saray Teşkilâtı, s. 49. : انظر - (٣)

<sup>(</sup>٤) – ونرى ذلك الموضوع في كتاب يازيجي زاده، وفي كتاب شكر الله (ت ١٤٦٤) المعروف ببهجة التواريخ).

والدول التي أقامتها يذكرون أنهم أتراك أقحاح من جنس الغز، وهو موضوع جرت الكتابة فيه بشكل منظم. والنموذج النمطي على ذلك نشاهده أثناء احتلال تيمورلنك للأراضي العثمانية، وفي العهد الذي عُرف بـ "عهد الفَتْرة" (فترت دورى)(٥).

ويمكننا القول إن الأمراء الأتراك وطلائع المجاهدين والعلماء والمتصوفة كان لهم اليد الطولى في اقامة الاسرة العثمانية، وان عود الامارة العثمانية قد اشتد بتكاتف جهودهم، واستطاعت أن تتجاوز المحنة التي أوقعهم فيها تيمورلنك خلال مدة قصيرة. وبصرف النظر عن مدى صدق المناقب التي رُويت عن شخصيات السلاطين العثمانيين الأوائل وعلى رأسهم عثمان الغازي فان تلقي تلك المناقب بالاستحسان في المجتمع وانتقالها إلى المصادر المدونة إنما هو خاصية من الخصائص الهامة لتلك المرحلة (1).

وكان عثمان بك أميراً من أمراء التخوم قدّم له السلطان السلجوقي طبلاً وعلماً علامةً على السيادة، أما قراءة الخطبة وضرب السكة اللذان هما علامة أخرى على الاستقلال فقد قام بتحقيقها عثمان بك نفسه، غير أن هناك اختلافاً حول التواريخ القاطعة لهذه الوقائع. وبيت الشعر التركي الذي ورد في "تاريخ الحديدي" أحد مصادر القرن السادس عشر ويقول: "لقد أمر بان يضربوا السكة ويكتبوا عليها عثمان بن ارطغرل" إنما هو دليل قاطع على أن عثمان غازي ضرب النقود باسمه().

وكان عهد محمد الثاني نقطة تحول في مفهوم السلطنة العثمانية ووظيفة السلطان(^). فان الأحكام التي وضعها الفاتح فيما عُرف بال "قانوننامه" التي حملت اسمه، وكذلك التطبيقات التي كانت جارية في زمانه من ناحية أخرى قد خلقت نموذجاً لحاكم مطلق(أ). والملاحظ أن مفهوم الحكم الذي كان في البداية يحمل صفة عُرفية وتغلب عليه سمة تقليدية قد أخذ يكتسب شكلاً شرعباً.

H.İnalcık, "Osmanlı Padişahı", SBFD, XIII, (Ankara 1958), s. 68-69 - أنظر: (٥)

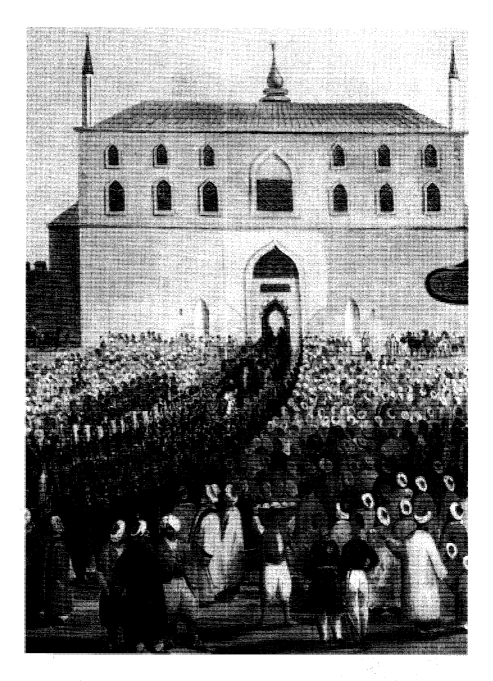
<sup>(</sup>r) - إن رويا عثمان الغازي التي هي أهم تلك المناقب تنطوي على أمور هامة في نظرة العثمانيين لمبدأ السيادة وأسس الحكم التي ارتكزت عليها العائلة المالكة.

H.Sahillioğlu, "Akçe " DİA, III, 224-27. أنظر: - (٧)

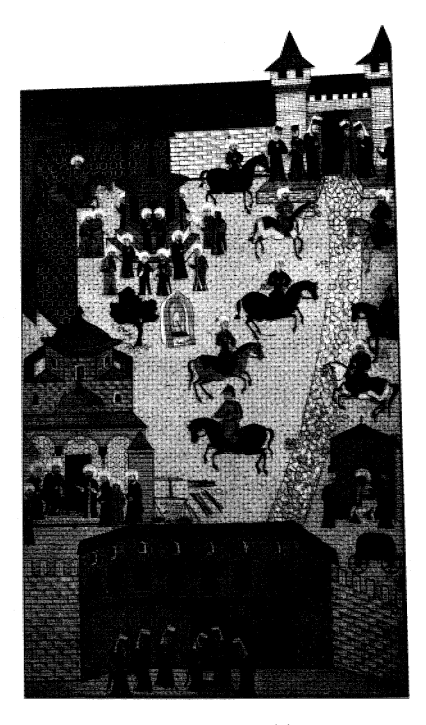
<sup>(</sup>٨) - أنظر: Halil İnalcık, "Mehmed II", /A, VII, s. 506-535

<sup>(</sup>٩) - يوجد في القانوننامة إلى جانب العديد من الأحكام حكم يقول: "وليس من قوانيني أن يجلس مع جنابي الشريف أحد لنتاول الطعام، إلا إذا كان من الأهل والعيال. وقيل إن أجدادي العظام كانوا يأكلون الطعام مع وزرائهم، وقد أبطلت أنا ذلك"

Abdülkadir Özcan "Fatih'in Teşkilat Kanunnamesi ve Nizam-ı âlem için kardeş katli meselesi" 70, İstanbul, 1982, sy 33, s. 45
وهو بند يدلنا بوضوح على مدى النغير في تلك النظرة.



45- لوحة تمثل موكب التشريفة يوم الجمعة



46\_ منمنمة من كتاب "هُنَـرْنَـامه" للباب الهمايوني والفناء الأول في سراي طوب قابى

والألقاب التي استخدمها السلاطين لأنفسهم والأماكن التي استخدمت فيها تلك الألقاب مهمة من حيث انها تكشف عن مفهوم السيادة العثمانية. ويقسم خليل اينالجيق هذه الألقاب إلى قسمين: شرعى وعُرفى، ويذكر أنها استخدمت في الوثائق الرسمية بدقة وعناية. وهي ألقاب مثل: بك، خان، خاقان، خداوندكار، غازى، قَيْرَر، سلطان، أمير، خليفة، يادشاه (١٠). ولقب سلطان هو لقب كثر ذكره في القرآن والحديث، فهو أكثر الألقاب ذات الصفة الاسلامية التي استخدمها الحكام العثمانيون، أما لقب خليفة فهو أكثر الألقاب التي طال الجدل والنقاش حولها. والمعروف ان الحكام الأوائل استخدموا هذا اللقب، إلا أن انتقاله إلى العثمانيين رسمياً قد حدث بعد دخول السلطان سليم الأول مصر عام ١٥١٧م، ومنذ ذلك التاريخ أخذ السلاطين يستخدمون بين الحين و ألاخر لقب الخلافة، أما مسألة استخدامه بشكل فعال وتصدره للألقاب الأخرى فقد حدث اعتباراً من أو اخر القرن الثامن عشر، وزاد استعماله، لاسيما في عهد السلطان عبد الحميد الثاني، فكان هو اكثر السلاطين العثمانيين استخداماً لمؤسسة الخلافة بشكل فعال. وقد فصل بين فكرة الجامعية الاسلامية والخلافة، ولأنه كان يرى في الجامعة الاسلامية مفهوماً يشمل مسلمي العالم خارج نطاق الامير اطورية وأمرأ يصعب تحقيقه والسيطرة عليه فقد استخدمه باحتياط بينما جعل من مقام الخلافة ورقة من الأوراق الأساسية في ديبلوماسيته، واستخدمه بشكل فعال في الخارج بوجه خاص. والشك أن الذين ادعوا أن استخدام السلطان عبد الحميد مقام الخلافة ضد الدول الكبرى ولا سيما انجلترا لم يكن إلا نوعاً من الخداع لم يفهموا الطبيعة السياسية لذلك المقام السياسي. وقد أكدت الوثائق والنصوص القضائية في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر مكانة الخلافة بوجه خاص(۱۱).

وكانت لبعض المراسم الثابتة عند العثمانيين مكانة مهمة عند انتقال السلطنة من سلطان لآخر. ويأتي في مقدمتها مراسم البيعة والجلوس [على كرسي العرش] وتمنطق السيف. وقد وقع انتقال السلطنة من بداية الدولة العثمانية وحتى عام ١٦١٧م أي مع الأربعة عشر سلطانا الأوائل من الأب إلى الأبن فيما عُرف باسم "عمود النسب". وبينما كان يرى الأتراك القدامى أن الدولة ملك مشترك بين أفراد الأسرة الحاكمة رأى العثمانيون مفهوماً مختلفاً لذلك و لا سيما في عهد السلطان الفاتح، فقد جاء في "قانوننامة الفاتح" حكم كثر الجدل حوله يسر أمر انتقال السلطنة من

H.İnalcık, "Padişah", /A, IX, 491-93. : نظر - (۱۰)

<sup>(</sup>١١) – يمكننا أن نقدم المثال على ذلك من معاهدة قينارجه الصغرى (١٧٧٤)، ومن دستور عام ١٨٧٨م.

الاب إلى الابن فقال: "يسر [الله] السلطنة لكل واحد من أولادي، ولأجل تأمين نظام العالم فان قتل الأخوة مناسب، حتى ان اكثر العلماء أجازوه فليُعمل به"(١). وفي عام ١٦١٧م عندما توفي السلطان احمد الأول استحسن العلماء وبعض رجال البلاط وأغوات الجنود بشكل لم يفهم سببه تماماً مبدأ "الأكبر سناً" وأجلسوا على العرش مصطفى الأول سلطاناً وخليفة على الرغم من اعتلاله ذهنياً. وفي العهد الذي تلا ذلك استقر مبدأ "الأكبر والأرشد" مع استثناء واحد أو اثنين، حتى أصبحت السلطنة من نصيب اكبر ذكور العائلة سناً. وحرص السلاطين العثمانيون في الفرمان الذي يصدرونه بمناسبة اعتلائهم العرش على الإشارة إلى أن السلطنة قد تيسرت لهم بلطف الله "بالإرث والاستحقاق".

والمعروف أن السلاطين عبروا عن أوامرهم وإراداتهم بوثائق عُرفت باللغة العثمانية باسم: "خط همايون، بيتي، فرمان، برات، إراده، عهدنامه، أماننامه" وغيرها، وكان الخط الهمايوني يصدر بخط السلطان نفسه، أما الأوامر فكانت تصدر باسمه من "الديوان الهمايوني".

وكانت مراسم تحية الجمعة التي يقيمها السلاطين العثمانيون من التقاليد الهامة في الكشف عن العلاقة بين الحاكم ورعاياه. وهذه المراسم التي أقيمت بانتظام في أيام وساعات معينة وسُمح للأهالي بالفرجة عليها قد أتاحت المسلمين وغير المسلمين، بل وللرعايا الأجانب أن يشاهدوا السلطان ويقدموا له شكاواهم(١٠).

ومن الأمور الهامة في شئون السلطنة ما كان يقوم به السلطان من رحلات مختلفة في استانبول وضواحيها عندما يتنكر في ذيه ويطوف خفية بين الأهالي، فيستطلع الرأي العام، ويتفقد أوضاع الخلق اليومية وطعامهم وشرابهم(۱).

1 - صلاحياتهم ومسئولياتهم: وقد جاء في قانوننامة الفاتح قوله: "لقد فوضنا إصدار الأحكام تحت طغرائنا الشريفة إلى ثلاث جهات؛ فالأحكام التي تتعلق بامور العالم تكتب إلى العموم بأمر من وزيري الأعظم، والاحكام التي تتعلق بأموالنا تكتب بأوامر دفتردارينا، وأحكام قضايا الشرع الشريف تكتب بأوامر من قضاة عسكرنا"("). ومعنى ذلك أن كافة شئون الحكم دنيوية أم دينية

<sup>(</sup>١٢) - أنظر قانوننامة الفاتح، ص ٤٦.

M. İpşirli "Cuma Selâmlığı", DİA, VIII, s. 90-92. : انظر – (۱۳)

<sup>(</sup>١٤) – سُجلت الأعمال اليومية لبعض السلاطين على شكل (روزنامه)، وأجمل الأمثلة على ذلك ما سُجل للسلطان سليم الثالث، أنظر:

Sema Arıkan, *III.Selim'in Sırkâtibi Ahmed Efendi Tarafından Tutulan Rûznâme*, Ankara 1993. (۱۵) - أنظر قانوننامة الفاتح، ص ۳٦.

كانت تجري باسم السلطان. واعتماداً على ذلك يمكننا القول إن السلطان كان يفوض الصدور العظام في استخدام صلاحياته الدنيية المعروف أن عمليات التعيين والعزل التي تجري البداية ثم فوض فيها شيخ الاسلام فيما بعد. فالمعروف أن عمليات التعيين والعزل التي تجري لهذين المنصبين كانت من صلاحيات السلطان المطلقة. كما أن كافة القرارات الصادرة عن الديوان الهمايوني وتقديمها عقب اجتماعاته لتصديق السلطان عن طريق العرض عليه إنما يؤكد أن السلطان كان المرجع النهائي في كل الأمور. ولكن يجب الإشارة إلى وجود عناصر مختلفة كانت تحد من صلاحيات السلاطين العثمانيين الذين اعتقدنا أنهم أصحاب صلاحيات مطلقة. لأن كثيرة كيف أن سلطاتهم محددة. ويأتي على رأس هذه التحديدات قواعد التشريع الاسلامي؛ وهو كثيرة كيف أن سلطاتهم محددة. ويأتي على رأس هذه التحديدات قواعد التشريع الاسلامي؛ وهو الأمر الذي تعرض له [المفتي المشهور] ابو السعود أفندي في بعض فتاواه المتعلقة بادارة الدولة بقوله: "لا يصح الأمر السلطاني فيما لا يقره الشرع"("). كما رأينا أيضا أن القواعد العرفية الثابتة وقوانينها القديمة كانت من العوامل التي حدّت من تصرفات السلاطين، ورأينا من ناحية أخرى أن آداب البلاط الثابتة والضغوط القادمة من المجتمع كانت تصول دون تحقيق العديد من رغبات السلاطين، لاسيما في الحياة اليومية.

٧- مواردهم المالية: كان للسلاطين دخول يبلغ مجموعها مبالغ ضخمة تأتيهم من مصادر جد متنوعة، كانت تصب في خزانة الأندرون المعروفة في البلاط باسم "الخزانة الداخلية". وأهم هذه الدخول كان يأتي من الاقطاعات المعروفة باسم (مالكانه) و (خاص) ومن الحدائق السلطانية، ومن ربع الغابات المعروفة في التركية باسم (بلطه لق) و (چايرلق) و (اورمانلق)، ثم من "إرسالية" مصر، أي خراجها السنوي الذي كان يبلغ حتى عام ١٥٨٧م ٥٠٠٠٠٠ آلتون أي دينار ذهبي، ثم زاد بعد ذلك التاريخ وبلغ ٢٠٠٠٠٠ آلتون، والدخول القادمة من الأفلاق والبُغدان ودوبرفنيك وأردن، ونصيب من أموال الغنائم، والهدايا التي يقدمها رجال الدولة كل عام للسلطان(").

وقد قام السلاطين في العديد من أنحاء الامبراطورية وعلى رأسها استانبول بتشييد المجمعات الضخمة التي عُرفت باسم مشترك هو "أوقاف السلاطين"، وخصصوا للصرف عليها مصادر

M. İpşirli, "İnsan Hakları ve Sosyal Hayat Açısından Osmanlı Fetvaları", *Türklerde İnsanî* نظر: – (۱٦) *Değerler ve İnsan Hakları*, II, İstanbul 1992, s. 115-117.

Uzunçarşılı, Saray Teşkilâtı, s. 77-78. : انظر - (۱۷)

غنية من الأراضي والخانات والحمامات والدكاكين والدور والأسواق وغيرها(١٠). وهذه العمائر الكبيرة كان لها زوائد دخل تُعرف باسم "زوائد الأوقاف"، ونفهم من سجلات ودفاتر المحاسبات أنها كانت تُمنح كموارد لفئات عديدة(١٠).

لقد اعتلى عرش الدولة العثمانية ستة وثلاثون سلطانا، وكان لشخصية كل واحد منهم ما أضفى على جهاز السلطنة العثمانية أبعاداً جديدة سلباً أو إيجاباً، رأيناها في أشكال اعتلائهم للعرش وفي أعمالهم وأنجاز اتهم وعلاقاتهم برجال الدولة، وفي حياة البلاط والحريم السلطاني. ثانياً – نظم السراى العثمائي

#### ١- السراي العامر "البلاط السلطاني"

لا تسعفنا المصادر الموجودة بمعلومات كافية عن قصور السلاطين العثمانيين خلال المرحلة الأولى التي كانت فيها ازنيق وبورصة عاصمة للامارة العثمانية الناشئة. والمعروف أن قصر بورصة كان في قلعتها الداخلية، فاستعمله العثمانيون حتى عهد السلطان محمد الفاتح، ثم لم يلبثوا أن تركوه بعد ذلك(٢٠).

أما في أدرنه فقد كان للعثمانيين فيها قصران، عُرف أحدهما بالقديم وعُرف الثاني بالجديد. وقد أقام السلطان مراد الأول القصر القديم ومكانه بجوار جامع السلطان سليم في ميدان يُعرف باسم "قواق ميداني". ثم جرى توسيعه فيما بعد، واحتفظوا بالتشكيلات القائمة فيه مثل الـ"ديوانخانه" والغرف والعنابر المختلفة واوجاق البستانجية، ثم لم يلبث في عهد سليمان القانوني أن خُصص لإقامة علمان البلاط (ايج اوغلانلر). أما قصر أدرنه الجديد فقد شيده السلطان محمد الثاني بحيث يضم من بين مشتملاته الجوسق الذي أقامه والده مراد الثاني على شاطئ نهر طونجه. وبعد فتح استانبول ظل السلاطين العثمانيون يستخدمون ذلك القصر خلال مدة وجودهم في أدرنه طالت أو قصرت. فقد قضى السلطان محمد الرابع شطراً هاماً من سلطنته هناك، كما اعتلى السلطان أحمد الثاني ومصطفى الثاني وأحمد الثالث عرش السلطنة في أدرنه. وهذا القصر

S.Eyice, "İstanbul", /A, V, 1214/55-63. الظرة عامة على أوقاف السلاطين في استانبول.أنظر: المجارة العامة على أوقاف السلاطين في استانبول.أنظر:

<sup>(</sup>١٩) – للتعرف على كليتي الفاتح والسليمانية وعلى أسلوب عملهما ومواردهما أنظر القسم الخاص برجال الهينة العلمية في هـذا الكتاب.

Evliya Çelebi, *Seyahatnâme*, II, 10; Uzunçarşılı, *Saray Teşkilâtı*, s.9. : انظر (۲۰)

الذي يتشكل من وحدات مختلفة له باب مشهور يعرف باسم "الباب الهمايوني"، وموضع بجانبه يضم برجاً للعدالة عرف باسم "قصر عدل"('').

وفي استانبول، كان يوجد قصران كما هو الحال في أدرنه، أحدهما السراي القديم أو العتيق والثاني السراي الجديد. وقد أقيم السراي العتيق عام ٤٥٤ ام عقب فتح استانبول في زمن السلطان الفاتح في الموضع الذي يضم اليوم المباني المركزية لجامعة استانبول وجامع السليمانية. وبعد أن استخدموه في إدارة الدولة مدة قصيرة شرعوا في إقامة "سراي طوپ قاپى". فكان يجري عقب وفاة السلطان أو خلعه نقل عمال السراي ووالدة السلطان وزوجاته وبناته إلى السراي العتيق. وكان يضم كادراً واسعاً من الموظفين القائمين على الخدمة فيه. وكان من التقاليد الجارية أن يقوم السلطان في اليوم الثالث من كل عيد بزيارة السراي العتيق وتهنئة ساكنيه.

## ٢- سراي طوپ قاپي

وهو القصر الذي أقام فيه السلاطين العثمانيون قرابة أربعة قرون من الزمان، ويتكون من ثلاثة تشكيلات أساسية هي: الـ"بيرون" والـ"أندرون" و "الحريم"، ووصعع نظامه وورز عت وحداته بحيث تتفق مع تلك التشكيلات. وهو محاط بالبحر من ثلاثة جوانب، ويغطي مساحة قدرها السعادة، أما أفنيته فعددها أربعة، وفيه دائرة الحريم وحديقة الخاصة السلطانية والحدائق الأخرى. وكانت أطراف السراي مسورة بسور مرتفع يطلق عليه اسم "السور السلطاني" ويبلغ طوله الدر وعلى هذا السور كانت توجد عدة أبواب صغيرة وكبيرة يمكن الدخول منها إلى السراي، غير أن الباب الأصلي هو الباب المقابل لاياصوفيا والمعروف باسم الباب الهمايوني. وتوجد فوق ذلك الباب الأثري كتابة مثناة على جانبيه تقول: :السلطان ظل الله في الأرض يـأوي اليه كل مظلوم"، وهي من حيث جمـال الخط ومفهوم الحكم لدى العثمانيين ذات مغزى كبير. وتضم الباحة التي يفتح عليها ذلك الباب غرف ودوائر العاملين في الــ "بيرون" ومباني الخدمة الأخرى والعنابر (۱). أما الباحة الوسطى أو الباحة الثانية التي يفتح عليها باب السلام فهـي اكثر أقسام السراي حركة ونشاطاً؛ إذ تضم الديوان الهمايوني والدفترخانه والخزانة، فضلاً عن انها الباحة التي من قبل بوابي

<sup>(</sup>۲۱) - للمزيد من المعلومات أنظر: .12-10 Uzunçarşılı, Saray Teşkilâtı, المزيد من المعلومات أنظر:

Mehmet İpşirli, "Bâb-ı Hümâyûn", DİA, 361-62. : للمزيد من المعلومات أنظر - (٢٢)

السراي، وهم عدد كبير يتبعون "كتخدا البوابين". أما باب السعادة الذي يحرسه الأغوات البيض في السراي فكان يؤدي إلى الباحة الثالثة، التي كانت تضم قسم الأندرون ودائرة الحريم التي كانت وحدة مستقلة داخل السراي. وكان يمكن العبور من الباحة الثالثة إلى الباحة الرابعة، التي تضم عدداً من الجواسق والمباني، مثل: جوسق روان وجوسق الصنفة وبرج الباش لالا وغرفة الختان وغرف الثياب وجوسق مجيدية وجامع الصنفة..

والسلطان محمد الفاتح هو الذي بدأ تشييد ذلك السراي، وظل محلاً للاقامة الرسمية للسلاطين العثمانيين من بعده، حتى جرى الانتقال في القرن التاسع عشر إلى سراي طولمه باغچه، وشارك كل السلاطين الذين أقاموا فيه تقريبا بتشييد قسم فيه أو بتعديل قسم موجود. وكان جوسق مجيديه هو آخر المبانى التي أقيمت في السراي، وشيد بكامله على الطراز الأوربي.

وفي ٣ ابريل ١٩٢٤ أصدر مجلس الوزراء قراراً بتحويل سراي طوپ قاپى إلى متحف مفتوح يزوره من يشاء.

## أ- دائرة الحريم

وتُعرف باسم الحرم الهمايوني الذي يحتل مكاناً في القسم الخلفي من الديوان الهمايوني على يسار الباحة الثانية في سراي طوب قابى، وهو يطل على القرن الذهبي، ويتكون من عدة ايوانات وممرات وشقق وغرف وششمات ومبان للخدمة. وهو مغطى بقباب وعقود، وغُلفت جدرانه باشمن أنواع القاشاني والرخام، وزينت بأنواع الخطوط والكتابات البديعة (٢٠). وهو منظومة من الممباني التي تشكل الدار الخاصة لاقامة السلطان العثماني. والحريم اصطلاح تاريخي معروف منذ القدم في العالم الاسلامي، وقد استخدم القسم المخصص منه لاقامة النسوة وحدهن في السرايات والبيوت الكبيرة ليكون مقابلا لقسم السلاملك. ولان سراي طوب قابى كان المكان الذي السرايات والبيوت الكبيرة ليكون مقابلا لقسم "الحرم الهمايوني" على القسم المخصص لأفراد عائلة السلطين العثمانيون فقد اطلقوا اسم "الحرم الهمايوني" على القسم المخصص لأفراد عائلة السلطان والنسوة اللائي يقمن على خدمته. وسيد هذا المكان هو السلطان، ولهذا فان تسلسل المراتب وأوضاع المباني القائمة وأثاثها والمسافات الواقعة بينها قد تحددت كلها على أساس "دائرة السلطان". وعلى ذلك نرى أن دوائر اقامة والدة السلطان والخاصكية [زوجاته] والأمراء والأميرات والقلفاوات والجواري كانت تأخذ مكانها داخل الحريم ضمن ترتيب محدد.

<sup>(</sup>٢٣) – للتعرف على كافة النقوش الكتابية الخاصة بالسراي وتواريخ عمانره أنظر:

S. H. Eldem-Feridun Akozan, Topkapı Sarayı, (ts.), s. 53-55.

وينقسم المقيمون في الحريم إلى قسمين، أحدهما يُخْدَم، وهم السلطان وزوجاته وبناته وأو لاده، والآخر قسم يقوم بالخدمة كالقلفاوات والجواري وغيرهن.

- السلطانة الوائدة، ويطلق عليها بالتركية اسم "والده سلطان"، وهي أم السلطان الجالس على سدة الحكم، كما عُرفت في المصادر التاريخية بلقب "مَهْدِ عُلياي سَلْطنت" أي مهد السلطنة العالي. وكان يطلق عليها في البداية اسم "خاتون" استمراراً للتقاليد السلجوقية، ثم بدأت تُعرف منذ القرن السادس عشر باسم "سلطانه" وحملته والدة السلطان سليمان القانوني السلطانة حفصة. ولم تحصل على لقب "والده سلطان" من أمهات السلاطين العثمانيين البالغ عددهم ست وثلاثين إلا ثلاث وعشرون سلطانة، أما الأمهات الأخريات فقد توفين قبل أن يعتلي ابناؤهن العرش.وهناك اختلاف في المصادر العثمانية حول أصول هؤلاء السيدات اللائي كن يرتقين إلى هذه الدرجة في الغالب من بين الجواري.

ووالدة السلطان هي أكثر السيدات نفوذاً داخل السراي وأكثر هن اتصالا بمن في خارجه. فكانت السلطانة التي يعتلي ابنها العرش تنتقل من السراي القديم إلى سراي طوب قابى في موكب يعرف باسم "والده آلايى" أي موكب السلطانة الوالدة، وتصبح منذ تلك اللحظة وعلى امتداد سلطنة ابنها أوسع السيدات نفوذا داخل الحرم الهمايوني.

وكان "اغا باب السعادة" هو المكلف بإدارة أمور السلطانة الوالدة خارج السراي. وكانت تحظى باحترام عظيم من كافة المقيمين في الحريم وعلى رأسهم السلطان نفسه، ومن العلماء ورجال الدولة وكبار الضباط، وكان منهن من اتجهن إلى الخوض في السياسة واستخدمن نفوذهن بما جلب الضرر، وهناك من النماذج السيئة على ذلك السلطانة (نور بانو) والسلطانة (صفيه) في القرن السادس عشر، والسلطانة (كُوسَم ماه بَيْكر) في القرن السابع عشر.

وكان للسلطانة الوالدة ايرادات تأتيها من اماكن شتى في الامبراطورية من ربع أراضي الخاصة السلطانية باسم (باشمَقْلِق) ومخصصات أخرى كثيرة صيفية وشتوية. كما كانت الهدايا التي تأتيها من الدول الأجنبية ومن رجالات الدولة العثمانية تشكل مقداراً كبيراً.

والغالب أن أمهات السلاطين اللائى كن يملكن شروات طائلة كن ينفقنها على الأوقاف المختلفة التي أقمناها في استانبول والحرمين الشريفين والقدس. فالمعروف من بينهن أن والدة مراد الشالث السلطانة (صفيه) ووالدة مراد الرابع وابراهيم السلطانة (كوسم) ووالدة محمد الرابع السلطانة (خديجه) ووالدة مصطفى الثاني وأحمد الثالث السلطانة (كلنوش أمة الله) ووالدة عبد المجيد السلطانة (بَرْمُ عالم) شم والدة عبد العزيز

السلطانة (پَرتو نيال) كانت لهن أوقاف وأحباس عظيمة ذات أرياع وفيرة. وكمان يتولى النظارة على تلك الأوقاف "أغا دار السعادة" الذي مر ذكره. وكما كانت الجواري والقلفاوات وغيرهن يقمن على خدمة السلطانة الوالدة داخل السراي كان لهن ايضا عدد كبير من الموظفين يقومون على جمع ايراداتهن وتعقب أعمالهن خارج السراي، ويعرفون باسم (ويووده Voyvoda وكتخدا Kethüda وكخيا Kethüda)(٢٤).

ولأن أمهات السلاطين كن في الأصل من الجواري فلم يكنَّ في الغالب ممن حصلن على تعليم واف منظم، اللهم إلا معرفة القراءة والكتابة(٢٥).

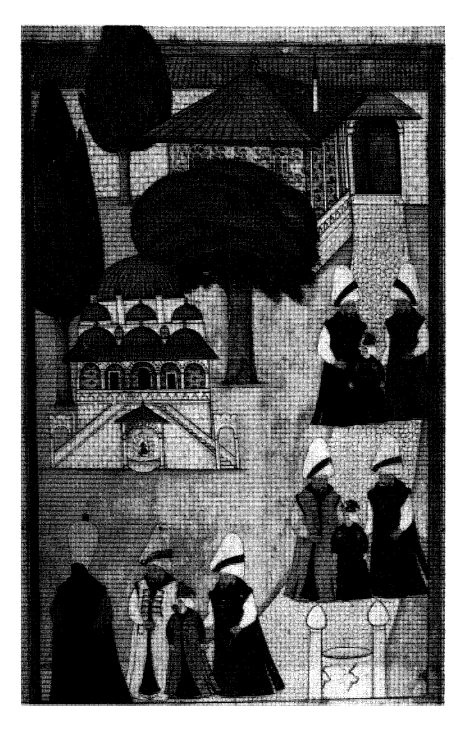
- زوجات السلاطين، وكان لهن عند العثمانيين ألقاب يتدرجن في الحصول عليها، مثل: إقبال وخاصكي وقادين افندي. وقد تزوج السلاطين الأوائل ببنات حكام الدول المحيطة بهم كالامارات الأناضولية والامبراطورية البيزنطية وملكيات الصرب والبلغار. وكان ذلك من الأمور الجارية في دول العالم الاسلامي والتركي. وساهمت هذه الزيجات في تدعيم أسس الدولة العثمانية. بل أنهم لم يغيروا أسماء الفتيات اللائي تزوجوا بهن من المسيحيات. وانتشرت عادة الزواج بالجواري في عهد السلطان محمد الفاتح الذي سنلمت فيه إدارة الدولة لفنات الردوئة شيرمه)، واستمر ذلك جارياً حتى انهيار الدولة العثمانية. غير أن هذه العادة لم تكن قاعدة ملزمة، فهناك سلاطين عثمانيون تزوجوا في الفترات التي تلت ذلك ببنات عائلات معروفة كالسلطان بايزيد الثاني والسلطان عثمان الثاني. وعلى الرغم من أن المصادر العثمانية أفاضت في وصف أعراس بنات السلاطين والأبهة التي كانت تقام بها إلا أنها لم تذكر شيئاً عن زواج أبنائه الأمراء أو زواج السلاطين انفسهم. وهناك من زوجات السلاطين من كان لهن نفوذهن القوي في السراي وعلى أزواجهن مثل السلطانة خاصكي والسلطانة نوربانو والسلطانة صفية والسلطانة كوسم.

- الأميرات بنات السلاطين، كان يطلق عليهن بوجه عام لقب "سلطان" أي سلطانة، وهو لقب كان يأتي بعد أسمائهن الخاصة. وأصبح علماً عليهن منذ عهد السلطان محمد الفاتح، بعد أن كان يطلق عليهن لقب "خاتون" الذي استعمله العثمانيون تأثراً بالسلاجقة من قبلهم. والملاحظ على

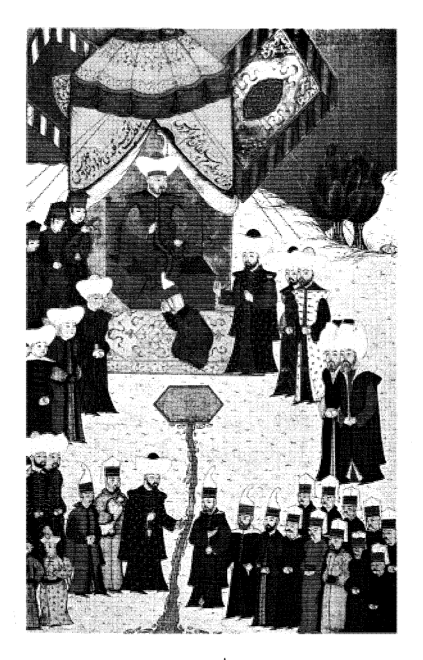
J.Deny "Vâlide : للتعرف على أسماء السلطانات الوالدات وعلى الأعمال الخيرية التي قمن بها أنظر Sultan", /A,XIII, s. 178-187; Uluçay, *Harem*, s. 61-66.

<sup>(</sup>٢٥) - للتعرف على رسائل السلطانة صفية إلى الملكة اليزابث أنظر:

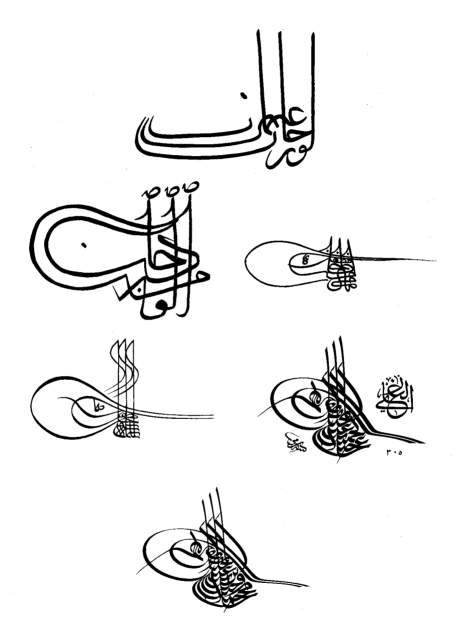
S. Skilliter, "Three letters from the Ottoman 'Sultana' Safiye to Queen Elizabeth I", *Oriental Studies III, Documents from Islamic Chanceleries*, Oxford 1965, s.119-157.



47- الاستعداد للاحتفال بختان أو لاد السلطان (منمنمة للفنان لَـونـي)



48- كرسي العرش في (قُوصُوه) وعليه بايزيد الصاعقة



99- طغراء اورخان الغازي (۱۲۲٤م) 50- طغراء مراد الأول(۱۳۶۱م) 51- طغراء محمد الفاتح (۱٤٤٦م) 52- طغراء سليمان القانوني (۱۵۲۸م) 53- طغراء عبد الحميد الثاني (۱۸۷۹م) 54- طغراء محمد السادس (وحيد الدين)/ ۱۹۱۸م (من اليسار إلى اليمين)



55 مراسم إلباس الخلعة (من كتاب "مجموعة تصاوير عثمانيه").

أسماء بنات السلاطين بوجه عام أنهن كن يتسمين باسماء إسلامية مثل: عايشة وفاطمة وخديجة وأمينة وزينب ورقية وام كلثوم، أما زوجات السلاطين فكن يحملن في الغالب اسماء فارسية مركبة ظللن عليها منذ دخلن بين جوارى القصر.

وانعكست بعض الأحداث الهامة في حيوات الأميرات بنات السلاطين على المصادر التاريخية الرسمية والخاصة، فرأيناها تصف المواكب التي تقام احتفالاً بميلادهن وعُرفت باسم "بشيك آلايي" [أي موكب المهد]، وتصف الاحتفالات الفخمة التي كانت تقام لتجهيزهن وأعراسهن وأعمال الخير التي قمن بها، غير أن لأعراسهن موقعاً متميزاً بين تلك الأحداث. وقد قام السيد/ چغتاى الوچاى بدراسة ذلك الموضوع باستفاضة معتمداً في ذلك على الوثائق المحفوظة في "ارشف سراي طوب قاپي(")".

وكانت الأميرة تقضي حياتها داخل دائرة الحريم السلطاني حتى تبلغ سن الزواج، ويقوم على خدمتها عدد كبير من الجواري. وعندما تبلغ سن التعلم كانت تبدأ في التحصيل باحتفال يُعرف باسم "بدء بسمله" [أي البدء باسم الله]، ويقوم على التدريس لها أشهر المعلمين، وكان السلطان نفسه يحضر الدرس أحياناً. وكانت تتلقى الأميرة العلوم الدينية وعلى رأسها القرآن الكريم، وتتعلم الخط والتاريخ والجغرافيا. وهناك الآن بعض من رسائل الأميرات محفوظة في "أرشيف سراي طوب قابى" تدلنا على اجادتهن للغة التركية إملاءاً وتعبيراً. غير أن أغلب النماذج الموجودة من تلك الرسائل ترجع إلى ما بعد القرن الثامن عشر. وفي عهد "التنظيمات" كانت الأميرات تتلقين دروساً في الموسيقي والسيما على آلة البيانو(٢٠).

- الأمراء أبناء السلاطين، وهم الأبناء الذكور من آل عثمان الذين ولدوا لامهات من الخاصكيات والاقبالات والجواري، ويطلق على الواحد منهم اسم (شَهْزَاده). وكان يعرف الأمير في الغالب حتى عهد مراد الثاني باسم (چلبي)، ثم جروا على اطلاق اسم (شهزاده) بعد ذلك. وكان الأمير منذ مولده موضع عناية خاصة في تربيته وتعليمه. فكان يقوم على خدمته وهو في المهد عدد من الجواري، فاذا بلغ الرابعة أو الخامسة من عمره كان يقوم على تربيته عدد من موظفي الـ (خاص اوده) أي الغرفة الخاصة، يعرف الواحد منهم باسم (لالا) أي مربي. وعندما يبلغ سن التعليم يقوم على تعليمه الدروس المختلفة نخبة من أشهر المعلمين في زمانه، ويلقنونه

M.Çağatay Uluçay, Padişahların Kadınları ve Kızları, Ankara 1980. : أنظر - (٢٦)

<sup>(</sup>۲۷) - للمزيد من المعلومات أنظر: 460-168 Uluçay, Harem, s. 67-115; Uzunçarşılı, Saray Teşkilâtı, 158

بعناية كبيرة داخل السراي الأصول والاركان والآداب، فاذا قُدِّر له بعد ذلك أن يجلس على كرسي العرش كان يقوم باختيار أحد معلميه ليصبح معلماً له خلال سلطنته، ويُطلَّق عليه اسم (خواجهء سلطاني) أي معلم السلطان.

وكان الاحتفال بختان الأمراء من أكثر الاحتفالات عظمة وأبهة، وتُذكر بوجه خاص أفراح الختان التي أقيمت للأمراء أبناء السلطان سليمان القانوني والسلطان مراد الثالث والسلطان محمد الرابع والسلطان أحمد الثالث؛ اذ استمرت عدة أسابيع، وكانت على درجة كبيرة من العظمة والأبهة. وهناك كتب تركية كثيرة تصف تلك الأفراح والاحتفالات، وتُعرف باسم "سورنامه"، وزُين البعض منها بالرسوم والنميات البديعة.

وكان القانون يقضى حتى تولى السلطان سليم الثاني عام ٥٦٦م بارسال كافة الأمراء العثمانيين خارج العاصمة ليكونوا أمراء على السناجق برتبة (سنجق بكي) أي أمير سنجق. أما بعد هذا التاريخ فقد اقتصروا على إرسال أكبر الأمراء وحده ليكون أميراً على أحد السناجق. وكانت العادة عند تعيين أحد الأمراء ليكون أميراً على أحد السناجق أن يقام لـ احتفال يُعرف باسم (شهزاده آلايي) أي موكب الأمير لتشييعه (١٠). وكانت السناجق التي يرسل إليها الأمراء معروفة، والسيما سنجق أماسيا وسنجق مغنيسا. وكان يرافق الأمير إلى السنجق مربيه، ويتحرك الأمير في إدارة سنجقه بشكل مستقل، فيقوم بتشكيل ديـوان صغير على نمط الديـوان الهمـايوني يختار له الهيئة التي يراها مناسبة. كما يجتنب إلى جواره نخبة كبيرة من رجال العلم والفكر. وإذا قَدّر الأمير أن يتولى عرش السلطنة صحب معه ذلك الجمع إلى استانبول. واستمر ذلك النهج جارياً حتى جلوس السلطان محمد الثالث على العرش، ثم ألغى ذهاب الأمير بالفعل إلى أحد السناجق، وأصبح يقوم بتعيين أحد الوكلاء نيابة عنه، أما هو فقد ظل حبيساً داخل الحريم السلطاني. فكان التخلي عن هذا النهج كارثة عظيمة حلَّت بنظام السلطنة العثمانية. ففي القرنين السابع عشر والثامن عشر كان الأمراء يقضون حياتهم في دائرة الحريم داخل سراي طوب قايي في حجرات تعرف باسم (شمشيرلِك) بين عدد من الجواري وموظفي الـ (اندرون)، فلم تتح الفرصة لهم لتنمية مواهبهم وهبطت مستوياتهم من الناحية العلمية والثقافية. وبعد أن استمر ذلك الوضع قرابة قرنين من الزمان عادت الأمور إلى سابق عهدها في أواخر القرن الثامن عشر؛ إذ

<sup>(</sup>٢٨) - للتعرف على المراسم التي أجريت عند ارسال الأمير محمد (محمد الثالث) إلى سنجق مغنيسا ليكون أميراً عليه أنظر: Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selanikî, (haz. Mehmet İpşirli), İstanbul 1989, s. 142-143.

أتيح لهم أن يتربوا في جو من الحرية مرة أخرى، وكان في امكان الأمير منهم أن يتدارس شئون الدولة وينشغل بها داخل وخارج السراي.

ب- الـ "اندرون"

وهو الجهاز التعليمي الثاني المتأصل في الدولة العثمانية اعتباراً من أواسط القرن الخامس عشر بعد المدارس التقليدية المعروفة. وكان التقليد المتبع بعد جمع أطفال الـ (دَوْشيرمه) من بين العائلات المسيحية وباعمار مختلفة أن تقوم الدولة أولاً بتسليمهم لبعض العائلات التركية المسلمة، فيتعلمون اللغة التركية ومبادئ الدين الاسلامي والآداب والسلوك، ثم يجري بعد ذلك وضع هؤلاء العجمية، أي "الغلمان الأغراء" [جمع غرير أي قليل التجربة] في أحد القصور الحديثة مثل: سراي غلطه وسراي ابراهيم باشا وسراي اسكندر چلبي وسراي ادرنه، ليتلقوا في القصر وثكناته الدروس والمهارات التي تنمي مواهبهم البدنية والعقلية. وبعد أن يقضوا قسطا معيناً من التربية والتعليم يخرجون من السراي تحت اسم (چيقمه) أي خريج، ويجري توزيع هؤلاء الخريجين على مختلف الوحدات العسكرية، أما من كشف منهم داخل السراي عن موهبة عالية فكان ينقل إلى الراندرون) ليتلقي فيه تعليما أعلى.

وهناك في الأندرون كانت تتدرج مراحل التعليم والتربية إلى سبع درجات داخل غرف أو مهاجع (اوده/ أو / قوغوش)، هي: الغرفة الصغيرة، والغرفة الكبيرة، ومهجع الصقارين (دوغانجي قوغوشي)، ومهجع المحاربين (سفرلي قوغوشي)، وغرفة المؤونة (كيلار اوده سي) وغرفة الخزانة، والغرفة الخاصة (خاص اوده). ومن لم يستطع من هؤلاء الغلمان (ايب اوغلانلر) استكمال تلك المراحل من أولها إلى آخرها يفصل حيثما توقف - تحت اسم (چيقمه) أي خريج ايضا - ويجري إلحاقه بالوحدات العسكرية المختلفة خارج السراي.

وعلى ذلك كانت الغرفة الصغيرة والغرفة الكبيرة هما المرحلتان الأوليان في الأندرون. توجد الأولى على الجهة اليسرى بعد الدخول من (باب السعاده)، أما الثانية فكانت توجد على الجهة اليمنى. وهاتان الغرفتان تستقبلان الفتيان الذين تخرجوا بنجاح من (عجمى اوغلانلا مكتبى) أي مدرسة الغلمان الأغراء، فيتلقون هناك على أيدي عدد من المعلمين دروساً في الدين والثقافة الاسلامية واللغات التركية والعربية والفارسية، كما يتعلمون المصارعة والقفز والجري والرمي بالنشاب وغير ذلك من المهارات. وكان الدارسون في هاتين الغرفتين يرتدون نوعاً من

<sup>\*</sup> كلمة فارسية بمعنى "داخل".

الجباب تُعرف باسم "طولامه"، ولهذا كان يطلق على الواحد منهم اسم (طولامه لى) أي ذو الجبة. وكان سن الشاب منهم يبلغ الخامسة عشر تقريباً. وكان يقوم على تأمين الضبط والربط في هاتين الغرفتين ويساعد الفتية في الأمور المختلفة عدد من الموظفين. أما المرحلة الثالثة في الأندرون فكانت مهجع الصقارين، حيث يتعلم عدد من الغلمان يقرب من الأربعين غلاماً. وقد ألغي ذلك المهجع على أيام السلطان محمد الرابع.

وتأسس مهجع المحاربين عام ١٦٣٥م من قبل السلطان مراد الرابع. وكانت مهمته في البداية غسيل وترتيب ملابس العاملين في الأندرون، ثم لم يلبث بعد ذلك أن تحول إلى الاستغال بالفنون والصنايع المختلفة، فكان يقوم على تتشئة الموسيقيين والمطربين وصناع الأقواس والسهام والمصارعين والحلاقين والدلاكين وغيرهم. وقد تخرج في ذلك المهجع عدد كبير من الموسيقيين والشعراء. كما كان البكم والأقزام داخل السراي يتلقون تعليمهم فيه، فكان يتسع لتعليم مائة شاب. وكان إذا ترك الغلام مهجع المحاربين واكتفى بذلك القدر من التعليم خرج ليلتحق بـ "بلوكات السباهية".

أما مهجع الكيلارجية أو المؤنة فقد تأسس على أيام السلطان محمد الفاتح، وكان رئيسه يدعى (سر كيلارئ خاصه) أي رئيس أمناء مخزن مؤن الخاصة، الذي كانت مهمته القيام بخدمة مائدة طعام السلطان. وكانت مهمة الغلمان العاملين تحت إمرته في ذلك المهجع هي تجهيز كافة احتياجات السلطان والحريم الهمايوني من المأكولات والمشروبات، كالخبز واللحوم والمكسرات وأنواع الحلوى والعصائر وغير ذلك، والقيام بمهمة المحافظة عليها. كما كان يتولى ذلك المهجع مهمة تأمين مقدار الشموع التي توقد داخل غرف السراي ومساجده.

ويبلغ عدد الغلمان العاملين فيه نحو ثلاثين غلاماً، فاذا تركه أحدهم و "خرج" كان يلتحق بـ "بلوكات سواري القبوقولية".

وتأسس مهجع الخزانة أيضا على أيام الفاتح، وكان يرأسه موظف يُعرف بال (خزينه دار باشي) أي رئيس أمناء الخزانة، و (خزينه كتخداسي) أي وكيل الخزانة. وكان رئيس أمناء الخزانة من اكبر الموظفين نفوذاً داخل السراي، فهو رأس كافة العاملين بالخدمة فيه ورأس أرباب الحرف والصنايع المعروفين هناك باسم (أهل حرف) ويبلغ عددهم ألفي رجل، كما كان هو المسئول عن (اندرون خزينه سي) أي خزانة الاندرون والمحافظة على المجوهرات والحلي والأشياء الثمينة في السراي. وكان يصحب السلطان ويسير ضمن حاشيته في زمن السلم والحرب.

وكان عدد العاملين في ذلك المهجع يصل أحيانا إلى مائة وخمسين، وإذا تركه الغلام وخرج كان يلتحق بـ (قيوقولى سواري بولكلري) أي بلوكات فرسان القبوقولية، أو ينضم إلى جنود الـ (متفرقه) أو يصبح واحداً من الطباخين ذواقي الطعام (چاشنيگير).

وكانت الغرفة الخاصة (خاص اوده) هي آخر المراحل في سلم الاندرون، وتأسست هي الأخرى على أيام السلطان الفاتح. وكانت تضم أربعة من الضباط المشهورين، هم: الد (خاص اوده باشي) أي رئيس الغرفة الخاصة، والد (سلاحدار) أي أمين الاسلحة، والد (چوقدار) أي أمين الملابس، والد (ركابدار) أي أمين الركاب. وكان رئيس الغرفة الخاصة (خاص اوده باشي) هو وحده (صاحب العرض) أي المؤهل - حسبما جاء في قانوننامة الفاتح - للدخول إلى مجلس السلطان و "عرض" ما يقتضيه الأمر عليه.

ومجموع الموجودين في الغرفة الخاصة يقرب من أربعين رجلاً، كانوا مكافين بعدد من الوظائف، من بينها كنس وتنظيف دائرة البردة النبوية الشريفة المعروفة في السراي باسم (خرقة سعادت دائره سي)، وإزاحة الغبار عن مصاحفها وكتبها، وحرق البخور في ليالي المناسبات الدينية، ورش ماء الورد، وتلميع التحف المعدنية في دائرة البردة، والمحافظة على الأمانات المباركة المودعة فيها وغير ذلك. وكانوا يقومون بهذه الوظائف بالمناوبة فيما بينهم، كما كان القائمون على خدمة السلطان أيضا موجودين بين رجال الغرفة الخاصة مثل: (خُنْكار مؤذني) أي مؤذن السلطان، و (سير كاتبي) أي كاتب السر و (صاريقجي باشي) أي حافظ العمائم، و (قهوه جي باشي) أي صانع القهوة، و (باش چاوش) أي الجاويش الأول. وهؤ لاء كانوا يجلسون في الغرفة الملاصقة للحريم المعروفة باسم اله (ما بَيْن).

وكان إذا ترك أحدهم الغرفة الخاصة وخرج، جرى تعيينه في أرفع مناصب الدولة تبعاً لأقدميته في الخدمة.

ويتضح لنا من نظام العمل في الاندرون وبرامجه وأساليب سيرها أن هذه الغرف والمهاجع لم تكن مدرسة بالمعنى المتعارف عليه بقدر ما كانت تشكيلات لاكتساب المهارات والصنايع المختلفة ومكاناً لتلقي المعلومات الادارية والسياسة تطبيقياً، ومكاناً لتلقي الدورات المنظمة وممارسة المواهب التي يكشف عنها الشخص. وهذه الغرف والمهاجع السبعة التي يتكون منها الأندرون كانت تحكمها قواعد ثابتة يجري تطبيقها في حالة "الخروج" والترقيات وفي حالة ملء الأماكن الشاغرة فيها، إذ تراعى تلك القواعد والمراسم حرفياً إلا فيما ندر عندما يتدخل السلطان ببعض الاستثناءات الخارجة على الأصول المرعية في الترقيات والخروج. وقد أفاض كل من

طيارزاده عطا بك('') وخضر بن الياس('') في كتابيهما حول السراي وحياة الأندرون والبيئة الثقافية التي تشكلت هناك.

وعلى الرغم من أن تشكيلات الأندرون تعرضت لتغييرات جذرية باعتبارها مؤسسة تعليمية تربوية إلا أنها استمرت تواصل عملها حتى أوائل القرن التاسع عشر، عندما أخذ الذين تخرجوا في المدارس التي أقيمت على الطراز الأوربي يتولون مهمة إدارة البلاد(٣).

#### ج- أغا دار السعادة

كان يضم سراي طوب قاپى رجلين من أوسع رجاله صلاحية واكثرهم نفوذاً، هما: أغا باب السعادة وأغا دار السعادة، فكان الأول [من الاغوات البيض] هو رأس العاملين عند باب السعادة، بينما كان الثاني [من الاغوات السود] هو رأس العاملين داخل الحريم الهمايوني، وقد استمر الصراع بينهما على النفوذ والسلطة مدة من الزمن، ففي البداية كانت كفة أغوات باب السعادة هي الراجحة، فلما جاء محمد أغا الحبشي في أواخر القرن السادس عشر استطاع أغوات دار السعادة بجهوده أن يتقدموا على أغوات باب السعادة.

وهؤلاء الأغوات كانوا مثل غيرهم من موظفي السراي يصلون إلى هذا المنصب من أدنى الدرجات، فيرتقون إليه بحسب ما فيهم من مزايا وملكات. فقد كان المتبع أن يجري تسجيل الزنجي القادم إلى السراي في "دفتر اوجاق العبيد" (كوله اوجاق دفترى)، ثم يقوم بتقبيل يد أحد المربين المعروفين باسم (لالا) ويشرع في الخدمة. وبعد أن يتدرج في عدد من الوظائف والخدمات تبلغ ثماني أو عشر من الأدنى إلى الأعلى داخل الحريم الهمايوني، ويجيد خلال ذلك المشوار تعلم الأصول والآداب الخاصة بالحريم واوجاق دار السعادة يرتقي إلى وظيفة أغا دار السعادة.

وأغوات دار السعادة هم أكبر الاغوات في الاندرون والحريم الهمايوني داخل السراي، وكانت مسئولياتهم عن إدارة أوقاف الحرمين الشريفين وبعض أوقاف السلاطين فضلاً عن وظائفهم الأخرى في السراي من الأمور التي زادت من نفوذهم وسلطاتهم إلى حد كبير. وكان الحاج بشير أغا (ت ١٧٤٦م) ممن شغلوا ذلك المنصب أطول مدة، إذ مكث فيه ثلاثين عاماً على أيام السلطان أحمد الثالث والسلطان محمود الأول. وهناك منهم من أساء استخدام نفوذه وجمع

Ata Bey, Tarîh-i Atâ (Tarîh-i Enderun), İstanbul 1293. : أنظر - (۲۹)

Hızır b. İlyâs, *Letâif-i Enderun*, İstanbul 1276. : انظر – (۳۰)

Ülkü Akkutay, Enderun Mektebi, Ankara 1974. : للمزيد من المعلومات أنظر (٣١)

الثروات الطائلة. وكان يعمل تحت إمرتهم كادر واسع من الموظفين المعاونين لهم. ولأنهم كانوا بعيدين عن هموم النسل والولد فقد أقام العديد منهم الجوامع والمدارس والمكتبات وغير ذلك من أعمال الخير والبر، وحبسوا لها العقارات الغنية.

وقد استمرت كل هذه المناصب حتى نهاية الدولة العثمانية إلا بعض الاستثناءات(٣).

وهناك من المراقبين الأجانب والرحالة والسفراء القادمين إلى السراي ممثلين لحكوماتهم من تحدث باستفاضة وحكى باعجاب عن سراي طوب قابى، وعقدوا المقارنات أحيانا بينه وبين القصور الملكية في بلادهم وأقروا بتفوقه عليها("). أما قسم الحريم في السراي الذي طالما تطلعوا بشغف لمشاهدته ولم تتحقق لهم تلك الرغبة بشكل من الاشكال فقد تحدثوا عنه دائما بما ليس فيه، وبالغوا في نقل ما سمعوه من هذا وذلك كذباً وبهتاناً.

فالسراي مركز السلطنة والحكومة ، ومسرح لفعاليات كثيفة وعديدة، داخلية وخارجية، ولهذا كان يضم أعداداً غفيرة من الموظفين والعاملين على الخدمة فيه. ولكن الواضح أن الأرقام التي قدمتها بعض المصادر العثمانية المعاصرة بالغت في ذلك كثيراً (٢٠).

وكان للسلاطين العثمانيين -ماعدا سراي طوپ قاپى- قصور وجواسق أخرى أصغر، كانوا يذهبون اليها في فصلى الربيع والصيف بوجه خاص بقصد التنزه والصيد والاستجمام.

د – الـ "بيرون" •

وكان يقع داخل الباحة الأولى في سراي طوب قابى، وينقسم أهله إلى ثلاث مجموعات رئيسية، مجموعة من هيئة رجال العلم، ومجموعة من الأمناء، وثالثة من أرباب الخدمات الأخرى. فقد كان معلم السلطان (خواجه) ورئيس الاطباء (حكيمباشى) ورئيس الجراحين (جراح باشى) ورئيس الكحالين (كحال باشى) ورئيس المنجمين (منجم باشى) وإمام السلطان (خُنْكار إمامى) موظفين في البيرون من فئة العلميين (٣٠). أما موظفو السراي من فئة الأمناء فكانوا أربعة

<sup>(</sup>٣٢) - للتعرف على أغوات دار السعادة وباب السعادة أنظر:

Uzunçarşılı, Saray Teşkilâtı, s.172-183, 354-357.

Olivier, Türkiye Seyahatnâmesi, (trc. Oğuz Gökmen), İstanbul 1977, 20-25.: أنظر مثلاً - (٣٣)

<sup>\*</sup> كلمة فارسية بمعنى "خارج".

Uzunçarşılı, Saray Teşkilatı, 359-374. : انظر - (٣٥)

رجال، هم: امين العاصمة (شهر اميني) وامين المطبخ (مطبخ اميني) وامين دار السكة (ضربخانه اميني) وأمين الأعلاف (آرپه اميني).

ويضم البيرون -عدا هؤلاء- رجالاً آخرين، مثل أمير العلّم (أمير علم) ووكيل البوابين (قبوجيلر كتخداسي) والبوابين (قبوجيلر) وجاويشية الديوان الهمايوني (ديوان همايون چاوشلرى) وأغوات الصيد (شكار اغالرى) وكبير الطباخين ذواقي الطعام (چاشنيگير باشى) وجنود المتفرقة (متفرقه لر) والبلطجية، أي عمال الفؤس (بلطه جيلر) وحَمَلة البريد (پيكلر) والشطار (شاطرلر) وجنود الصولاقية (صولاقلر) وفريق موسيقى الطبل والعلّم (طبل وعلم مهترلرى) وفريق موسيقى الطبل والعلّم (طبل وعلم مهترلرى) وفريق موسيقى الميروفين باسم (أهل حرف).

أما أمير الطبل والعلم الذي كان مكلفاً بالمحافظة على رايات وأعلام السلطنة، والبوابون ووكيلهم الذين كانوا مكلفين بحراسة الباب الهمايوني وباب السلام، ورئيس الجاويشية (چاوش باشى) الذي كان مكلفاً بعدة وظائف هامة كالأمن والنظام وأمور البروتوكول في السراي والديوان الهمايوني، وأمير الاسطبل (ميراخور) المكلف بالعناية بخيول السراي وخيول السلطان، والبستانجيه، أي عمال البساتين (بوستانجيلر) الذين يرعون الحدائق والبساتين داخل وخارج السراي، ورؤساء البستانجية (بوستانجي باشيلر) الذين يترأسون عمال النوارق والقوارب الفاصة بالسلطان وكبار رجال السراي هم جميعاً كانوا من أشهر رجال السراي داخل تشكيل البيرون(٢٠).

Uzunçarşılı, *Saray Teşkilâtı,* s.297-464; a.mlf., *Osmanlı Tarihi,* II, نظر: - (٣٦) - المزيد من المعلومات أنظر: - (٣٦) 520-524; H.İnalcık, *the Ottoman Empire, Age, 1300-1600.* London 1973, s 76-88.

أرباب العلم والعلماء - رئيس المنجمين (منجم باشي - إمام السلطان - رئيس الأطباء (حكيمباشي) - معلم السلطان - لبراحون - الكحالون ياً ا أمين دار المسكوكات (فنربغانه) - أمين المطبخ أغوات الركاب الهمايوني - أمير الطبل والعلم - وكيل البوابين - جاويشية الديوان الهمايوني - أغراث الصيد - رئيس ذواقي الطعام - نواقر الطعام (جائنيكير - جنود المتفرقة (متفرقه) - جنود الفوس (بلطه جي) - جنور الفرس نور المؤابات خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر - فريق الطبل والعلم - 440 124 (137 - فريق موسيقي الخيمة - أهل العرف والصنابع - أهل العرف (أهل عرف) - جنود الصولاقية - عمال المطبخ العامر - عمال ثياب الخاصة الطباخون - صناع الطوي - الخبازون - مخازن المؤن ا) سكان العربع السلطان えむ ب) موظفو الحريم السلطاني - السلطان - 124 - والدة السلطان - أغا دار السعادة - زوجات السلطان القادينات (قادين) الگدكلية (گديكلي) - الاسطارات (اسطى) - المساعدات (شاكرد) - Wild ( ( ( ) ( ) - الجواري (جاريه) 3 ب) عرفة الغزانة أغا بأب السعادة أ) غرفة الناصلة (خياص لد (اندرون) - الاغا السلحدار - الاغا چوقه دار - الاغا ركابدار - 131 11111 - اغا البشكير - كبير صناع البنادق - اغا المفتاح - اغا البشكير في رحلات السلطان - الاغا صاهب الابريق (ايريقدار) - الدلاك (كيسه باشم) - كبير الموننين - كاتب السر - كبير حفظة العمائم - كبير صناع القهرة - كبير الملاقين - ركيل النزانة (كخيا)

ج) غرفة المون

- حافظ الريش (صورغوججي)

- اغا المفتاح

- الكاتب الأول (باش يازيجي)

- حافظ الحقيبة (جانطه جي)

د) غرفة أهل الحرف والفنون (سفرلم)

عرفة رعاة طيور الصيد (طوغائجي)
 الغرف الكبيرة والغرف الصغيرة



الفصل الثاني التشكيلات الركزية



# أولاً: التشكيلات المركزية بوجه عام

كان جهاز الادارة المركزية عند العثمانيين الذي حقق أعظم نجاحاته بين القرن الخامس عشر والقرن السابع عشر الميلاديين تنظيماً يتصدره في مركز الدولة الديوان الهمايوني والأقلام والإدارات التابعة له بشكل مباشر أو غير مباشر، حيث يقوم أركان الديوان وهم الوزير الأعظم والوزراء وقضاة العسكر والدفتردارون والتوقيعي أو النشانجي في اجتماعات الديوان نفسه أو في الاجتماعات التي يعقدونها في دواوينهم الخاصة بعد الظهر في الغالب بالتنسيق مع الديوان الهمايوني، فيتناولون كافة المسائل الإدارية والقضائية والسياسية والاقتصادية المتعلقة بالأمور داخل البلاد أو بالعلاقات الدولية من خلال برامج ونظم محددة تسير على وتيرة سريعة إلى حد ما، حتى يتم الوصول إلى نتيجة في كل مسألة معروضة بعد تصديق السلطان على تنفيذ الإجراء اللازم لها.

فالنظام العثماني كان إدارة يجري اتخاذ القرارات فيها بسرعة، وتقوم بتطبيق العقوبات والجزاءات بالسرعة والردع اللازمين، وتتوفر لها عوامل الاتصال السريع بين الأجهزة المختلفة من خلال أسلوب في المعاملات يجري عن طريق الدفاتر والأوراق.

وازدادا عدد العاملين المتمرسين في شتى المجالات تقريباً نحو أواخر القرن السادس عشر، فسعت الدولة الى توفير مجالات العمل والاستخدام لهذه الجموع المتراكمة متوسلة في ذلك سبلاً متنوعة. ولوحظ إزاء هذا الوضع أنها اتبعت ثلاثة طرق رئيسية، كان الاول زيادة عدد المناصب والوظائف، فزادت كلها ابتداءً من مناصب الوزراء في اعلى السلم الوظيفي حتى أصغر الكتبة والموظفين تحت التمرين، وهو الأمر الذي أدى إلى التضخم في كوادر الدولة بشكل غير صحي لا لزوم له، والتراجع في سير المعاملات والاجراءات. ويمكننا اعتماداً على الميزانيات العثمانية التي نشرها الأستاذ عمر لطفي برقان استخراج المعلومات الصحيحة حول عدد الكتبة والمساعدين وغيرهم من الموظفين المتخصصين العاملين في أقلام الدوائر المركزية والمكاتب التابعة لما خلال النصف الأول من القرن السادس عشر [خلال العقد الرابع] والنصف الثاني منه إلى التعدين النامن والتاسع] وبعد مائة سنة في النصف الثاني من القرن السابع عشر [العقد الثامن]. ولوحظ أن مجموع عدد كتبة الديوان الهمايوني وادارة المالية بوجه خاص كان يبلغ في

أواسط القرن السادس عشر ثلاثين موظفاً على وجه التقريب، فاذا به يتضاعف مرتين أو ثلاث في أواسط القرن السابع عشر (٢٠).

وكانت الطريقة الثانية التي لجأت إليها الدولة في مواجهة الزيادة في عدد الموظفيان المتخصصين هي تحديد مدد الوظائف؛ فكانت النتيجة أن ظهرت فرص أكثر لتوظيف عدد أكبر. أما الطريقة الثالثة التي جرى اتباعها فهي استحداث منهج "الرتبة"؛ إذ انتهجت الدولة اسلوب منح الرتب في المناصب الوظيفية العالية لتكريم رجالها مثل رتبة الوزارة ورتبة البكلربكية ورتبة قضاء العسكر؛ بمعنى أن يجري تعيين شخص واحد لكل منصب من تلك المناصب ليقوم بمهامه بالفعل، بينما تمنح رتبة ذلك المنصب لعدد آخر من الأشخاص تكريماً لهم بحملها فقط. غير أن للك الأسلوب لم يلق استحساناً فانتقده مثقفو العصر.

### ثانياً - الديوان الهمايوني

وهو المجلس الذي كان مخولاً بأعلى السلطات في النظام البيروقراطي داخل الدولة العثمانية، أثناء قيامها وفي دور نهضتها، ورمزاً على تفوق العثمانيين في الشئون الادارية. وهو الديوان الذي عرفه المسلمون منذ عهد الخليفة الراشد عمر، واستمر تشكيله في كافة الدول الاسلامية والدول التركية ليقوم بمهام عديدة، كما استخدمه العثمانيون أيضا على امتداد تاريخهم(٢٠٠). غير أنه من الصعب أن نجزم بشيء حول تاريخ تشكيله وأعضائه وأسلوب العمل فيه(٢٠٠). وما يمكننا قوله هو أن الديوان مثل غيره من المؤسسات الأخرى قد اتضح شكله على أيام السلطان مراد الأول (١٣٦٠-٨٩) بزيادة

Ö.L. Barkan, "933-934 (1527-1528) Malî Yılına Ait Bir Bütçe Örneği", *İktisat Fakültesi* انظر: – (۳۷) *Mecmuası* (İFM), İstanbul 1954,XV, sayı 1-2, s. 323-326.

ولكننا إذا قارنًا تلك بالزيادة بزيادة التي وقعت في عدد الموظفين في مجلس الوزراء والوزرات فــي انقـرة منـذ مطلـع العهـد الجمهوري (أنظر حولية الدولـة لعام ١٩٢٥) حتى عام ١٩٩٠ لوجدنا أنها تزيد ألف ضعف، في حين أن الزيادة التــي وقعـت على امتداد العهد العثمانى كله رغم طوله لا تزيد عن ضعفين أو ثلاثة أضعاف.

<sup>(</sup>٣٨)-للتعرف على ظهور الديوان وأنواعه وتاريخ تطوره أنظر: A.A. Duri",Dîwân", El², II, 323-27

M.Fayda,"Hz. Ömer'in Divan Teşkilâtı", *Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi*, İstanbul 1986, II.107-176.

<sup>(</sup>٣٩) - يلفت أحمد مومجي النظر إلى أن مصادر القرن السادس عشر قيّمت ديوان عهد تأسيس الدولة بمقاييس عصرها فنظرت السادس, Hukuksal ve Siyasal Karar Organı Olarak Dîvân) اليه على انه كان مجلساً ممتازاً وذلك خطأ فاحش (1 Hümâyun, Ankara 1976, s. 21-22) وللتقييم العام أنظر:

Y. Halaçoğlu, Osmanlılarda Devlet Teşkilâtı ve Sosyal Yapı, Ankara 1991, s. 8-19.

عدد الوزراء، ووضع نظام قضاء العسكر. وهناك معلومات جد مهمة عن الديوان ذكرها شمس الدين الطبيب المملوكي حول أن السلطان بايزيد الصاعقة (١٣٨٩-١٤٠٢م) كان يصغى لشكاوى الناس كل صباح في محل مرتفع، وأنه كان يجتهد في العدل بينهم('). كما يُعرف أن عدد الوزراء بلغ ثلاثة في الديوان الذي كان ينعقد كل يوم تقريباً في سراي أدرنه على أيام السلطان مراد الثاني، وأن قاضي العسكر والدفتردار كانا يشاركان في اجتماعاته من خلال تقسيم للعمل اكثر وضوحاً، وان تشريفات [بروتوكول] الديوان زادت، وأن اجتماعاته كانت تعقد في الغالب تحت رئاسة السلطان، واستمر على ذلك حتى عهد السلطان محمد الثاني (الفاتح).

كان عهد السلطان محمد الفاتح نقطة تحول في حياة الديوان الهمايوني؛ إذ كان فهمه المحكم المطلق ثم قوانين التشكيلات والتشريفات التي وضعها استناداً على ذلك الفهم قد اتاحت الفرصة لمتابعة أمور الديوان بشكل أقرب. ونرى في مجموعة تلك القوانين المعروفة باسم (قانوننامه) كثيراً من المعلومات حول شكل جلوس الأعضاء الاصليين داخل الديوان('')، وتناولهم الطعام، ودخولهم للمثول بين يدي السلطان('')، كما تتحدث عن كادر الموظفين المساعدين الذين يقومون بمهام المعاملات وأمور الكتابة والتحرير في الديوان والأحكام المتعلقة بذلك. وكان من نتيجة تطور الديوان أن أصبح عدد قضاة العسكر اثنين وارتفع عدد الوزراء إلى سبعة، وبرزت بشكل أوضح مناصب بكلربكي الروملي وقبطان البحر وأغا الانكشارية. ويمكننا الحصول على المعلومات الموثقة عن الديوان الهمايوني وتشكيلاته وأعضائه وأسلوب عمله والرقابة عليه والعوائق التي اعترضته في النصف الثاني من القرن السادس عشر من خلال "دفاتر المهمة" التي تعد من أهم مجموعات السجلات التي دُونت فيه [هناك ٧٥ دفتراً ترجع إلى القرن المهمة" التي من التواريخ العثمانية الممتازة مثل تاريخ عالي (ت ١٠٠٠م) وتاريخ السلانيكي (ت ١٦٠٠م)

H. İnalcık, "İbn Hacer'de Osmanlılar'a Dair Haberler", DTCFD, VI, (1948), 192. : فظر: - (٤٠)

<sup>(11) - &</sup>quot;والجلوس في الصدر من ديواني الهمايوني هو سبيل الوزراء وقضاة العسكر والدفتردارين والنشانجي؛ إذ يجلس الوزراء أولاً، وفي جانبهم قاضيا العسكر ثم يجلس تحت هؤلاء الدفتردارون، ويجلس النشانجي بجانب منهم" (قانوننامة الفاتح، ص ٣٣).

<sup>(</sup>٤٢) - "و لا يكون ضمن ركبي الهمايوني إلا الوزراء من أصحاب الأرض وقضاة العسكر والدفتردارون" (قانوننامة الفاتح، ص ٣٢-٣٣).

وابتداء من النصف الثاني من القرن السابع عشر أخذ الديوان الهمايوني يفقد أهميته وسلطته، إذ انتقلت إدارة شئون الدولة إلى ما عُرف بـ "باب الباشا" ثم "الباب العالي". غير أن الديوان الهمايوني ظل مستمراً حتى نهاية الدولة العثمانية وان كان بشكل رمزي، واخذ مكانه في التقاويم الرسمية التي كانت تصدرها الدولة تحت اسم "سالنامه".

ا - أيام انعقاد الديوان: من المعروف أن الديوان الهمايوني كان ينعقد يومياً تقريباً منذ زمن اورخان الغازي حتى النصف الثاني من القرن الخامس عشر وتحت رئاسة السلطان نفسه. فلما جاء الفاتح [السلطان محمد الثاني] جعل رئاسته للصدر الاعظم بينما كان "يجلس جنابه العالي خلف ستار"(") لمتابعة أعماله، أما في العهود التالية فكان السلاطين يستمعون لمداولات الديوان من خلف مقصورة مخصوصة، أو يراقبون أعماله من خلال عرض قراراته عليهم فيقبلونها أو يرفضونها. ولكن الذي لا شك فيه أن الديوان الهمايوني كان ديواناً سلطانيا، وأنه حافظ على تلك الهوية حتى النهاية. ولأجل هذا كان السلاطين العثمانيون لا يترددون في ترؤس اجتماعاته بعض الأوقات الحساسة وبعض الاحداث المهمة الطارئة.

وتدلنا المصادر التاريخية على أن اجتماعات الديوان قد انخفض عددها بوجه عام في القرن السادس عشر إلى أربعة أيام في الاسبوع، هي السبت والأحد والاثنين والثلاثاء، أما أيام العرض على السلطان فكانت يومين هما الأحد والثلاثاء. كما نلاحظ من دفاتر المهمة التي احتوت القرارات والأحكام الصادرة عن الديوان أن اجتماعاته كانت تعقد خمسة أيام أحيانا يدخل فيها الخميس والجمعة. وفي أواسط القرن السابع عشر انخفضت أيام الانعقاد في الغالب إلى يومين هما الأحد والثلاثاء، اما أيام العرض على السلطان فقد انخفضت الى يوم واحد في الأسبوع. ومن ثم بدأت أمور الدولة تنتقل بالتدريج إلى "باب الباشا". وفي أوائل القرن السابع عشر اقتصر انعقاد الديوان على يوم واحد، ثم لم يلبثوا بعد فترة أن تركوا اجتماعاته كلها، واقتصر اجتماعه على مراسم معينة، مثل مراسم توزيع العلوفات [الرواتب] على جنود الانكشارية كل ثلاثة أشهر، فيما عُرف بـ "ديوان العلوفات، ومراسم استقبال سفراء الدول الأجنبية فيما عُرف بـ "ديوان الغلبة". وقد شاء بعض السلاطين إعادة إحياء تقاليد الديوان من جديد إلا أن شئون إدارة الدولة كانت قد وقد شاء بعض مسيرة طبيعية إلى "الباب العالى".

<sup>(</sup>٤٣) - نفس القانوننامة، ص ٤٢.

٧- مكان انعقاد الديوان: لا نعلم الشيء الكثير، أو بالأحرى لاتوجد معلومات صحيحة حول مبنى الـ "ديوانخانه" القديم الذي كان يجتمع فيه الديوان في قصري بورصه وأدرنه، بل وفي سراي طوب قابي نفسه. والمعروف أن المبنى المسمى باسم "قبه آلتى" أي تحت القبة والواقع اليوم على يسار الباحة الثانية من سراي طوب قابي كان قد تم تشييده من قبل الصدر الاعظم ابر اهيم باشا على ايام السلطان سليمان القانوني. وعند النظر من الخارج إلى هذا المبنى نرى المناث قباب تعلوه، وتشكل القبة الأولى القاعة الأساسية في الديوان حيث يجلس أعضاؤه في ذلك القسم فوق أرائك. وتوجد في وسطه أعلى الأريكة التي يجلس عليها الصدر الأعظم نافذة خشيية تطل على دائرة الحريم وتعرف باسم (قفص) أي المقصورة، حيث كان ياتي إليها السلطان في صمت وفي أوقات غير معلومة ليستمع إلى مذاكرات الديوان، وقد يتدخل في الحديث فيما ندر (''). وفي القسم العلوي من تلك النافذة يوجد برج العدالة المعروف باسم "قصر العدل". أما أسفل القبة الثانية فهو المكان الذي يضم مجموعة كتبة الديوان القائمين على أعمال الكتابة والتحرير، وعلى رأسهم كبيرهم المعروف باسم (رئيس الكتاب). أما القبة الثالثة الملاصقة لتلك والتحرير، وعلى رأسهم كبيرهم المعروف باسم (رئيس الكتاب). أما القبة الثالثة الملاصقة لتلك ذلك كانت توجد وحدة أخرى مستقلة في قسم تغطيه ثماني قباب تُحفظ فيه خزانة تعرف باسم (رئيش خزينه) أي الخزانة الخارجية.

وتبدأ اجتماعات الديوان الهمايوني عقب صدلاة الصبح مع شروق الشمس، شم ينفض الاجتماع بعد تناول طعام الغذاء (°). وكان أعضاء الديوان يؤدون صدلاة الصبح في الغالب في آياصوفيا، ثم تبدأ مراسم انعقاد الديوان في اطار تقاليد معينة وثابتة إلى حد كبير بفتح باب السراي المعروف بالباب الهمايوني ودخول أعضاء الديوان إلى الداخل ووصولهم إلى مبنى "تحت القبة" انتظاراً لمقدم الصدر الأعظم ('). وكان يجتمع الديوان في السراي عدا اجتماعاته في الأيام المعتادة، فيعقد بمناسبة توزيع العلوفات على جنود الانكشارية كل ثلاثة أشهر، أو يُعقد بمناسبة استقبال أحد السفراء الأجانب، أو يعقد لحدث طارئ في حضور السلطان، وعندئذ يوضع

M. İpşirli, *Osmanlı İmparatorluğunda Kadıaskerlik Müessesesi*, İstanbul 1982, s.171-173. (سالة علمية لم تطبم)

<sup>(</sup>٤٤) - وقع تدخل من هذا النوع من السلطان سليمان القانوني عندما انتهى قاضيا العسكر في الديوان من محاكمة رجل واعظ اسمه (منلا قبض)، للمزيد من المعلومات أنظر:

<sup>(</sup>٤٥) – كانت تبدأ ساعات العمل في دوائر الدولة العثمانية بوجه عام بعد صلاة الفجر ومع بزوغ الشمس، ويستمر العمل حتى اقتراب غروبها.

كرسي العرش أمام باب السعادة داخل السراي وينتظم فيه كافة الحاضرين وقوفاً على أقدامهم إلا السلطان، ولهذا عُرف بـ "ديوان الوقوف" (اياق ديواني).

ولأن الديوان الهمايوني هو صاحب أعلى الصلاحيات في الدولة واكثر أجهزتها فعالية ونشاطاً فقد اقتضى الأمر أن تجري أعماله ضمن برامج منضبطة. وهو يضم الوزراء وقضاة العسكر [اثنان] والدفترارين والنشانجي، وهم الاعضاء الاساسيون المعروفون في الديوان باسم "الأركان الاربعة"، والمخولون بابداء الرأي واتخاذ القرارات وإصدار الأحكام أثناء الاجتماعات، كما يضم عدا هؤلاء فنتين أخريين، تقوم إحداهما على شئون الكتابة والتحرير، وتتشكل من مجموعة الكتبة والد "تذكرجيه" الذين يترأسهم رئيس الكتاب، بينما تقوم الثانية على شئون الأمن والنظام وتنظيم دخول وخروج القادمين إلى الديوان وابلاغ القرارات والاحكام والقيام ببعض الاجراءات التنفيذية، ويشكلها عدد من كبار الموظفين مثل: (قابيجي باشي وچاووش باشي ومحضر باشي وبوستانجي باشي وعسس باشي وصو باشي). وكان لمجموعة الكتبة والمحرريين دور بارز في إنجاز أعمال الديوان مع كثرتها وضرورة انضباطها، فقد كانوا مكلفين باعداد برامج عمل الديوان الهمايوني وإعداد الأوراق والسجلات ضماناً لسرعة مناقشة الموضوعات المطروحة في تلك البرامج.

وكانت تبدأ مناقشات الديوان بالأمور الهامة، فيناقشون أولاً المسائل الخارجية وعروض السفراء الأجانب والأجوبة التي ستقدم لهؤلاء السفراء، ثم يتناولون التقارير والرسائل القادمة من أمراء الولايات (بكلربكي) ولا سيما ولايات الحدود والثغور ذات الأهمية الاستراتيجية، وكذلك مشاكل الخلافات حول الأرض والدعاوى والمسائل المختلفة مع الادارات الحكومية، ثم ينتقلون إلى الطلبات القادمة من المسئولين الحكوميين حول تعيين الموظفين وترقياتهم ونقلهم وعزلهم وغير ذلك، ثم ينتهون بالاستماع إلى القادمين بشكاواهم وقضاياهم من الأهالي.

وكان إذا جاء أصحاب الدعاوى بـ "عرضحالاتهم" جُمعت، وقام البوابون وجاويشيه الديوان باصطحاب المدعين والمدعى عليهم إلى الديوان. وكان هناك تقسيم شابت للعمل بين أعضاء الديوان في المسائل المعروضة، وهو تقسيم يقتضيه اختصاص كل واحد منهم. فقد كان الصدر الأعظم معنياً بشئون إدارة الدولة والنظر في الدعاوى المتعلقة بالتيمار، أي الاقطاعات والأراضي الممنوحة من الدولة، بينما كان قاضي العسكر معنياً بالمسائل الشرعية، والدفتردار معنياً بالمسائل المالية. وكان هؤلاء المسئولون قادرين إذا لزم الأمر على نقل الدعاوى إلى

محاكمهم ودواوينهم الخاصة. وكان الوزراء يساعدون الصدر الأعظم في موضوع الاستماع إلى الدعاء ي.

والغالب على اسلوب عمل الديوان الهمايوني أن تُنظر الدعاوى فيه بسرعة كبيرة ويصدر القرار فيها وتوقيع العقوبات دون توان، بل إن أحكام الاعدام التي تصدر عن الديوان كانت تنفذ في الحال فور تصديق السلطان عليها من قبل الجلادين في السراي في موضع بالقرب من الديوان يقال له (جلاد چشمه سي) أي سبيل مياه الجلاد(٢٠). وكان من أكبر فوائد ذلك التحرك السريع الذي لفت أنظار الأجانب المقيمين في استانبول لمهمة ديبلوماسية أو تجارية واستحسنوه وقارنوا بينه وبين ما يجري في بلادهم أن أحكامه كانت رادعة. والواقع أن محاولة الاستاذ أ. مومجى في التعرض لعمل الديوان الهمايوني وتصنيف صلاحياته تحت ثلاثة عناوين رئيسية، سياسية وتشريعية ثم اقتصادية مالية إنما هي خطوة موفقة تتماشى مع الواقع التاريخي(٢٠٠٠).

واذا اقتضى الأمر أن نشير إلى العناوين الرئيسية فمن الممكن أن نرتب تلك الصلاحيات على النحو التالي؛ فقد كان الديوان مخولاً لتحقيق الأمن والاستقرار بين كافة المواطنين العثمانيين مسلمين وغير مسلمين داخل البلاد، ومحاولة تسيير العلاقة بين الرعايا [زراع الأرض] والسباهية [المتصرفين عليها] في إطار من الانسجام، والحفاظ على التوازن الحساس في العلاقات بين مركز السلطة وأجهزتها خارج العاصمة، وتعيين البكربكية وأمراء السناجق على الإيالات تبعاً لطبيعة كل إيالة.

وفي المسائل الخارجية كان الديوان الهمايوني مخولاً لاقرار السياسة الرئيسية للدولة، والحفاظ على مبادئها الثابتة في علاقاتها مع الدول الأخرى، وقبول السفراء والنظر في الطلبات التي يتقدم بها السفراء الاوربيون المقيمون في استانبول للتباحث، واستدعاء السفراء وطلب الايضاحات منهم، ثم معاقبة من يذنب منهم أحياناً في الديوان نفسه، ووضع شروط التصالح وكذلك شروط الحرب بوجه خاص ومتابعة سيرها، والاطلاع على التقارير القادمة من ولايات الحدود ثم اتباع السياسة المناسبة، وإصدار الأحكام الخاصة بتوفير المؤن والمهمات العسكرية وإرسالها إلى الجهات المعنية، وغير ذلك.

M. İpşirli, "Cellat", DÍA, VII, s.270-71. : للأمثلة على أنظر - (٤٧)

A. Mumcu, *Hukuksal ve Siyasal Karar Organı olarak Divan-ı Hümâyun,* Ankara 1976, نظر: – (٤٨) s. 71-117.

ومن بين الصلاحيات القضائية المخولة للديوان الهمايوني صلاحيته في وضع القوانين والأحكام العرفية باسم السلطان، ومحاكمة الأشخاص من المدنيين أو العسكريين في الديوان نفسه، والنظر من جديد في الدعاوى التي سبق أن نظرت في المحاكم أو في ديوان إحدى الايالات بناءاً على طلب أحد الاطراف في الدعوى أو تحويلها إلى محكمة أخرى، ثم التنفيذ الفوري للعقوبات التي صدر الحكم بها، وتنظيم الأوراق والسجلات المتعلقة بكافة تلك الاختصاصات.

أما صلاحيات الديوان في الشئون الاقتصادية والمالية فهي واسعة إلى حد كبير، بحيث كانت عبناً تقيلاً؛ إذ كان عليه مهمة تقرير سياسة ضريبية عادلة واتخاذ التدابير الفعالة لضمان جبايتها، وتقرير أوضاع الأراضي الميرية والأوقاف والاملاك العامة والمحافظة عليها، وتقرير السياسات النقدية، وتنظيم أمور المقاطعات و ونظام الإلتزام، وتقرير البضائع والحاصلات والامتعة التي تجري عليها قوانين حظر التصدير، ووضع مبادئ التجارة المحلية والأجنبية، ومكافأة الاشخاص الذين يقومون بخدمة في كافة هذه الموضوعات ومعاقبة المذنبين بعقاب رادع.

٣- الدخول للعرض [على السلطان]: كان من الأمور الهامة أن تتم عملية "الدخول للعرض" حتى يطلع السلطان على القرارات التي أصدرها الديوان والنتائج التي توصل إليها وللحصول على موافقته في النهاية. وإذا وضعنا نصب أعيننا أن الديوان الهمايوني هو ديوان السلطان وانه لا يجتمع إلا حيث يوجد السلطان فيمكننا القول إن عملية "العرض" عليه كانت من القواعد القانونية. والجدير بالذكر في عملية العرض التي تتم في الغالب وكأنها بروتوكول رمزي أن السلاطين كانوا بين الحين والآخر يرفضون قبول بعض القرارات، ويردون عليها بشدة، ومن ثم كانوا يراقبون أعمال الديوان بهذه الطريقة. وكان الديوان خلال عهد انعقاده أربعة ايام في الأسبوع يخصص يومين للدخول للعرض على السلطان، أما في عهد انعقاده يومين في الأسبوع فكان للعرض يوم واحد.

ويؤكد الاستاذ أ. مومجى أن ترتيب الدخول للعرض أمر يرتبط ارتباطاً وثيقاً بطبيعة تكوين الدولة العثمانية وفلسفتها؛ فدخول أغا الانكشارية الذي هو قائد مماليك السلطان أولاً إنما هو دلالة على مدى اعتماد الدولة على الجيش واهتمامها به، كما أن دخول قاضي العسكر من بعده وهو

<sup>•</sup> المقاطعة في المصطلح العثماني تعني مصادر الدخل المختلفة (مناجم، محاجر، ملاحات، جمارك ورسوم، بساتين وحدائق... الخ) التي ترجع الى خزانة الدولة وتمنحها للأشخاص لقاء بدل نقدي معين بنظام الانتزام. وكانت المقاطعات نوعين؛ احدهما ميري، والثاني مالكانه. وعقد النتزام النوع الأول عام أو عامان أو ثلاثة، أما النوع الثاني فكان يمنح قيد الحياة. وكانت هناك عدة أقلام ودوائر في مركز الدولة لمسك حسابات المقاطعات.

الذي يمثل الشرع الشريف والقانون إنما هو تعبير عن مدى اعتصام الدولة بالدين الاسلامي وشريعته الغراء، أما دخول الوزير الأعظم والوزراء والدفتردار من بعد ذلك وهم الذين يمثلون الادارة والمالية والخزانة فهو أمر له مغزاه('').

# ثالثاً- أعضاء الديوان الهمايوني

### ١- الصدر الأعظم

كانت الإدارة العثمانية في البداية لا تضم إلا وزيراً واحداً، فلما زاد العدد إلى وزيرين على أبام السلطان مراد الأول، أصبح الوزير الأول هو "الوزير الأعظم". وقد قام الباحث آيدين طانر بدراسة حول شخصيات الوزراء العظام في العهد الأول وطبيعة وظائفهم ضمَّنها معلومات وثائقية (م). وكانت العادة الجارية حتى عهد السلطان الفاتح هي اختيار الوزراء العظام من هيئة رجال العلم باستثناء وزير أو اثنين. فقد رأينا أن عائلة جاندرلي التي نشأت على تعليم المدارس قد خرج منها حتى عهد الفاتح أربعة وزراء عظام. فلما وضع الفاتح رجال "الدوشيرمه" في المقام الأول أصبح تعيين الوزراء والوزراء العظام منهم حتى أواسط القرن السابع عشر، مع استثناء وزير أو وزيرين. ونرى في قانوننامة الفاتح تعابير ومقتطفات مختلفة حول الوزراء العظام. وكان الغالب حتى أواسط القرن السادس عشر أن يكون الوزير الأعظم قويا مقتدراً واسع التجربة في أمور الدولة، إذ لعبت شخصية السلطان وعزيمته دوراً مهماً في انتخاب وتعيين الوزراء ذوي الكفاية. أما في العصور التالية فقد أخذت تتزايد مشاكل الدولة العثمانية وتتعقد، ورأينا أن كثيراً من الذين جرى تعيينهم في منصب الصدارة العظمي لسبب أو لآخر كانوا ضعفاء قليلي التجربة محرومين من القوة التي تمكنهم من التصدي لتلك المشاكل. ومع ذلك فلم يخل عهد تقريباً من صدر أعظم تميز بالقدرة والتبصر. ويمكننا أن نذكر منهم في القرن السابع عشر كمانكش قره مصطفى باشا وكويريلي محمد باشا وفاضل أحمد باشا، وفي القرن الثامن عشر الشهيد على باشا والنوشهري ابراهيم باشا وقوجه راغب باشا وخليل حامد باشا.

- صلاحياته ومسئولياته: كان الوزير الأعظم لأنه الوكيل المطلق للسلطان يملك صلاحيات واسعة، ولا يسأله عن أعماله إلا السلطان وحده. وتدلنا قانوننامة الفاتح على أنه رأس الوزراء والأمراء، وعظيم الناس، والوكيل المطلق في أمور الكافة، والمتقدم على الجميع في التشريفات

<sup>(</sup>٤٩) - أنظر: نفسه، ص ١٣١-١٣٣

Aydın Taneri, Osmanlı Devletinin Kuruluş Döneminde Vezîriâzamlık, Ankara 1974. : انظر - (۰۰)

[البروتوكول](''). أما في قانوننامة التوقيعي التي ترجع إلى النصف الثاني من القرن السابع عشر فقد ذكر أنه الوكيل المطلق باسم السلطان نفسه في أمور الدين والدولة وتأمين نظام السلطنة، وتنفيذ أحكام الحد والقصاص والحبس والنفي والتعزير والاعدام، وسماع الدعاوى وتطبيق الأحكام الشرعية والعُرفية، ورفع الظلم، وادارة البلاد، والتعيين في شئون الايالة والسنجق والتيمار والقضاء والامامة والخطابة، والخلاصة إصدار قرارات التعيين في كافة المناصب العلمية والسيفية(''). وعلى الرغم من أن صلاحيات الوزراء العظام قد عبرت عنها مجموعات القوانين (قانوننامه لر) بهذا الشكل المستفيض إلا أنهم كانوا دائما يشعرون بنفوذ السلطان المطلق عليهم، ولم يفلح أقوى الصدور أنفسهم في التخلص من تلك المشاعر.

وكان الخاتم الهمايوني هو الرمز الذي يشير إلى قبول تعيين الوزير الاعظم أو إلى عزله؛ فقيام السلطان بتسليم الخاتم إليه كان يعني قبول تعيينه، أما إذا استرده منه فهو يعني عزله. وفي حالة عزل الوزير الأعظم أو وفاته كان الغالب أن يجري تعيين الوزير الثاني أو الثالث بدلاً منه. وقد يحدث أحياناً أن يجري تعيين أحد الوزراء الآخرين، أو حتى من وزراء الايالات. أما مسألة ترقية (مقبول ابراهيم باشا) من منصب رئيس الغرفة الخاصة (خاص اوده باشى) إلى منصب الصدارة العظمى فهى حادثة نادرة لم تقع إلا في المائتي سنة الأولى.

وكان الصدور العظام يقدمون "عروضهم" على السلطان مرفقة مع تحريرات تعرف باسم (تلخيص) أو (تقرير) ("). وكان للتلخيص أنواع مثل "تلخيص على عرض" و "تلخيص مستقل"، يقوم رئيس الكتاب باعدادها، ويراعي في كتابتها أن تكون باسلوب سهل تعبر عن المرام بوضوح وبخط نسخ غليظ حتى لا يرهق السلطان، ثم يدفع بها إلى السراي. وعندما يتلقاها السلطان يكتب عليها خطه الهمايوني الذي يكون في الغالب عبارة موجزة، مثل: (منظورم اولدى) أي اطلعنا عليه، و (ويريلسون) أو (ويردم) أي فليمنح اياه أو منحناه اياه" و (تدارك ايده سك) أي عليك بما يلزم، (زماني دكلدر) أي ليس وقته الآن، و (برخوردار اوله سك) أي نلت ثمرة ما قدمت، و (اولماز) أي لا يصح. ثم يعيده إلى الصدر الأعظم ليبدأ على الفور في تنفيذ ما جاء به. وكانت

<sup>(</sup>٥١) - أنظر قانوننامة الفاتح، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٥٢) - أنظر قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا، ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٥٣) - "التلخيصات" التي يكتبها أحياناً شيخ الاسلام أو الدفتردار أو البكلريكي كان لا يتم تقديمها للسلطان إلا بيد الصدر الأعظم.

العروض -التي هي أساس التلخيصات- والرسائل وغيرها تقدم مع تلخيصاتها(''). أما التحريرات التي يوجهها الصدر الأعظم إلى رجال الدولة والاداريين الآخرين فكانت تعرف باسم "بيورلدى" أي أمر. وكان لتلك الأوامر أنواع مختلفة، مثل "أمر" على عرض" و "أمر على بياض" وغير ذلك(''). ومن ناحية أخرى فان الألقاب التي يستخدمها شيخ الاسلام وقاضي العسكر والبكلربكي وغيرهم من رجال الدولة في تحريراتهم إلى الصدر الأعظم كانت تتباين في الأسلوب(''). كما أن الصدور العظام عندما يحرورون رسائل الى رؤساء الدول الأجنبية أو لرئيس وزرائها وإلى أمراء الافلاق والبغدان كانوا يضعون علامة عليها تعرف باسم (پنجه) تمتد من أول طرف الرسالة الأيمن حتى أسفلها محتوية اسم الصدر، ثم يضعون خاتمهم في وسطها. أما كتاباتهم التي يكتبونها إلى إحدى الجهات داخل نطاق الدولة فكانوا يضعون اله (پنجه) هذه في أسفل الكتاب مجتمعة.

وأعظم ما كان يشغل الصدور العظام شئون التعيين التي يجري على نطاق الدولة. فقد كانت الوظائف والمناصب محددة بمدد معينة. فاذا جُددت مدة الوظيفة عند نهايتها أطلقوا عليها اسم (بوجيه). وكانت (يبقا) أو (مقرر)، أما إذا وجهوا ذلك المنصب لشخص آخر أطلقوا عليه اسم (توجيه). وكانت التعيينات تجري مجتمعة، وعلى شكل أربع قوائم في أول شهر شوال بوجه عام، أي عقب عيد الفطر، لتشمل: ١- الوزراء والبكلربكية وامراء السناجق، ٢- رجال الدولة، ٣- اغوات الاوجاق [الانكشارية]، ٤- كتبة الديوان الهمايوني. ويتم تعيين الموظفين من غير فئة العلميين بعرض من الصدر الأعظم على السلطان. فاذا اقترب شهر شوال قام الصدر الاعظم باعداد قائمتين، إحداهما تضم أسماء "الابقا" والثانية تضم أسماء "التوجيه" ثم قدمها للسلطان مع (تلخيص) منه. ويقوم السلطان بوضع التعديلات التي يراها على القائمتين فيتسلمها الصدر الأعظم ويعيد كتابتهما من جديد مع إجراء تلك التعديلات ثم يقدمها للسلطان للحصول على تصديقه. وبعد ذلك يقدم الصدر الأعظم للمعينين الجدد ولمن أبقي عليهم في وظائفهم وثيقة تعيين تُعرف باسم (رؤس)، ثم يُسجل ذلك في السجلات الخاصة به(٤). وكانت العادة مع أصحاب الوظائف الجدد ممن حصلوا على ذلك في السجلات الخاصة به(٤). وكانت العادة مع أصحاب الوظائف الجدد ممن حصلوا على ذلك في السجلات الخاصة به(٤). وكانت العادة مع أصحاب الوظائف الجدد ممن حصلوا على ذلك في السجلات الخاصة به(٤).

Cengiz Orhonlu, *Telhisler*, İstanbul 1970; a.mlf."Telhis", *İA*, XII, s. 148-149 - أنظر: (٩٤)

Mubahat Kütükoğlu, "Buyruldu", DİA, VI, s.478-480. : انظر (٥٥)

Uzunçarşılı, Merkez -Bahriye, s. 134-135. : للأمثلة على ذلك أنظر - (٦٥)

<sup>(</sup>۵۷) - أنظر لتلخيص الصدر الأعظم والخط الهمايوني من محمود الثاني: Uzuncarsılı, *Merkez-Bahriye*, s. 151-152, not 1.

وكانت عمليات التفتيش التي يقوم بها الصدر الأعظم تحتل مكانة هامة بين وظائفه. إذ يخرج على رأس حاشية كبيرة تضم في مقدمتها قاضي استانبول ليتفقد أحوال الخلق ويستطلع أمورهم، فيطوف الأسواق ومحال البيع والشراء، ويراقب أرباب الصنايع والتجار ويضبط الأسعار، وتجرى في الحال معاقبة من يراه مذنباً منهم، كل بحسب ذنبه. وهذا العقاب الفوري السريع كان له تأثير رادع عجيب على هذه الفئات. وكان لهذه العمليات التفقدية مسار معين، كما أن تفتيش الصدر الأعظم للترسانة البحرية كان هو الآخر من الأمور المهمة، فاذا كانت العلاقية بينه وبين القبطان باشا تسير سيراً حسناً مرت هذه العمليات التفتيشية بصورتها المعتادة، أما إذا كانت العلاقة بينهما على غير ما يرام فقد يؤدى ذلك إلى ظهور بعض المشاكل بينهما. كما كانت الأوقاف الكبيرة المهمة توضع تحت إشراف الصدر الأعظم، فيحيل تلك المهمة إلى واحد من رجاله. وعلى سبيل المثال فان مهمة الاشراف على مجمع الفاتح (فاتح كليه سي) • قد أعطيت في أول الأمر إلى محمود باشا، ثم جرى الصدور العظام من بعده على هذا التقليد.

وكانت مشاركة الصدور العظام في الأعياد والمراسم والأفراح المختلفة، ثم قيام الآخرين بزيارته من الأمور التي تجري في إطار بروتوكول ثابت. وشغلت حيزاً مهما من أعمالهم الو ظيفية.

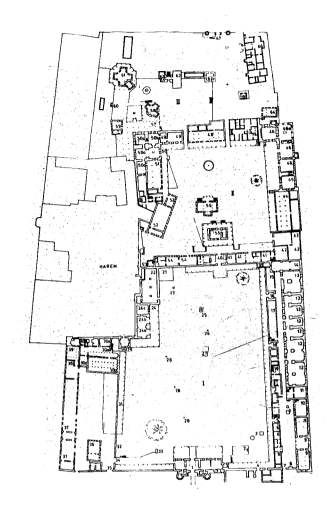
وتزداد صلاحيات الصدر الاعظم ومسئولياته عندما يخرج للحرب على رأس الجيش بصفته الـ "سَرْدَار الاكرم" أي القائد العام له، وعندئذ كان في استطاعته خلال مدة الحرب أن يصدر القرارات والاحكام النهائية في كافة الأمور التي يراها، ويكافئ الخيرين ويعاقب المقصرين فيصدر الفرمانات والبراءات على أوراق صحبها معه أعدت من قبل وعليها طغراء السلطان. ولكنه عند عودته من الحرب كان مسئو لا أمام السلطان عن كافة الأمور التي قام بها. وكان خلال

<sup>🤻</sup> مجمع أو كلية الفاتح منظومة معمارية ضخمة بناها السلطان محمد الثاني عقب فتح استانبول على الجانبين الشماالي والجنوبي للجامع المشهور الذي اقامه وعرف باسمه. وكانت تتكون من ثماني مدارس أطلق عليها اسم "صحن الثماني"، وتضم كل واحدة منها قسماً للتعليم العالى عرف باسم "موصلة الصحن" أو "تتمة"، وعلى الطالب الذي يدرس فيها اسم (دانشمند)، أما طالب الأقسام الأخرى فكان يعرف باسم (سوخته/ أو/ صوفته).

ويتولى التدريس في كل مدرسة مدرس يتقاضي راتباً يومياً قدره ٥٠ اقجه، ومعيد يساعده راتبه ٢٥ اقجه يومياً، كما يحصل الدانشمند هو الآخر على اقجتين، ويقوم بالتدريس في المدارس الأدني من "الموصلة" والتي يعرف طالبها باسم (چومز). وكان يوجد الى جانب الكلية وحول أطراف الجامع المذكور مصحة باسم (دار الشفا) ودار للاطعام باسم (عمارت) ومكتبة وغير

ذلك بحيث تشكل كل تلك العمائر والمؤسسات منظمومة متكاملة من الخدمات الدينية والتعليمية والصحية وغيرها.

وكان بناؤها قد بدأ في جمادى الثانية عام ٨٦٧هـ/١٤٦٣م وانتهى في رجب عام ٨٧٥هـ/ ١٤٧٠م.



56- مخطط سراي طوب قابي.

1-باب السلام

24 -الديوان الهمايوني (تحت القبة)

24a - مكان الديوان أو قاعة المداولات

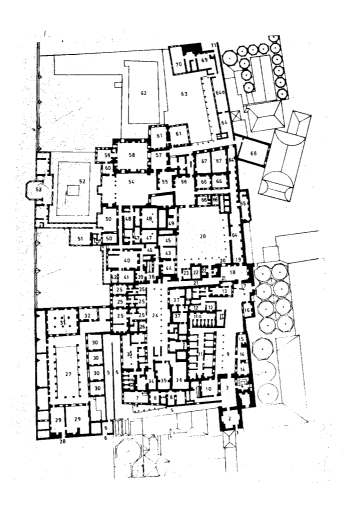
24b - الموضع الذي يوجد فيه معلمو (خوجه) الديوان)

24c – الدفترخانة

40 - باب السعادة، باب العرض، باب الأغوات البيض

41 – دائرة أغا باب السعادة (اغا الباب)، والأماكن المخصصة لكبير أمناء الخزانة وكبير أمناء مخازن المؤن واغا السراي ووكيل السراي.

55 - غرفة العرض



57- مخطط دائرة الحريم السلطاني في سراي طوب قابي.

12 - غرف خاصة بمدرسة الأمراء

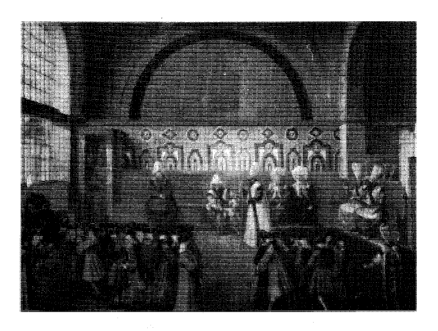
13 - دائرة أغا دار السعادة، دائرة أغا السراري

20 - الباب المؤدي الى الساحة الحجرية الخاصة بالسلطان الوالدة والساحة نفسها

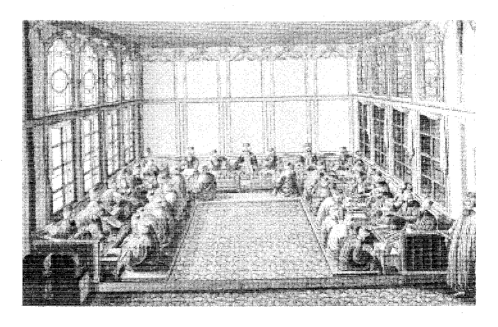
36 - المدخل المؤدي إلى دائرة السلطانة الوالدة

66 – دائرة الجواري الخاصكيات

69 - مبنى المابين



58– الديوان الهمايوني (للرسام جان باتيست فان مور).



59- كتبة الديوان الهمايوني أثناء العمل (من دوسون).

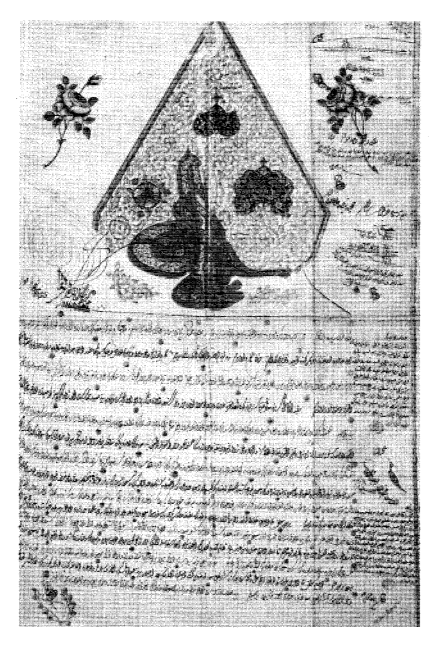
مرس ا در دن واقع مندا فی و فرهندا صنای وظرف محذا ها الحلط حمدن نام محسنه نک تعکیم ا وی کاشیم مختل طهرمنده جذا از قدم خرها اون وقویش جویگ ا سافته بیان اولی اطلعهٔ او کهای ارو انجه لریخ اساف شکرده به اوا این محلیار ایک لاازه هفت لحصة متكونين وافع بأجعج يجبري امنا قلط سرير باللرس في الدافية بعاليه وفيه ومنسك اواندلاله برفيمونك ومنه اور انترة منى قدم وافح الولك معاقبة وتعربتكانئ ومهيع ابتدرشك احتره الانتفاصدوري فخت يَعا وَرَحِكَا لِهِ حَرَا لِكَا الْحَيْقِينَ ا رَوْعًا ولا الزائستان الدرائي ملاقع جرقة خاان عل لأقطابي جغرا فلوجيار منتان فطار والكافخ اكاعدو حيمة أخلط الجينيين امينهن وبرلاكم معيد الملغله معمودان حركاً رؤه كوه حسوض نعاد محلت معجب شط وجه معجبه كوبلوب وَفِ جِنْ بِهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ وَيْهِ فِي فَعِس وريفتي المَثْرُ رفيعة احفاج افضا البري موفوفاتك وركما و يخذر سلايحلق بولونك ولكابي موميخه لمان عنى بعص عداله أبلا امرئيق من عد بالمين ياده فظلو خاصلو معلمزعفينوكخود



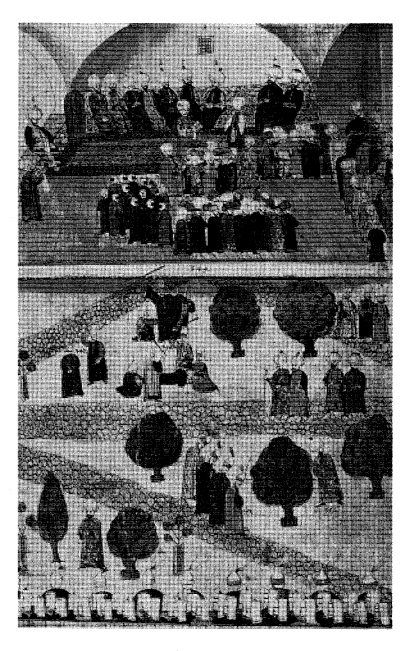
60- عرضحالان يوضحان من التأشيرات والمعاملات التي جرت عليهما في دوائر الدولة المختلفة كيف كان يسير النظام البيروقراطي عند العثمانيين



61- عرضحال آخر يكشف عن اسلوب النظام البيروقراطي في الدوائر المختلفة



62- براءة (مرسوم) عليها تأشيرات ومعاملات من الأقلام والدوائر المختلفة



63- منظر للديوان الهمايوني لعل أحد الرسامين الغربيين أعده لكتاب المؤرخ الألماني جوهانس لوفنكلاو.

مدة استمرار الحرب يجمع ديوانه الخاص المعروف باسم "ديوان العصر"، أما الديوان الهمايوني فكان يجتمع في استانبول تحت رئاسة "قايمقام الصدارة".

وكان الصدر الأعظم يمارس هذه الصلاحيات والمسئوليات الخطيرة من خلال دواوين مختلفة؛ ياتي في مقدمتها "ديوان العصر" ثم "ديوان الأربعاء" و "ديوان الجمعة". أما الديوان الهمايوني مع كونه أهم ديوان كان يجتمع تحت رئاسة الصدر الأعظم فانه كان -كما يفهم من كلمة "همايوني" - ديواناً خاصاً بالسلطان.

- ديوان العصر: وهو الديوان الثاني من حيث الأهمية بعد الديوان الهمايوني، وكان يعقد في مقر الصدر الأعظم نفسه، ويشترك فيه رئيس الكتاب وكتاب التذاكر (تذكرجي) من الدرجة الأولى والثانية، وكتاب تذاكر الوزراء الذين يتولون أمانة مكاتبهم الخاصة. كما كان يشترك في ذلك الديوان عدد من الجاويشية والكتبة والمترجمين. وكان مفتوحاً للكافة، إذ يستطيع الأهالي بسهولة أن يعرضوا عليه شكاواهم ومطالبهم. ويقوم الصدر الأعظم باصدار القرارات الفورية في الموضوعات التي تدخل ضمن صلاحياته، ولا سيما المسائل المتعلقة بادارة شئون التيمار والمسائل العرفية الأخرى، أما الموضوعات التي يرى من الضرورة مناقشتها مع أعضاء الديوان الآخرين فكان يحملها إلى الديوان الهمايوني، ويقوم في الموضوعات التي تلزم "العرض" بتقديمها إلى الديوان الهمايوني، ويقوم في الموضوعات التي تلزم "العرض" بتقديمها إلى ديوان الأربعاء حتى تناقش فيهما. ومن ثم تجدر الاشارة إلى أن هذه الدواوين كانت تعمل في تناسق تام. والمعروف عن وثائق ديوان العصر وسجلاته قلتها وندرتها. وكان الصدر الأعظم في أثناء الحرب يعقد هذا الديوان في خيمته الخاصة.

- ديوان الجمعة: ويعقده الصدر الأعظم صباح يوم الجمعة داخل (ديوانخانة) باب الباشا بالاشتراك مع قاضي عسكر الروملي وقاضي عسكر الأناضول، ويناقشون فيه الدعاوى الشرعية والعرفية ومشاكل هيئة رجال العلم مع اختلاف أنواعها. وكان يحضر هذا الديوان لمساعدتهم كل من كتاب التذاكر والجاوش باشى وكاتب الجاويشية والد (صوباشى) والد (عسس باشى) والد (مُحْضير أغا) وجماعة من الد (اوده باشى) أي السعاة وغيرهم. وعقب انتهاء الاجتماع يتناولون الطعام، ثم يستقبل الصدر الأعظم القاضيين المذكورين فيتحدث إليهما بعض الوقت ثم يتفرقون.

- ديوان الأربعاء: وهو الآخر ديوان كان يعقده الصدر الأعظم صباح يوم الأربعاء في الديوانخانه الخاصة به بالأشتراك مع قاضي استانبول وقضاة غلطة واوسكودار وأيوب المعروفة باسم "البلاد الثلاثة" أو الخواص الرفيعة (خواص رفيعه). وفي هذا الديوان كانوا ينظرون

الدعاوى الشرعية والعُرفية المقدمة من أهالي استانبول بوجه خاص. وكانت العادة أن يقوم البكاربكية وأمراء السناجق في حالة وجودهم في استانبول بزيارة الصدر الأعظم قبل انعقاد ديوان الأربعاء.

- موارد الصدر الأعظم ونفقاته: كان للصدر الأعظم موارد تأتيه من أطيان ذات ريع سنوي مرتفع تُعرف باسم اله (خاص)، ويقوم على جمعها أمراء البلغار المعروفون باسم (ويووده - Voyvoda). وقد نصت قانوننامة الفاتح وكتاب "آصف نامه" من بعدها بقرن من الزمان على أن تُعيَّنَ للصدر الأعظم أراض من نوع "الخاص" تدر ريعاً سنوياً قدره (١,٢٠٠,٠٠٠) اقجة (١٥٠٠). وسجلت موارد الخاص زيادة كبيرة فيما بعد بسبب ارتفاع الأسعار من ناحية وأهمية منصب الصدارة من ناحية أخرى. كما كان له موارد أخرى تأتيه -عدا موارد الخاص- من نوع اله (بيشكش)(٥) و اله (جائزة) واله (هديه). وكان إذا جاء الخراج واله (بيشكش) إلى السلطان كل عام جاءت معها هدايا للصدر الأعظم والدفتردار ووزراء القبة، كلّ حسب درجته. كما كان يحصل الصدر الاعظم على مبالغ تُعرف باله (جائزه) مقابل التعيينات المهمة التي تتحقق على يديه. وهذه الموارد كلها كانت كبيرة بحيث تبلغ الملايين.

أما عند التقاعد فقد نصت قانوننامة الفاتح على أن يحصل الصدر الأعظم ١٥٠,٠٠٠ اقجه سنوياً(١). ونلاحظ بعد القرن السابع عشر أنه حصل على الد (خاص) في حالة تقاعده أو على إقطاع من نوع (آرپه لق).

وكان الصدور العظام بوجه عام من الاشخاص ذوي الدخول العالية، وأصح المؤشرات على ارتفاع تلك الدخول هو ما أقاموه من مؤسسات خيرية في كثير من البلاد، وعلى رأسها استانبول(''). ولكن إلى جانب هذا الوضع العام، ووجود الأثرياء الذين كانت ثرواتهم حكايات تدور على كل لسان مثل رستم باشا (ت ١٥٦١م) وقوجه سنان باشا (ت ١٥٩٦م) ونصوح باشا

<sup>\*</sup> وضعه لطفي باشا أحد الصدور العظام في عهد سليمان القانوني.

<sup>(</sup>٥٨) – أنظر:

Fâtih Kanunnâmesi, s.47; Lütfi Paşa Âsafnâmesi, (haz. Mübahat Kütükoğlu), İstanbul 1991 s.14.

M. Uzun, "Câize" DiA,VII, 29-30.: للجائزة في النظم العثمانيةأنظر (٥٩)

<sup>(</sup>٦٠) – أنظر قانوننامة الفاتح، ص ٤٧.

S.Eyice, "İstanbul-Mimarî Eserler", İA,V, : لأثاره في استانبول أنظر

(ت ١٦١٤م)، فقد كان منهم من عاش حياة متواضعة، بل وترك خلف أسرة غارقة في الديون(١٠).

- دائرة الصدارة والعاملون فيها: من المعلوم أن للصدور العظام مقابل مواردهم العالبة نفقات باهظة أيضا، ويأتي في مقدمة تلك النفقات ما كان يصرفه الصدر على دائرته ويتقاضاه العاملون فيها؛ فقد كان يعمل تحت إمرته عدد من الرجال قد يبلغ خمسمائة، ويزيد أحياناً ليصل إلى ألفي رجل، فتشكل عملية الانفاق عليهم مبلغاً ضخماً.

- قاتممقام الصدارة: كان المعروف عندما يخرج الصدر الأعظم على رأس الجيش للحرب بصفته القائد الأعلى (سَرَدَار اكرم) أن يترك في استانبول وكيلاً عنه من الورزاء يُعرف باسم قايمقام الصدارة (صدارت قايمقامي) وقايمقام الركاب الهمايوني (ركاب همايون قايمقامي)، ليتولى شئون الادارة بالنيابة عنه. وعلى الرغم من عدم معرفتنا التامة للوقت الذي تطور ونضح فيه ذلك التنظيم فقد رأينا انه استخدم بكثرة اثناء الحروب ابتداءً من القرن السادس عشر. ولأن القايمقام كان ينوب عن الصدر الأعظم فقد كان يقضي الأمر أن يكون واحداً من رجاله المعتمدين أو من رفاقه حتى لا يقدم على أمر يخالف الصدر الأعظم أو يتناقض مع سياسته. ومع ذلك فقد كان يحدث أحياناً أن يقع الاختيار على واحد ممن يعارضون الصدر الأعظم. وكانت العادة عند تعيين أحدهم لهذا المنصب أن يدخل بصحبة الصدر الأعظم إلى مجلس السلطان ليكرمه ويبلغه وظيفته الجديدة. وكانت صلاحيات ذلك الوكيل ومسئولياته ذات خصائص مختلفة، فقد كان يجمع وكيلاً لحضور اجتماعات الديوان الهمايوني. كما أن ديوان الجمعة وديوان الأربعاء كان ينعقد في مقر القائممقام، أما ديوان العصر فقد كان منوطاً بالصدر الأعظم وحده، ولهذا كان يعقده حيثما وجد. ومع ذلك فقد كان للقايمقام هو الآخر ديوان يعقده بعد الظهر في مقره الخاص، ويستمع فيه إلى الدعاوى، ويقوم بمنح بعض الوظائف والمناصب المحدودة.

ولأن كافة السجلات والدفاتر الرئيسية التي تُمسك داخل الجهاز المركزي العثماني كانت تُحمل مع الجيوش فقد كان للقايمقام دفاتر وسجلات خاصة به يمسكها، مثل دفتر "مهمة الركاب" (ركاب مهمه سى دفترى) ودفتر "شكاية الركاب" (ركاب شكايت دفترى). فقد كانت كافة القرارات المتعلقة بالمسائل الرئيسية في الدولة تصدر في جبهة القتال من قبل السردار الاكرم

Uzunçarşılı, Merkez -Bahriye, s. 164-68. : المزيد من المعلومات أنظر: (٦٢)

[أي الصدر الأعظم قائد الجيوش]، وكان الباشا القايمقام مخولاً بمنح وظائف على الأوقاف والأعمال الكتابية والادارية من الدرجة الأدنى واتخاذ بعض التدابير المتعلقة باستانبول وادارة الدولة، كما كان في وسعه أن يقوم مثل الصدر الأعظم بتفقد أحوال الخلق داخل استانبول والتفتيش على الترسانة.

- محافظ استاتبول: كانت العادة عندما يخرج الصدر الاعظم على رأس الجيش أو ينتقل السلطان إلى أدرنه بقصد متابعة أخبار الجيش عن كثب أو بقصد الاستجمام، أو عندما يكون السلطان والصدر الأعظم معاً في أدرنه يديران شئون البلاد من هناك أن يجري تعيين محافظ [قائممقام استانبول] في استانبول ليمثل الحكومة ويتولى إدارتها(١٠). وكان من صلاحيات محافظ استانبول أن يعقد الديوان ويستمع الى الدعاوى ويصدر القرارات. ومن ثم كانوا يقدمون له عدداً من الأوراق البيضاء التي تحمل طغراء السلطان ليستخدمها عند الحاجة(١٠).

#### ٢- الوزراء

- التطور التاريخي: لا شك أن "الوزارة" هي أقدم الأجهزة المعروفة بعد الحاكم أو السلطان في إدارة شئون الدول الاسلامية. والمعروف أن هذه المؤسسة العريقة كانت قائمة لدى العثمانيين أيضا منذ نشوء دولتهم. وكان لهم وزير واحد في البداية، فلما جاء مراد الأول أضاف عليه وزيراً ثانياً، فأصبح أحدهما وزيراً أعظم والآخر وزيراً فقط، أما في زمن بايزيد الصاعقة فقد زادوا إلى ثلاثة، ثم أصبحوا أربعة في عهد مراد الثاني، واستمروا على ذلك حتى الأعوام الأولى من حكم السلطان سليمان القانوني، إذ ارتفع ذلك العدد إلى سبعة في أواخر سلطنته، أما في عام ١٩٥٦م فقد أصبح الوزراء عشرة، ثم زادوا عام ١٩٥٩م إلى ثلاثة وعشرين وزيراً، وانقسموا من حيث نوع المهام الى قسمين؛ وزراء الداخل ووزراء الخارج. وقد انتقد السلانيكي المؤرخ تلك الزيادة في أعداد الوزراء؛ فذكر العبء المالي الكبير الذي ترتب على تلك الزيادة، وتعارضها مع ما جرت عليه أمور الدولة(٥٠). فقد أطلقوا على الوزراء العاملين تحت قبة الديوان

Uzunçarşılı, *Merkez -Bahriye*, s. 184; Mumcu, *Divârı-ı Hümâyûr*ı, s. 150. : انظر – (٦٣)

<sup>(</sup>٦٤) - تماماً كما فعل السلطان سليم الثاني في صيف ١٥٦٧م عندما توجه إلى أدرنة للبقاء فيها مدة طويلة ومعه كافة رجالات الدولة، وعندنذ عين القبطان بياله باشا محافظاً على استانبول، وترك له عدداً كبيراً من أوراق على بياض تحمل الطغراء (Selânikî, Tarih, (İpşirli), s. 66)

Selânikî, Tarih (İpşirli), 662, 852-3. : انظر - (٦٥)

اسم وزراء الداخل [القبة]، أما من جرى تعيينهم ليكونـوا بكلربكيـة علـى الايـالات الكبـيرة برتبـة وزير ابتداءاً من أواخر القرن السادس عشر فكانوا يعرفون باسم وزراء الخارج.

وفي القرن السابع عشر أخذ يتضاءل عدد الوزراء بالتدريج، فرأينا الصدر الأعظم كوپريلي محمد باشا يحد من عددهم، حتى جاء القرن الثامن عشر ليتراوح عدد وزراء القبة بين اثنين إلى ثلاثة في أوائل ذلك القرن، إلى أن انقطع تعيين هؤ لاء الوزراء بعد عام ١٧٣١م. وكان السبب وراء ذلك هو انتقال كافة الصلاحيات والسلطات التنفيذية إلى "الباب العالي"، وتحول الديوان الهمايوني إلى جهاز رمزي. وفي مقابل اختفاء وزراء القبة وقعت زيادة في عدد وزراء الايالات. غير أن هذه المناصب الوزارية بدلاً من أن تعطى للاكفاء ذوي الخبرة من رجال الدولة رأيناها تعطى في الغالب للأشخاص الذين يتركون السراي للعمل خارجه، ومن ثم تضاءل نفوذ الوزراء وقات هيبتهم. وحاول السلطان سليم الثالث وهو يقوم باصلاحاته أن يقلل من عدد الوزراء كل عام؛ فجعل عملية الوزير حتى يخفف من الفوضى التي كانت تحدث عند تغيير الوزراء كل عام؛ فجعل عملية التغيير لا تحدث إلا مرة واحدة كل أربع أو خمس سنوات(١٦). وفي القرن التاسع عشر جرى تعيين عدد من النظار برتبة وزير على رأس كل نظارة جرى تشكيلها آنذاك، واستمر ذلك اللقب (ناظر) حتى نهاية الدولة العثمانية.

- تعيين الوزير وعزله: كان يتم تعيين الوزير بموجب براءة (برات) أو منشور رسمي(١٧). وهذه الوثيقة كانت تنص على مهامه وصلاحياته في صيغ معينة. فاذا صدر القرار بتعيينه وجب عليه أن يقدم للمسئولين قدراً من الهدايا والتحف يطلق عليها (پيشكش وجائزه)، ويحصل السلطان على القسم الأعظم منها. فقد كانت العادة أن يقدم وزير القبة الجديد للسلطان أثنى عشر ضعف الهدايا التي يقدمها للآخرين. ففي عام ١٦٢٠م كان (پيشكش) حسين باشا الذي قدمه إلى السلطان عندما رقي من بكلربكي الروملي إلى وزير قبة اثني عشر ضعف ما قدمه للآخرين من التحف الفضية وحرير (سراسر) والمخمل والأطلس الكمخة والديباء وحرير الدارائي والعلمان والخيول وغيرها(٢٨). كما جرت العادة أن يقدم الصدر الأعظم لكبار رجال الدولة والموظفين الأخرين الذين شاركوا في اتمام اجراءات تعيين الوزير الجديد قدراً من "الجوائز" يتفاوت من

<sup>(</sup>٦٦) - للتعرف على تطور الأحداث أنظر: . Uzunçarşılı, Merkez-Bahriye, s. 186-196

<sup>(</sup>٦٧) - يضم الأرشيف العثماني عدداً كبيراً من براءات ومراسيم تعيين وزراء الإيالات، أما وزراء القبة فلا نكاد نعش لهم على شير.

<sup>(</sup>١٨) - أنظر الأرشيف العثماني (KK. Teşrifat Defteri, Husisî, nr. 3) ونقلاً عنه: Uzunçarşılı, Merkez-Bahriye, s. 194-95.

شخص لآخر (٦٩). وكان على الوزير أن يسدد نوعين من الضرائب، أحدهما باسم (طوغ جائزه سي) أي جائزة المنصب. وهو قدر يتفاوت بنفاوت موارد الولاية التي يجري تعيينه عليها. ويحصل الوزير على ثلاثة أطواغ وسنجق [علم أو راية]. وكان رئيس الكتّاب مكلفاً بحمل منشور التعيين إلى الوزير الجديد في مقره. ويقضي القانون بان يحفظه الوزير في قطعة من حرير الأطلس الأخضر.

وكان تعيين الوزير محدداً بمدة معينة، فاذا أبقي في منصبه بعد انقضائها أطلقوا على هذه الحالة اسم (ابقاء)، وإذا وجهوا ذلك لأحد غيره أطلقوا على تلك الحالة اسم (توجيه). فكان يحصل في حالة الابقاء عليه على "براءة ابقاء" أو "براءة مقرر". وكانت تجري العادة أن يقدم الوزير الذي أبقي في منصبه هدايا مختلفة للمعنيين وعلى رأسهم الصدر الأعظم. ويخضع الوزير للتحقيق والمساءلة إذا حدث وقدمت فيه شكوى لسوء استعمال الوظيفة أو لظلم أوقعه باحدهم، فتجرى محاكمته، حتى لقد يصل الأمر إلى عدم الاكتفاء بعزلة فيصدر الحكم باعدامه. وفي هذه

<sup>(</sup>٦٩) - للتعرف على مقدار تلك "الجائزة" ومدى انتشارها نذكر مثالا من القرن الثامن عشر لرجل تم تعيينه وزيراً لأول مرة فقام بتوزيع جوائز على النحو التالي:

٣٠,٠٠٠ اقجة للصدر الأعظم

١٠,٠٠٠ اقجة لوكيل الصدر الأعظم

٣,٥٠٠ اقجة بدل معاطف فراء وجواد وملابس

٣,٠٠٠ اقجة رسوم منح براءة الوزارة وخلعة وجواد لرئيس الكتاب

٢,٠٠٠ اقجة وخلعة وجواد للنشانجي

٢,٠٠٠ اقجة بدل خلعة وجواد لكبير الجاويشية (چاوش باشي).

١,٥٠٠ اقجة لأمير العلم (مير علم) مقابل تسليمه الطوغ والسنجق.

٥٠٠ اقجة لكل من التذكرجية من الدرجة الأولى والثانية وللمكتوبجي والكاتب
 والبكلكجي والأمذجي.

<sup>-</sup> عدد آخر من الجوائز ومقدار معين لمعاون (سر خليفه) المكتوبجي وكاتبه ورجال الصدر الأعظم والتشريفاتي ومن يعمل تحت امرتهم.

<sup>-</sup> ٢٤١ اقجة رسوم تسلم العلم

٤٥٠ اقجة رسوم تسلم الطوغ

أي أن مجموع ما أنفقه من جوائز يبلغ ٦٤,٨٧٥ اقجة، وهو ما يساوي ١٣٠ كيماً بحساب الأكياس، أنظر: ,Uzunçarşılı الأرب . Merkez-Bahriye, s. 200 نقلاً عن الأرشيف العثماني (جودت، داخليه، رقم ٨٤٨٠).

أنظر النجمة التي تلي الهامش رقم ٢٣ في الباب الرابع.

الحالة كانت تسترد الدولة منه علامة الوزارة وهي الأطواغ والسنجق. وحتى لو صدر الحكم باعدام الوزير فلا تصح أبداً اهانته، فيجري تنفيذ الحكم بما يليق بالوزير الذي يمثل هيبة الدولة.

- مهام الوزير وصلاحياته: كانت صلاحيات الأعضاء الأصليين في الديوان الهمايوني معروفة محددة، وهؤلاء الأعضاء هم قاضيا العسكر والدفتردار والنشانجي. أما عن وظائف الوزراء فلم نعثر في المصادر على معلومات مهمة تحددها. وهم يعادلون وزراء الدولة في الدول المعاصرة، ويتقدمون على الأعضاء الآخرين في البروتوكول، كما كان عليه الأمر قديماً. ولا توجد وظائف ومهام معينة يضطلع بها وزراء الدولة، ولكنهم كانوا مسئولين عن الادارات العامة والمعاهد العلمية والأجهزة الادارية المختلفة والمؤسسات المستقلة وغيرها من التنظيمات العديدة التي تتولى المهمة التنفيذية بين أجهزة الدولة. ويمكننا عند النظر إلى الخطوط التي تحدد معالم النشأة والوظيفة لدى الوزراء العثمانيين أن نتعرف بشكل عام على مهاراتهم والخدمات التي يقومون بها.

وكان التعيين في الوزارة منذ قيام الدولة حتى عهد السلطان الفاتح يجري من بين رجال الدولة الأكفاء المنحدرين في الغالب من العائلات التركية الأصيلة. فلما جاء الفاتح عدل عن ذلك التقليد وجعل الوزارة محصورة على رجال الدوشيرمة. فقد كانوا يتعلمون في الأندرون ثم "يخرجون" من السراي ليتولوا الوظائف في الايالات سنوات طويلة، ويرتقون إلى الوزراة بعد مدة تتراوح بين عشرين إلى ثلاثين عاماً. ولاشك أن وجود خمسة أو ستة من مثل هؤلاء الرجال المحنكين داخل الديوان الهمايوني وإدلائهم بآرائهم وأفكارهم المهمة اثناء مناقشة شئون البلاد واصدار القرارات الادارية والسياسة في الديوان كان كسباً بالنسبة لادارة الدولة.

وكان من أهم وظائف الوزراء في الديوان وهم يجلسون على يمين الصدر الأعظم بترتيب أقدمية كل منهم، أن يساعدوه بالرأى والمشورة. فاذا كثرت الأعمال وثقلت الأعباء سمح لهم الصدر الأعظم بالمساعدة في دعاوى التيمار على وجه الخصوص، وأذن لهم بمساعدة النشانجي وفي وضع طغراء السلطان على الأحكام والقرارات الصادرة عن الديوان.

وتتضاعف صلاحيات الوزير عندما يشارك في الحروب قائداً على رأس الجيش، ويحصل آنذاك على كورك [معطف الفراء] وريشة \* وخنجر تكريماً لذلك المنصب، ويضم في حاشيته

<sup>\*</sup> بالتركية: صور غوج، وتعلق على الرأس علامة على الحكم.

عدداً معلوما من الانكشارية والجبجية والطوبجية والسباهية \*\* . كما يحصل أيضا على عدد من الأوراق البيضاء ذات الطغراء ليستخدمها عند اللزوم في عمليات التعيين والعزل، وتناط به صلاحيات واسعة يمارسها باسم السلطان. غير أنه كان في الوقت نفسه مطالباً عند العودة بتقديم الحساب عن كافة الأعمال التي قام بها. وسواء كان الوزير معيناً لقيادة الجيش أو على رأس إحدى الايالات فقد كان من صلاحياته أن ينظر في الدعاوى على امتداد الطريق حتى وصوله إلى موقع وظيفته ويصدر الأحكام فيها(٧٠).

- موارد الوزير ونفقاته: نصت قانوننامة الفاتح على أن يخصص للوزير تيمار من نوع الرخاص) تتراوح وارداته ما بين مليون إلى مليون ومائتي ألف اقجه في السنة. وهذا القدر من المال قد ظل في الزيادة حتى القرن الثامن عشر ليتناسب مع هبوط سعر الاقجه، وفي مقابل حصول الوزير على ذلك التيمار كان مكلفاً بتجهيز عدد معلوم من جنود الرجبلو) يشارك بهم في الحروب ضمن جيوش الدولة. وكان لهذه الخواص [التيمارات] موظفون مخصصون يطلق عليهم اسم (ويووده Voyvoda) يتولون جمع وارداتها. أما في القرن الثامن عشر فقد خُصص للوزراء محصول نوع من الضرائب العُرفية كانت تُعرف باسم "إمداد سفريه" أي مساعدة عسكرية، و "إمداد حضريه" أي مساعدة حضرية. ثم شرعوا بعد ذلك يمنحون بعض الولايات للوزراء للحصول فقط على ضرائبها الميرية (بَرْ وَجْهِ مُحَصِللق)، أي أن يجمع الوزير بعض العوائد الخاصة بالدولة في الولاية بطريق "الالتزام".

أما عند إحالة الوزير إلى التقاعد فكان يحصل في البداية على تيمار من نوع الـ "خاص" تبلغ وارداته السنوية ستة أحمال [الحمل مائة ألف اقجه]، ثم رأت الدولة بعد ذلك أن ترصد للوزير المنقاعد مخصصات نقدية أو عينية يطلق عليها اسم "آرپه لق"(٧١).

- حاشية الوزير: كان للوزير حاشية كبيرة تضم عدداً من الرجال قد يبدأ بعدة مئات وينتهي بعدة آلاف. وهذا الكبر في حجم الحاشية واكتمالها كان من الأمور الهامة التي يسعى إليها كل وزير، ولاسيما إذا كان من الوزراء المعينين على رؤوس الولايات(٧٢).

<sup>&</sup>quot; اسم يطلق على الجنود الراكبة بوجه عام وعلى الجنود الخيالة أصحاب التيمارات.

 <sup>(</sup>٧٠) - للتعرف على "التوجيهات" التي منحها فرهاد باشا لبعضهم اثناء حملته على ايران والتوجيهات التي منحها ساطرجى محمد باشا اثناء حروبه على النمسا أنظر الارشيف العثماني: (تصنيف كامل كبه جي، دفاتر الرؤس).

<sup>(</sup>۱۷) - الشعيرية: (أربه لق) مصدر للدخل الاضافي كان يحصل عليها رجال السيف (سيفيه) ورجال الهيئة العلمية (علميه) من ذوي الدرجة الرفيعة اثناء تأدية الخدمة، وتخصص لهم بعد الانفصال عنها كأجر للتقاعد، أنظر:
(M. Tayyib Gökbilgin "Arpalık", /A, I, 592-595; C. Baltacı, "Arpalık". DİA, III, 392-393)

- ٣- قضاة العسكر [انظر قسم هيئة رجال العلم]
- ٤- الدفتردارون [انظر قسم التاريخ الاقتصادي].

# ٥- النِّشانْجي

وهو الذي يذكر عند العثمانيين أحياناً باسم الطغرائي أوالتوقيعي، وكان آخر الأركان الأصلية الأربعة في الديوان الهمايوني. ومع صعوبة الجزم بالتاريخ الذي بدأ فيه النشانجي يحتل مكانه ضمن التشكيلات المركزية العثمانية فان وجود الطغراء على الوثائق في عهد اورخان الغازي إنما يؤكد الرأى القائل باحتمال وجود النشانجي منذ النصف الثاني من القرن الرابع عشر (٧٣). والأشك أن وجود هذه الوظيفة لدى الدول الاسلامية السابقة على دولة العثمانيين، والاسيما عند العباسيين تحت اسم التوقيعي، وعند السلاجقة العظام وسلاجقة الأناضول تحت اسم صاحب الطغراء أو الطغرائي، إنما يدلنا على مدى قدم ذلك الجهاز. وأول معلومات صريحة عن النشانجي نراها في قانوننامة الفاتح؛ إذ ذكرتِ أنه أحد أركان الديوان، وأن مكانه في البروتوكول [التشريفات] يتغير تبعاً لرتبته إذا كمان وزيراً أو بكلربكيا أو أمير سنجق، وإن النشانجي الذي يحمل رتبة أمير سنجق قد يتحول إلى رتبة البكاربكي، وأن مدرسي الداخل ومدرسي الصحن و دفتر دار المال قد يتولوا وظيفة النشانجي، وأن أبناءه يمكن تعيينهم ضمن عساكر المتفرقة براتب يومي قدره ٥٥ اقجه(٧٤). وكان لاستقرار النظم المركزية العثمانية وتطور الاجهزة البيروقراطيــة في القرن السادس عشر، وتعيين عدد كبير من المنشئين المقتدرين في عهد الفاتح الشغال ذلك المنصب أن تحول إلى وظيفة مهمة يُعتد بها. غير أن تضاؤل أهمية الديوان الهمايوني مع أواسط القرن السابع عشر اصطحب معه تطوراً جديداً كان في صالح رئيس الكتّاب بينما حدث العكس مع وظيفة النشانجي. فقد انتقل عدد كبير من مهام النشانجي إلى رئيس الكتّاب، حتى أصبح الأخير هو آمر النظام البيروقراطي بدلاً من النشانجي. واستمر الأمر على ذلك حتى تحولت

<sup>(</sup>۷۲) – كان درويش محمد باشا (ت ١٦٥٥م) عند ولايته على بغداد يصحب حاشيةَ قوامها ١٠,٠٠٠ رجل من اللونديــة وغلمــان الداخل (ايچ اوغلان) والأغوات (M. Cavid Baysun "Derviş Mehmed Paşa", /A, III, s. 548.).

T.Gökbilgin, "Nişancı",  $\emph{IA}$ , IX, 299 ve dv. : انظر- ( $^{
m YT}$ )

<sup>\*</sup> مدرس الصحن هو الذي يتولى التدريس لاحدى مدارس الصحن التي اقامها السلطان الفاتح حول جامعه وعرفت باسم كلية الفاتح، أو لاحدى مدارس صحن السليمانية التي أقامها السلطان سليمان القانوني حول جامعه. وهذا المدرس كان معدوداً من كبار المدرسين العلماء، ويتقاضى راتباً لا يقل عن خمسين اقجة يومياً.

<sup>(</sup>٧٤) - أنظر: قانوننامة الفاتح، ص ٣٩،٣٤،٣٣

وظيفة النشانجي في أواخر القرن الثامن عشر إلى وظيفة رمزية يتولى أمرها أحد الكتبة من فئة المعلمين (خواجگان)، إلى أن أُلغيت عام ١٨٣٦م، وتولى مهامها وصلاحياتها أمين الدفتر (دفتر اميني) وكاتب الطغراء (طغراكش).

أما مؤهلات النشانجية فقد تغيرت هي الأخرى مع مرور الوقت؛ فقد كان يجري تعيينهم في البداية من بين هيئة رجال العلم، ثم لم تلبث الدولة بعد ذلك أن فصلت عليهم أرباب القلم (قلم اربابي)، أي فئة الكتبة. وأخذت وظيفة النشانجي مع مقدم القرن السادس عشر تكتسب معالم اكثر وضوحاً، فكان الموظف من قلم الديوان (ديوان قلمي) يصبح أولاً رئيساً للكتاب ثم نشانجياً، فاذا لم يكن هناك مرشح مناسب جرى تعيين النشانجي من بين المدرسين.

وكان تعيين النشانجي على ثلاثة مستويات، فقد يكون برتبة وزير أو رتبة بكلربكي أو رتبة أمير سنجق. وتتقرر صلاحياته ومسئولياته ومكانه في البروتوكول تبعاً لرتبته. فاذا كان برتبة وزير تميز في الديوان الهمايوني على قاضي العسكر والدفتردار، وإذا كان لا يحمل رتبة الوزارة فلا يحق له أن يدخل "للعرض" بعد الديوان على الرغم من أنه عضو أساسي. كما كان يحدث أحياناً أن يُدمج منصب وزير القبة مع منصب النشانجي ليتحولا إلى منصب واحد يتولاه شخص واحد.

- صلاحياته ومسئولياته: تدلنا مجموعات القوانين (قانوننامه) العثمانية على أن أهم الأعمال التي يتولاها النشانجي هي كتابة الطغراء على الفرمانات والبراءات وغيرها من الوثائق الصادرة باسم السلطان من الديوان الهمايوني، وتشير نلك المجموعات إلى أن اسمي (توقيعى ونيشانجي) جاءا من هنا، وواقع الأمر أن هذه المهمة عمل روتيني في النهاية، إذ يمكن لأحد كتبة الديوان من ذوي الخط الحسن أن يكتب الطغراء على الوثائق التي تستلزم كتابتها. في حين أن قيام النشانجي بكتابة الطغراء على مئات الفرمانات والبراءات الصادرة عن الديوان كل يوم لم يكن بالأمر الهين، فالصلاحية الأساسية للنشانجي هي أن يساعد في حل المشكلات المتعلقة بالقوانين الغرفية باعتباره مفتي القانون (مفتىء قانون)، والأهم من كل ذلك هو سعيه لضمان دوران دولاب العمل بشكل متناغم باعتباره رأس البيروقراطية في مركز الدولة.

ويذكر التوقيعي عبد الرحمن باشا في قانوننامته التي ترجع إلى النصف الثاني من القرن السابع عشر أن كتابة الطغراء كانت من صلاحياته، وأن الأعمال المتعلقة بالقوانين كانت تجري في مقره هو، وإن الموظف المعروف باسم "المميز" كان يساعده في ذلك، وأن التصحيحات التي يتقرر أجراؤها على دفاتر الدفترخانة كانت من اختصاص النشانجي وحده بفرمان يصدر بذلك،

وأن براءات الجهات التي يصدرها قاضيا العسكر كانت توضع عليها الطغراء ثم تُرسل مع حافظ الكيس (كيسه دار) إلى أمين الورق (كاغد امينى)، وأن أحكام الشكاية [أي أوراقها] التي تصدر عن الديوان الهمايوني كان يتم إرسالها مجتمعة إلى النشانجي بعد أن يُجري عليها رئيس الكتاب المعاملة اللازمة ثم توضع عليها الطغراء، وأن القوانين العثمانية هي من مسئولية النشانجي، وأنه [أي عبد الحمن باشا] كان يُعرف باسم مفتي القانون (مفتىء قانون). كما ذكر عبد الرحمن باشا أن صلاحيات ومسئوليات النشانجي ومكانه في البروتوكول أمور تتفاوت بتفاوت رتبته، إذا كان وزيراً أو بكلربكياً أو أمير سنجق، وأنه لم يكن يدخل للعرض، ولم يكن هناك وقت معلوم للقائم بالصدر الأعظم، وأن الأنسب كان في الاستئذان أو لا ثم اللقاء (٧٠).

ومن المهام الأخرى التي تناط بالنشانجي اضطلاعه بترجمة الرسائل العربية والفارسية القادمة من الدول الاسلامية الأخرى وتقديمها. وكان النشانجي حتى عام ١٥٩٩ يرافق السلطان عند الخروج إلى الحرب، أما في ذلك التاريخ فقد رافق اوقچى زاده السردار الأكرم في الحرب، وقضى القانون بعد ذلك بان يكون النشانجي ممن يرافقون السردار الأكرم اثناء الحروب(٧١).

ومن المعروف أن النشانجي خلال المرحلة التي انتظمت فيها اجتماعات الديوان الهمايوني كان ممن يتصدرون البروتوكول، ويأخذ مكاناً في كافة مراسم الدولة.

- الدفترخانة (٧٧): وهي جهاز كان يعمل قديماً تحت إمرة النشانجي، ويتولى إمساك دفاتر تسجيل الأراضي والعقارات وسلجلات التيمار ومعاملات الأوقاف، ويقوم على حفظها. فالدفترخانة دائرة أساسية وأرشيف يُفتح ويغلق بخاتم الصدر الأعظم قبل وبعد انعقاد الديوان الهمايوني. وكانت منذ قيام الدولة العثمانية تأخذ مكانها دائما على مقربة من الديوان، حيث تتولى حفظ هذه الدفاتر والسجلات الخاصة باجتماعات الديوان، وتتلقى العرائض القادمة من موظفي الدولة، والشكاوى القادمة من الأهالي. غير أن أحداً لا يعرف التاريخ القاطع الذي ظهرت فيه الدفترخانة. وقد جاء في قانوننامة الفاتح التي ترجع إلى أواسط القرن الخامس عشر فيما يتعلق بأمر فتح الدفترخانة وغلقها عبارة تقول: "وليبق خاتمي الشريف عند الوزير الأعظم، فاذا دعا الأمر إلى فتح وغلق خزانتي ودفترخانتي والختم عليهما فليفعل ذلك في حضور الدفتردارين".

<sup>(</sup>٧٥) - أنظر: قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا، ص ٥١٥

Ahmet Resmî, Halifetü'r-rüesâ, 23; Uzunçarşılı, Merkez-Bahriye, 223. : انظر (۲۱)

Uzunçarşılı, *Merkez-Bahriye,* s. 95-110; Erkan Afyoncu, "Defterhane", *DİA,* IX.: الدفتر خانه أنظر (۷۷)

كما تشير القانوننامة إلى مكان أمين الدفتر (دفتر اميني) في البروتوكول، وإلى أنه في حالة الترقية يصبح دفترداراً، وتتعرض لكتبة الدفترخانة الآخرين(٧٨). ولما تمركزت البيروقراطية العثمانية واتسع نطاقها ابتداءاً من النصف الثاني من القرن الخامس عشر استتبع ذلك اتساع الدفترخانة، حتى زاد عدد الدفاتر المستخدمة فيها مع بداية القرن السادس عشر، وتضاعف حجم المعلومات التي تحتفظ بها. وكان لاشتراك أمين الدفتر وموظفي الدفترخانة الآخرين في الحروب الهمايونية التي وقعت كثيراً في عهد السلطان سليم الأول وعهد السلطان القانوني بوجه خاص، والنشاط الذي دب في عملية منح التيمارات، وقيام الدولة بثلاث عمليات لتسجيل الأراضي والعقارات على نطاق الامبراطورية خلال القرن السادس عشر أن تضاعف حجم العمل في الدفترخانة وزاد عدد العاملين فيها.

وأمين الدفتر (دفتر امينى) هو آمر الدفترخانة، ويتبع النشانجي أحد أعضاء الديوان الهمايوني. وكان حافظ الكيس (كيسه دار) هو مساعده الأول، فضلاً عن عدد من الكتبة والتلامذه (شاگرد) والملازمين (ملازم) كانوا يعملون تحت إمرته. وهؤلاء الموظفون كان يجري تعيينهم بتوصية من أمين الدفتر، ويتقاضى قسم منهم رواتبه على شكل علوفات، أما القسم الآخر فكان من أصحاب التيمار. وكانت تجري عملية تعليم وتدريب الموظفين المقرر عملهم داخل الدفترخانة وحصولهم على القدر اللازم من المعارف والمهارات الأساسية داخل الدفترخانة نفسها، من خلال العلاقة بين الأعلى والأدنى. وأهم المميزات المطلوبة فيهم هي تعرفهم على دقائق حرفة الكتابة والانشاء، واجتنابهم القيام بتحريفات في الأوراق الرسمية، وعدم إفشاء اسرار الدولة. ولوحظ أن عدد العاملين في الدفترخانة منذ القرن السادس عشر وحتى أواسط القرن السابع عشر كان في اطراد مستمر، حتى أصبح يتراوح بين ٥٥-٩٠ موظفاً، ثم لم يلبث أن أخذ في التناقص بعد ذلك(٢٩).

- نظام العمل في الدفترخانة: كانت الدفتر خانة من أكثر الدوائس الرسمية ازدحاماً بالعمل داخل أجهزة الدولة المركزية، ولأنها تتلقى العرائض والطلبات القادمة من الأجهزة المركزية الأخرى لنقلها إلى الديوان الهمايوني فكانت هي المكان الذي يُسأل فيه باستمرار عن الاجراءات والمعاملات الخاصة بالفترات السابقة.

<sup>(</sup>٧٨) - أنظر قانوننامة الفاتح، ص ٤٦،٤٤،٣٦.

Feridun Emecen, "Sefere Götürülen Defterlerin Defteri", *Prof.Dr. Bekir Kütükoğlu'na* : انظر الاطر الاطر الاطر الاطر الاطراق العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام العام

وكانت عملية تسجيل وحصر الأراضي والعقارات [ويطلق عليها في الاصطلاح العثماني: تحرير] هي أهم أعمال الدفترخانة، وهي إجراء يجري عقب فتح البلد وضَمِّه لأراضي الدولـــة مباشرة، وعندئذ يتقرر الوضع القانوني لتلك المنطقة، أي حصر أنواع [التيمار والوقف والملك] من الأراضي وحاصلاتها وضرائبها. وهذا التسجيل الأولى كان مهما للغاية. وعمليات التسجيل بما تعنيه من حصر مساحي لكافة الممالك العثمانية على مراحل معينة قد أصبحت فيما بعد عملاً مكلفاً يقتضي موارد مالية كبيرة وطاقة عمالة واسعة ومهارات عالية. ففي القرن السادس عشر الذي يمثل عهد قوة الدولة كانت تجرى تلك العملية بفواصل زمنية معينة، بينما لم تحدث بانتظام في القرن السابع عشر. ويشير لطفي باشا إلى ضرورة تكرار عملية التسجيل كل ثلاثين سنة حتى نتأكد صحتها، وألى أهمية التحقق من صحة المعلومات التي هي أساس العملية(٨٠). ويقوم بها فريق كبير من موظفى المركز والموظفين المحليين، وعلى رأسهم مسئول يطلق عليه اسم (ايل يازيجي) أو (محرر ولايت) أي كاتب الولاية أو محررها، ويساعدهم باستمرار قاضي المنطقة، فيطوفون في كل مكان ويطلعون على كافة الوثائق الموجودة في أيدي الأهالي، ويسجلونها ويحصرون اعتراضاتهم. ثم تنقل تلك المعلومات إلى استانبول وتجري مقارنتها بما هو مدون في الدفاتر القديمة (دفتر كهنه)، ويقومون هناك بعمل نسختين لعملية التسجيل الجديدة في دفترين مستقلين. والنسخة الثانية يضعون على صدرها طغراء السلطان ثم ترسل إلى بكاربكي الولاية المعنية حتى يرجع إليها عند اللزوم، بينما تُحفظ النسخة الأولى في الدفترخانة. فاذا ظهرت فروق بين الدفترين مع مرور الوقت اثناء التطبيق كانت تصدر الفرمانات والفتاوى بالرجوع إلى نسخة الدفترخانة.

وكان يُمسك بها عدد من الدفاتر تحت اسم (مُفصل واجمال وروزنامجه و دَر دُست) وغيرها، فتشكلت تبعاً لتلك الدفاتر دوائر خاصة بمسكها. وكان السنجق هو الوحدة الأساسية في التقسيم الاداري، وهذه الدفاتر هي التي تسجل بها كافة التفاصيل المتعلقة بتسجيل (تحرير) الأراضي، إذ تضم أسماء السكان المكلفين بدفع الضرائب فرداً فرداً، والوضع القانوني للسنجق والضرائب المستحقة عليه، كما تضم في بدايتها بوجه عام قانوننامة السنجق نفسه(٨١). ودفاتر الإجمال يجري

 <sup>(</sup>٨٠) - "ومن القانون أن يتولى الديوان ضبط دفاتر الرعايا، وتجري عملية التحرير مرة كل ثلاثين عاماً، فيتم استخراج أسماء الموتى والمرضى من الدفائر ويعاد التسجيل من جديد" (آصفنامه ، ص٤٠).

<sup>(</sup>٨١) - للتعرف على قانوننامات الأراضي أنظر:

إعدادها مع الاستعانة بدفاتر المفصل، فتذكر الموارد الخاصة بالدولة والمتصرفين عليها، والوحدات الادارية الموجودة في السنجق ومجموع الدخل الذي يأتي منها. أما دفاتر الروزنامجه فكانوا يستخدمونها لتدوين المعاملات اليومية، كما يسجلون فيها براءات التيمار التي يجري إعدادها بسبب التعيينات الجديدة (توجيه) والترقيات والنقل وغير ذلك. بينما كانت دفاتر الدردست" تضم قوائم الأماكن التي تشكل نواة التيمار، والتغيرات التي تطرأ عليها، ومن ثم فان هذه الدفاتر كانت تيسر كثيراً عملية تتبع التيمارات المحلولة [الشاغرة] عن أصحابها.

وتجري المعاملات والاجراءات الرسمية في الأقلام اعتماداً على تلك الدفاتر، ويُشار إلى التغيرات الطارئة على هوامشها. وكان اجراء التغيير على قيود الدفاتر أو القيام بعملية تصحيح فيها من صلاحيات النشانجي وحده، يقوم بها بناءاً على فرمان من السلطان. وكان يكتب في ركن من الفرمان الصادر خطاباً إليه والمكتوبة طغراؤه من قبل الصدر الأعظم عبارة "فليحضر دفتره" (دفترى كله)، ثم يُرسل الفرمان إلى أمين الدفتر، فيقوم الأخير بتسليمه إلى حافظ الكيس (كيسه دار) حتى يسلمه هو الآخر إلى النشانجي. وبعد أن تتم عملية التصحيح في الدفتر يعاد إلى موضعه، حيث يضع أمين الدفتر إلى جانبه فرمان التصحيح المذكور (٨٢).

وكان من الأمور المعتادة أثناء الحرب أن يخرج مع الجيش عدد من دفاتر الدفترخانة المخاصة بفترة معينة، فتنقل ضمن تدابير أمن مشددة، ويجري فيها تسجيل التيمارات الممنوحة، واجراء التغييرات الأخرى في وقتها ومكانها.

وتُحفظ الدفاتر داخل الدفترخانة في صناديق مرتبة تبعاً لأسماء الايالات. ونظراً لأن الدفترخانة ذات صلة وثيقة باعمال الديوان وتابعة للنشانجي فقد كانت توجد حتى القرن الثامن عشر بجوار المبنى المعروف باسم "تحت القبة" (قبه آلتى) الذي ينعقد فيه الديوان الهمايوني، ثم انتقلت بعد ذلك التاريخ الى "سراي ابراهيم باشا" في حي السلطان أحمد، ثم لم تلبث بعد تأسيس "نظارة الدفتر الخاقاني" (دفتر خاقاني نظارتي) عام ١٨٧١م أن انتقلت إلى تلك النظارة.

ولاتزال الدفاتر المختلفة الخاصة بالدفترخانة محفوظة في مكانين؛ أحدهما يضم القسم الأكبر منها وهو "أرشيف رئاسة الوزراء العثماني" في استانبول، والقسم الثاني منها في "ارشيف

Ö.L.Barkan, *Kanunlar*; H.W. Loowry, "The Ottoman Liva Kanunnâmes contained in the Defter-i Hakani", *OA*, II, İstanbul 1981, s. 43-74; Ahmet Akgündüz, *Osmanlı Kanunnâmeleri*, İstanbul 1990-1993, II-VI.

<sup>(</sup>٨٢) - أنظر قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا، ص ٥١٥

السجلات القديمة" (قيود قديمه ارشيفي) التابع للمديرية العامة للمساحة والشهر العقاري (طابو كاداسترو كنل مديرلكي) في انقرة(٨٣).

# رابعاً- أقلام الديوان الهمايوني

1- رئيس الكتّاب: وهو الشخص الذي يأتي ترتيبه بعد "الأركان الأربعة" (اركان اربعه) في الديوان الهمايوني [الوزراء وقاضيا العسكر والدفتردارون والنشانجي]، وهو الآمر على كافة أقلام الديوان، والمسئول عن المعاملات والاجراءات الجارية فيه، ومن ثم زاد نفوذه وحظي بالأهمية منذ القرن الخامس عشر إلى القرن التاسع عشر، حتى تغير لقبه في النهاية ليتحول إلى ناظر الخارجية. وعلى الرغم من أننا لا نعلم متى ظهرت وظيفة رئيس الكتّاب إلا أن اشارة قانوننامة الفاتح إلى وضعها القانوني ومهامها، ثم دقة أسلوب وثائق الفترة المبكرة وسلامة تعابيرها إنما تدلنا على أن تلك الوظيفة كانت موجودة في الدولة العثمانية منذ وقت مبكر. وقد كان يوجد في الدول الاسلامية والتركية قبل العثمانيين قام وآمر للمعاملات يُناظر رئيس الكتاب أطلقوا عليه اسم ديوان الانشاء وديوان الرسائل.

وكان رئيس الكتاب مطلعاً بحكم وظيفته على أكثر الأوراق سرية في الدولة، واقفاً على كافة الأمور الخارجية والداخلية، مما جعله باستمرار صاحب الكلمة في المجال السياسي والديبلوماسي على السواء. فقد كان سفراء الدول الأجنبية ومترجموها يتحدثون عنه باعتباره المسئول عن الشئون الخارجية.

وواقع الأمر أننا لو وضعنا في الاعتبار أن رئيس الكتاب كان حتى القرن التاسع عشر هو الآمر على قلم البكلكجى (بكلكجى قلمى) وقلم الرؤس (رؤس قلمى) وقلم التحويل (تحويل قلمى) وقلم الآمدي (آمدى قلمى) لأدركنا بسهولة أنه لم يكن مسئولاً فحسب عن الأمور الخارجية، بل كان يشرف على كافة المعاملات والاجراءات المتعلقة بامور الأوقاف ومنح التيمارات والتعيين في الوظائف الكبيرة والصغيرة والمكاتبات المتبادلة مع الدول الأخرى وغيرها من الأمور الجارية في تلك الأقلام. ولما حظيت الديبلوماسية بأهمية عظيمة بعد القرن السابع عشر، وكان رئيس الكتاب هو أكثر المسئولين معرفة بها كان ذلك من الأمور التي جعلته في وضع الناظر الوزير المسئول عن الشئون الخارجية بصورة مباشرة.

<sup>(</sup>٨٣) - للتعرف على أنواع دفاتر الدفترخانة في الأرشيف العثماني والقائمة الخاصة بها أنظر:
Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, Ankara 1992, s. 184-230.

وبعد أن يستكمل رئيس الكتاب تعليمه الأساسي كان يجري تدريبه وتنشئته داخل أقلام الديوان، فاذا تميز على أقرانه تحول من كاتب تذاكر (تذكره جي) إلى رئيس كتاب. وقد نصت قانوننامة التوقيعي (توقيعي قانوننامه سي) في القرن السابع عشر تحت عنوان (قانون رئيس الكتاب افندي) على أن من مهامه التوقيع بالحرف الأول على الأحكام والبراءات الصادرة عن الديوان الهمايوني بعد تصحيحها، وإعداد الرؤس [أوامر منح الوظائف والرتب] والتلخيصات إعلى عروض الصدر الأعظم الموجهة إلى السلطان]، والاشراف على ترجمة الرسائل، وتصحيح الرسائل الصادرة عن الديوان. كما نصبت على أنه في حالة غياب كبير التذكرجية (بيوك تذكره جي) أن يقوم رئيس الكتاب بتلاوة العرائض بدلاً منه، وكتابة البويرلدي على الكتابات المتعلقة بالقانون في داره هو ثم تقديمها للصدر الأعظم، ووضع التلخيصات التي كتبها داخل كيس ثم تقديمها للصدر الأعظم قبل الشروع في سماع الدعاوي في اجتماعات الديوان. وكان يرتدي مثل بقية كتبة الديوان قفطاناً من الصوف تحته آخر من القطن، ويضع على رئسه ما يُعرف باسم (مُجَوَّره) أو (سليميه). وهو على الرغم من عدم حصوله على رتبة إلا أنه يتقدم على كافة معلمي، أي كتبة الديوان (خواجكان ديوان) ما عدا الدفتردارين، وعلى كتبة المالية على كافة معلمي، أي كتبة الديوان مبكراً وينصرف منه متأخراً (١٤٠٠).

وعندما يصاحب رئيس الكتاب الصدر الأعظم في الحرب كان يترك في استانبول وكيلاً عنه يُعرف باسم رئيس الركاب (ركاب رئيسي)، وهو في الغالب كبير التذكرجية (بيوك تذكره جي). واذا جرت ترقيته كان يتحول حسب قانوننامة الفاتح إلى نشانجى أو دفتردار. فهناك جلال زاده مصطفى چلبى وفريدون بك وحمزة باشا واوقچى زاده كانوا رؤساء كُتّاب، ثم ترقوا إلى نشانجى. كما أن هناك من ترقوا من وظيفة النشانجى والدفتردار إلى الوزارة والبكلربكية، بل وإلى الصدارة العظمى، مثل رامي محمد باشا وراغب باشا وخليل حامد باشا، الذين كانوا رؤساء كتّاب. وهناك أيضا من رؤساء الكتاب من جرى عزلهم ونفيهم، بل وحتى إعدامهم لتهم أسندت إليهم.

كان رئيس الكتاب تابعاً للنشانجي أحد أركان الديوان، ولكن عندما فقد الديوان الهمايوني أهميته ابتداءًا من أواسط القرن السابع عشر وتحولت أمور الدولة إلى الباب الأصفي (باب آصفي) أصبح النشانجي في الدرجة الثانية، بينما تقدم عليه رئيس الكتاب، فقد كشف رئيس

<sup>(</sup>٨٤) - أنظر قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا، ص ٥١٧-٥١٨.

الكتاب رامي محمد باشا عن مهارة فائقة في المفاوضات التي جبرت في معاهدة قارلوفجة عام ١٦٩٩م مما جعل ذلك المنصب يأخذ وضعاً بارزاً. وابتداءًا من أوائل القرن الثامن عشر كان يقوم كل يوم باعداد التلخيصات والكتابات اللازمة في الباب الأصفي، وبعد أن يُطلع الصدر الأعظم عليها يرسلها إلى السراي. وكان من صلاحياته أن يضع كلمة أو أشارة "صبح" على الكتابات التي يحررها هو، مما يعني أنه هو الذي أعد تلك الأوراق، أو اطلع عليها وتأكد من صحة كتابتها. وفي أواخر ذلك القرن كانت الفرمانات التي تحمل الطغراء ولا تحمل تلك الاشارة لا يعتد بأمرها. وكان رئيس الكتاب مكلفاً بقراءة الخطوط الهمايونية (خط همايون) التي يرسلها السلطان من حين لآخر إلى الصدر الأعظم على مسامع هيئة الديوان.

وعلى ذلك نرى أن رئيس الكتاب في القرن الثامن عشر أصبح – مع بقائه على رأس أقلام الديوان الأخرى – اكثر المسئولين صلاحية في الشئون الخارجية بوجه خاص، فقد كان هو الواسطة بين الباب العالي (باب عالى) وبين ممثلي الدول الأجنبية والسفراء ومترجميهم، فاصبح على ذلك النحو هو المسئول الأول عن الشئون الديبلوماسية ضمنياً. ورغم اتساع هذه الصلاحية فلم يكن رئيس الكتاب معدوداً ضمن أركان الدولة حتى عام ١٨٣٦م الذي أصبح فيه وزيراً للخارجية، بل كان واحداً ضمن رجال الباب العالي. لأن أركان الدولة من حقهم أن يُدلوا برأيهم في الديوان ويتصدروه عند الجلوس. أما رئيس الكتاب فلم يكن من حقه في ديوان الصدر الأعظم أن يفعل ذلك، كما كان يجلس فوق سجادة على الأرض وليس على الأريكة. وكانت لرئيس أن يفعل ذلك، كما كان يجلس فوق الخاصة بالصئرة الهمايونية (صرهء همايون)؛ فقد كان عليه في اليوم السابق على خروج محمل الصرة أن يحمل إلى السراي الرسالة الهمايونية (نامهء همايون) التي حررت في الباب العالي إلى أمير مكة، فيُسلمها لمن يدعى اغا السراري (قيزلر اغاسى)، وتجري هناك مراسم إلباسه الكرك تكريماً له. كما جرت العادة عند عزل شيخ الاسلام أن يقوم رئيس الكتاب بتبليغه ذلك الأمر، وليس رئيس الجاويشية (جاوش باشى) تقديراً لمكانته.

وقد عُرفت دائرة رئيس الكتاب باسم قلم الرئيس (رئيس قلمى)، وأهم مساعديه هو حافظ كيس الرئيس (رئيس كيسه دارى)، الذي كانت مهمته المحافظة على الأوراق في قلم الرئيس وإدارة المعاملات والاجراءات وايصال الأوراق التي تحمل كلمة (رسيد) أي "صَحّ" إلى الجهة المعنية بها، وتحصيل الرسوم الخاصة بالقلم، وتقديم معلومات مكتوبة حول المعاملات

والتطورات الخاصة بالصدارة العظمى والمناصب المنوطة بها(٨٥). كما كانت أقلام التحويل والرؤس والآمدي وقلم البكلكجي على رأسها بمثابة أقلام معاونة لرئيس الكتاب(٨٦).

#### ٢- الأقلام الأساسية

- قلم البكلكجى أو قلم الديوان: وهو أول أقلام الديوان الهمايوني وأهمها، غير أننا لا نعلم متى تأسس. ويذكر أحمد رسمي أفندي أنه ظهر بعد عام ١٦٥٠م، ومع ذلك فهناك وثائق تسبق هذا التاريخ وردت فيها كلمة (بكلكجي). فالواقع يقتضي أن يوجد لدى العثمانيين منذ تشكيل الديوان الهمايوني قلم يشبه قلم البكلكجي، حتى ولو كان مختلفاً في الاسم. وهذا القلم كان هو الادارة التي تتولى الاحتفاظ بقرارات الديوان الهمايوني، وتتولى تحويل الأوراق الخاصة بالموضوعات التي نوقشت فيه إلى الجهة المعنية، وتقوم بكتابة النسخ اللازمة من الأوامر والأحكام الصادرة. كذلك فان تنظيم معاملات الديوان في غير مجال الشرع وتقديمها للجهات المعنية، وإمساك دفاتر الديوان، وإعداد نصوص المعاهدات والفرمانات والخطوط الهمايونية والرسائل الهمايونية كانت من مهمات ذلك القلم. ويذكر دوسون أن إعداد النظم والقوانيسن العسكرية والمدنية والاحتفاظ بالمعاهدات المعقودة مع الدول الأجنبية، وإصدار كافة الأوامر والفرمانات في غير النواحي المالية كان من اختصاص قلم البكلكجي(٨٧). ويقوم قلم البكلكجي بامساك عدد من الدفاتر التي ظهرت في تواريخ مختلفة مثل:

دفاتر الاحكام، ودفاتر المهمة، ودفاتر الشكاية القديمة (عتيق شكايت)، ودفاتر المهمة السرية (مهمهء مكتوم)، ودفاتر مهمة مصر، ودفاتر الرسائل الهمايونية (نامهء همايون)، ودفاتر المقاولات (مقاوله نامه)، ودفاتر الامتياز، ودفاتر المقتضى، ودفاتر التوجيهات المدنية (توجيهات مُنكيه) أي التعيين في الوظائف المدنية، ودفاتر الكنائس، ودفاتر الشهبندر، ودفاتر مجلس التنظيمات (مجلس تنظيمات) وغير ذلك.

والبكلكجي هو آمر ذلك القلم، ويساعده موظف باسم حافظ كيس البكلكجي (بكلكجى كيسه دارى)، إذ كان هذا الأخير مسئولاً عن كتابة الأوراق ومتابعة المعاملات والاجراءات، والاشراف على الكتبة الآخرين في القلم. كما كان يضم القلم مميزاً يقوم بمراجعة ما حرره الكتبة، وموظفاً

Uzunçarşılı, Merkez-Bahriye, s. 245. : انظر - (۸۵)

<sup>(</sup>٨٦) - لرئيس الكتاب أنظر:

Uzunçarşılı, *Merkez-Bahriye*, s. 245 s.242-48; İnalcık, "Reis-ül-küttab" *İA*, IX, 671-683. d'Ohsson, *Tableau Général de l'Empire Ottomane*, VII, 160: انظر (۸۷)

يُعرف بالـ (قانونجي) يتابع انسجام الأوامر والأحكام الصادرة مع القوانين والنظم، وموظفاً يُعرف بالـ (إعلامجي) يقوم بتنظيم تقارير عن الأعمال الجارية في الدوائر المختلفة. وقد جرى عام ١٨٧٢م تنظيم لقلم البكلكجي، وأصبح بموجبه يتشكل من حافظ الكيس وموظف القانون الذي يعمل تحت إمرة المميز، وموظفين اثنين باسم (مقابله جي)، وآخرين باسم (خلاصه مأموري)، و (باش دفتري) واحد، واربعة آخرين باسم (دفتري)، وعدد كبير من الكتبة. وهؤلاء الموظفون كانوا يبلغون اربعين رجلاً ومقسمين إلى ثلاث فئات. كما كان يوجد إلى جانب هؤلاء عدد كبير من الملازمين. وقد استمر القلم حتى نهاية الدولة العثمانية، وذكرته السالنامات، أي التقاويم الرسمية (۸۸).

- قلم التحويل: ويطلق عليه أيضا قلم النشان أو الكيس، وكانت تُمسك فيه: أ) براءات تعيين قضاة الايالات المعروفين باسم الموالي، وبراءات الوزراء والبكلربكية وأمراء السناجق. ب) مدونات وسجلات الزعامات (زعامت) والتيمارات. فعندما يُمنح أحدهم زعامة أو تيماراً كانت تُرسل أوراقه أولاً إلى الدفترخانة حتى تُوضع عليها المعلومات اللازمة، ثم تُرسل إلى قلم التحويل.

ففي هذا القلم تُعد براءات تعيين الوزراء والبكلربكية وأمراء السناجق، وتُعد معها فرمانات التوجيه [أي التعيين] التي تُقدم معها، وتذاكر التحويل (تحويل تذكره لرى) اللازمة لمنح التيمارات والزعامات المحلولة، أي الشاغرة. ويقوم القلم بتحصيل رسم معين على بعض الوشائق التي يُصدرها، فيحصل رئيس الكتاب على قسم من حاصلات ذلك الرسم. وكان حافظ كيس التحويل (تحويل كيسه دارى) هو آمر قلم التحويل.

ونلاحظ بعد تنظيم جرى على ذلك القلم عام ١٢٨٩هـ (١٨٧٢م) أنه كان يضم عدداً من الكتبة والملازمين يعملون تحت إمرة حافظ كيس القلم والمميز. وأقر التنظيم مهام القلم في تقديم الرتب والمناصب بداية من قضاء العسكر حتى قضاء إزمير، ومنح الجرايات من نوع "آرپه لق"، وإصدار البراءات الخاصة بالتيمارات والزعامات وبراءات التملك (ملكنامه) والإعفاء (معافنامه). فبعد أن يقوم المميز وحافظ الكيس بفحص الأوراق القادمة وتصحيحها تُرسل إلى قلم

M. İpşirli "Beylikçi", DİA, VI, 78-79. : للمزيد من المعلومات أنظر (٨٨)

البكلكجي، وبعد أن يطلع عليها البكلكجي في النهاية توضع عليها كلمة "فلْيُكتب" (يازيله)، ثم يُكتب الفرمان الخاص بها. وكان قلم التحويل يحتفظ بالمئات من الدفاتر حول تلك الموضوعات(٨٩).

- قلم الرؤس: وكان يقوم بناءاً على التذاكر الصادرة عن الدوائر المعنية باعداد براءات وفرمانات تعيين موظفي الأوقاف والقائمين على الخدمات الدينية، والكتبة في كافة الأقلام كباراً وصغاراً، وأغوات السراي وخدامه، ومحافظي القلاع وجنودها(٩٠). ويقوم هذا القلم بتسجيل كافة المعاملات في دفاتر الرؤس، وتعد البراءات التي ستقدم إلى الأشخاص استناداً على وثائق الرؤس التي يصدرها هذا القلم.

ونظراً لأنه كان من اكثر اقلام الديوان الهمايوني ازدحاماً بالمعاملات فقد كان يضم عدداً من الكتبة والتلامذة (شاگرد) وغيرهم وصل في القرن الثامن عشر إلى مائة وخمسين موظفاً.

ويقوم قلم الرؤس بامساك ثلاثة أنواع من سندات الرؤس، الأول لشيخ الاسلام وقاضي استانبول وقضاة البلاد الثلاثة (بلاد ثلاثه) (اوسكودار، ايوب، غلطه)، والثاني للعاملين في الأوقاف التي يشرف عليها أغا دار السعادة، والثالث للعاملين في القلاع، أما سندات رؤس العاملين بالأوقاف التي يشرف عليها الصدر الأعظم والطوائف العسكرية المختلفة فلأنها تُقدم من الجيش أثناء اشتراك الجنود في الحرب فقد كان يطلق عليها اسم "رؤس الجيش" (اردو رؤسلرى). بينما كانت رؤس الركاب الهمايوني (ركاب همايون رؤسلرى) تتقسم إلى قسمين؛ رؤس الروزنامجه الصغيرة (كوچوك روزنامجه رؤسلرى) ورؤس قلم المشاة (بياده قلمى رؤسلرى).

- قلم الآمدي: وهو القلم الرابع ضمن أقلام الديوان الهمايوني، وتأسس في القرن الشامن عشر. وكانت مهمته الاضطلاع بالتلخيصات والتقارير (تقرير) التي يكتبها الصدر الأعظم للسلطان وكافة المكاتبات التي تُرسل إلى الدول الأجنبية، والاحتفاظ بها أو بصور منها. كما كان يتولى الآمدي عملية تبييض ما هو مهم من الكتابات التي يكتبها رئيس الكتاب إلى الصدر الأعظم، أو يكتبها الصدر الأعظم إلى السلطان مباشرة. فلما انتقلت إدارة الدولة إلى الباب العالي أصبحت تتم أغلب مكاتبات الصدر الأعظم عن طريق قلم الآمدي. ولما أقامت الدولة سفارات

Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, s. 122-141. : التعرف على تلك الدفاتر أنظر: (٨٩)

أنظر: . [٩٠] - أنظر: , "Reis-ül-küttab, أA, IX, 675"

دائمة لها في أوربا بعد عام ١٧٩٣م كانت مهمته الاحتفاظ بسجلات النقارير (راپور) القادمة من السفراء، وحل شفرتها وكتابة الرد عليها. فازدادت أهميته، وظل قائماً حتى نهاية الدولة العثمانية. ٣- الأقلام التابعة

- قلم التشريفات: عُرفت التشريفات [البروتوكول] باصولها وقواعدها في الدولة العثمانية من قديم، غير أن تنظيمها كادارة لم يظهر إلا في عهد السلطان سليمان القانوني. إذ زادت قواعدها وأصولها في السراي وفي الديوان الهمايوني والمجالات الأخرى على السواء لتتلائم مع كبر حجم الدولة وزيادة هيبتها، واقتضى الأمر أن تكون هناك إدارة مسئولة تتولى مهمة التشريفات حتى لا يقع في المراسم والاحتفالات ما يسيء إلى هيبة الدولة ومكانة رجالاتها. وكانت المجالات والمناسبات التي طبقت فيها قواعد التشريفات عند العثمانيين جد متباينة؛ فهناك الاحتفال بجلوس السلطان على العرش، والاحتفال بتمنطقه السيف، ومناسبات ميلاد ووفاة الأمراء والأميرات، وأعراس الأميرات، وختان الأمراء، والخروج إلى الحرب والعودة منها، وإقلاع الاسطول البحري أو تدشين إحدى السفن، وتوزيع العلوفات إلى الرواتب] على الجند، والاجتفال بالاعياد والموالد، واستقبال السفراء، وارتداء الخلعة بمناسبة التعيين في الوظائف، والاجتماعات المختلفة التي تقام في السراي وغيرها من الأمور الكثيرة التي تطبق فيها أصول التشريفات. وكان مسئول التشريفات (تشريفاتجي) تابعاً في أول الأمر للديوان الهمايوني، ثم جرى نقله في زمن السلطان أحمد الثالث الى "باب الباشا" (پاشا قاپيسي).

وكان يتكون قلم التشريفات من رئيسه التشريفاتجي ثم حافظ كيس التشريفات (تشريفات كيسه دارى) وخليفة التشريفات (تشريفات خليفه سى) وموظف القفطان (قفطانجى باشى) ومساعد حافظ الكيس (كيسه دار يماغى) وعدد من التلاميذ يمكنهم بعد التدريب أن يحلوا محل مساعد حافظ الكيس عندما يشغر. ويمسك قلم التشريفات ثلاثة دفاتر رئيسية، أحدها باسم دفتر اليومية (يوميه) والثاني باسم دفتر المفصل (مفصل) والثالث للأمور المتفرقة (متفرق). والنوع الأول كان يتتبع تاريخ اليوم، فيسجل أسماء الأشخاص المقدمين للسلطان، والخلع التي حصلوا عليها، ويوجز المصروفات التي أنفقت على الولائم، واستقبال السفراء ومراسم الديوان الهمايوني. أما الثاني وهو دفتر المفصل فكان يسجل بالتفصيل مراسم جلوس السلطان على العرش، ومراسم التهاني في الأعياد، ومواكب الموالد، واستقبال السفراء، وموكب تقليد السيف للسلطان، وموكب الصيرة، ومراسم الجنازات، ودواوين صرف العلوفة والعرض، وأصول التشريفات التي تجري على كبار

رجال الدولة. بينما يسجلون في دفاتر الأمور المتفرقة أنواع الخلع المقدمة وعددها والأقمشة المشتراة ونفقات الولائم وغير ذلك.

وتُحفظ دفاتر التشريفات في الخزانة، فاذا دعا الأمر للنظر في شئ، أو ظهر اختلاف حول أمر من الأمور أخرجت للنظر فيها(٩١). وهناك عدد من كتب التشريفات المعتبرة وضعها رجال عملوا في وظيفة التشريفات، أو اشخاص كان لهم شغف بها. ومن أشهر تلك الكتب كتاب وضعه نائلي عبد الله باشا (ت ١٧٥٨م) تحت اسم "مقدمة في قوانين التشريفات" (مقدمهء قوانين تشريفات) (٩٢)، وآخر وضعه محمد بن أحمد بعنوان "دفتر التشريفات" (تشريفات دفترى) (٩٢)، والخر وضعه أسعد افندي باسم "التشريفات القديمة" (تشريفات قديمه) (٩٤).

- قلم تسجيل الوقائع (وقّعه نُويِسلِك): بدأت كتابة التاريخ الرسمي عند العثمانيين بما عُرف بكتابة الشهنامة (شهنامه جيلك). ومع وجود بعض المحاولات في هذا الموضوع على أيام السلطان الفاتح والسلطان بايزيد الثاني إلا أن ظهور ذلك الجهاز بالمعنى الحقيقي وقع في عهد السلطان سليمان القانوني. وكتابة الشهنامة -التي هي نوع أدبي وتاريخي يرجع أصله إلى ايران السلطان سليمان القانوني، وكتابة الشهنامة -التي هي نوع أدبي وتاريخي يرجع أصله إلى ايران أحداث السراي وأعمال السلاطين ورجالهم في أسلوب أدبي لا يخلو من الإطراء والمبالغات. وقد تولى هذه الوظيفة منذ أو اسط القرن السابع عارف چلبي (تولى هذه الوظيفة منذ أو اسط القرن السادس عشر حتى أو اسط القرن السابع عارف چلبي (ت ١٩٦٩هـ) وافلاطون (ت ١٩٧٩هـ) وسيد لقمان (توفي بعد عام ١٠١٠هـ) وتعليقي زاده (ت ١٩٨٠هـ) وغني زاده نادري (ت ١٩٦٠هـ) ومُلهمي ابر اهيم (ت ١٩٠٠هـ)، وهؤلاء كتبوا شهناماتهم نثراً وشعراً، وصلنا البعض منها. ويتبوأ كاتب الشهنامة سيد لقمان مكانة متميزة بين هؤلاء الكتاب. وكانت الأحداث المروية في الشهنامات يجري تصويرها وتزيينها في الغالب بالنميات الطريفة، مما أضفي على تلك الآثار أهمية خاصة.

أما في أوائل القرن الثامن عشر فقد تشكل قلم كاتب الوقائع (وقعه نويس قلمى) بين أقلام الديوان الهمايوني. ومن هنا كان التفكير في اختيار كاتب الوقائع من صفوة المعلمين (خواجگان)

<sup>(</sup>٩١) - للتعرف على تواريخ أنواع الدفاتر الخاصة بقلم التشريفات في الديوان الهمايوني أنظر: Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, s. 148-150.

<sup>(</sup>٩٢) - أنظر مكتبة مجمع التاريخ التركي بأنقرة مخطوط (رقم ٢٠).

<sup>(</sup>٩٣) - أنظر مكتبة جامعة استانبول (٣.٧.9810)

Teşrîfât-ı Kadîme, İstanbul 1287. : انظر - (٩٤)

ممن يجيدون قرض الشعر ويبدعون في الانشاء. كما كان يحدث أحيانا أن يتولى هذه الوظيفة أحد العلماء البارعين في الانشاء. واستمرت تلك الوظيفة من أوائل القرن الثامن عشر حتى أوائل القرن العشرين لمدة متصلة بلغت مائتي عام، وتولاها عدد من المشاهير، هم: نعيما وراشد وكوچوك چلبي زاده عاصم وسامي وشاكر ورأفت وحفظي وصبحي وعزي وشفيق ورحمي وحاكم ومحمد سعيد وعبيد الله وبهجتي وسليمان منلا وأنوري وأديب وخليل نوري وواصف ويرتو وعامر والمترجم عاصم وشانى زاده عطاء الله وأسعد أفندي ومحمد رجائي أفندي وجودت باشا ولطفي أفندي وعبد الرحمن شرف بك. وقد ظلت التواريخ التي كتبها أغلب هؤلاء الكتاب على شكل مسودات، فكان يستخدم الخلف مسودات السلف، فيدرجها في تاريضه. وهناك قسم كبير من تلك التواريخ اكتفى بنقل الظاهر فقط من الأحداث، وسجّل عمليات التعيين في الوظائف والتغييرات في نظم الدولة والمراسم والاحتفالات، ومن ثم كان الكُتَّاب دائمي الشكوي لحرمانهم من الاطلاع على الوثائق الرسمية واستخدامها، ومن استخفاف رجال الدولـة بالمهمـة الموكلة البهم. ولكن على الرغم من ذلك ظهر كُتَّاب وقائع مثل خليل نورى بك وواصف أحمد أفندي وجودت باشا استطاعوا أن يستخدموا تلك الوثائق. ولاشك أن للمؤرخ جودت باشــا مكانــة متفردة بين هؤلاء المؤرخين، فقد برع في استخدام وثائق الأرشيف وتحليل ونقَّد الأحداث وعقَّد المقارنة مع المصادر الشرقية والغربية، وعَبّر عن كل ذلك بلغة تركية سليمة أسلوباً ونحواً. غير أن ظهور "تقويم الوقائع" وهي أول جريدة رسمية في الدولـة كـان بمثابـة ضربـة قاصمـة لوظيفـة كتابة الوقائع، فقد شرعت تلك الجريدة في عرض أخبار التوجيهات [أي التعيين في الوظائف] يوماً بيوم، بعد أن كانت تحتل مكاناً مهماً في تواريخ كتاب الوقـائع، وبالتـالى تدنـت وظيفـة كتابــة الوقائع إلى الدرجة الثانية (٩٥).

- وظيفة الترجمة في الديوان الهمايوني: كان يرد إلى الديوان الهمايوني رسائل وعرائص وكتابات رسمية وغير رسمية من داخل الامبراطورية وخارجها بلغات مختلفة، فكانت تجري ترجمتها أولاً في الديوان الهمايوني ثم يتم اللازم بشأنها. كما كانت تخرج من الديوان - من ناحية أخرى - كتابات بلغات الشرق والغرب، عدا ما كان يخرج باللغة التركية. فقد اتسعت أجهزة الدولة العثمانية بعد فتح استانبول، واستقرت أوضاعها مما جعل مهمة الترجمة تحوز أهمية كبيرة.

Bekir Kütükoğlu, "Vekayinüvis", İA, XIII, s.271- 287; Uzunçarşılı, نظر: (٩٥) – للمزيد من المعلومات أنظر: Merkez-Bahriye, 64-68; Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, s. 152.

كما كان يجري تعيين المترجمين للسفراء القادمين إلى الديوان الهمايوني، ومن ثم كان يلزم لهؤلاء السفراء عدد منهم من أجناس مختلفة ولغات مختلفة.

وتدانا المصادر على أن هذه الوظيفة كانت موجودة منذ أوائل القرن السادس عشر، وكان الغالب في البداية أن يتولاها المهتدون الذين يجيدون اللغات الأجنبية، غير أن عدد هولاء المترجمين ليس معروفاً على وجه التحديد، والمعروف فقط هو أنهم كانوا يعملون تحت إمرة رئيس لهم (باش ترجمان). وكانت العادة عند موت أحد المترجمين أن يحل ابنه محله. ويُلاحظ أن المهتدين كانوا في الغالب هم الذين يتولون هذه الوظيفة في القرن السادس عشر، فهناك يونس وفرهاد وابرهيم ومراد وغيرهم من أصول ايطالية ومجرية وألمانية وبولندية ويونانية. فلما جاء منتصف القرن السابع عشر جرى تغيير مهم على هذه الوظيفة، إذ أصبح اليونانيون من رعايا الدولة الذين يجيدون اللغات الاجنبية هم الذين يتولون هذه الوظيفة، واشتهرت في ذلك المجال عائلات يونانية فنارية [نسبة إلى حي الفنار في استانبول] مثل: صارى بكزاده ويناكي زاده وكالماكي زاده وليسيلانتي زاده وميخال زاده وليستكرلنت زاده. وكان الشخص الذي يجري تعيينه مترجماً في الديوان الهمايوني يتمتع ببعض الامتيازات في الزي واللباس والاعفاء من الصرائب. كما كان يحتد التنافس أحيانا بين هذه العائلات اليونانية لنيل وظيفة رئيس المترجمين (باش ترجمان) في الديوان الهمايوني. أما في العهود التالية فقد أقر الباب العالي أن يتبع الرئيس ثمانية من المترجمين يُعرف الواحد منهم باسم (ديل اوغلاني) واثنا عشر خادماً، وكانوا جميعاً من اليونانيين ومعافين من دفع الجزية.

وكان المترجمون يطلعون على كافة أسرار الدولة، ويقفون بوجه خاص على كافة دقائق المباحثات التي تجري مع الدول الأجنبية. فعند وصول أحد السفراء الأجانب إلى الديوان يقوم رئيس المترجمين باستقباله، ثم يتولى عملية الترجمة الشفوية بين الجانبين، كما يقوم بترجمة التقرير الذي قدمه السفير إلى الصدر الأعظم. وهو يطلع على كافة الوثائق القادمة من الدول الأجنبية بغير اللغتين العربية والتركية، ويقوم على ترجمتها، كما يتولى أيضا ترجمة الردود على تلك الوثائق إلى اللغات المطلوبة. وفي النصف الثاني من القرن الثامن عشر أخذ النفوذ الانجليزي والفرنسي والروسي يتزايد في الدولة العثمانية، وهو الأمر الذي جعل المترجمين يميلون إلى واحدة أو أخرى من تلك الدول، ويعملون على تمشية مصالحها. وبعد ذلك عندما سعت اليونان للحصول على استقلالها في أوائل القرن التاسع عشر تصرف المترجمون بما جعلهم محاطين بالشبهات، وبدأت الدولة تشك في خيانتهم لها، حتى كان منهم من عزلته أو أعدمته.

وإزاء هذا الوضع لم تعد الدولة تثق في تلك العائلات اليونانية، فأقامت "غرفة ترجمة الباب العالي" (باب عالى ترجمه اوده سى) عام ١٨٢١م، وشرع كثير من الشبان الاتراك المسلمين يتعلمون اللغات فيها، ومنهم من تفوق حتى أصبح سفيراً أو ناظراً للخارجية أو ارتقى إلى منصب الصدارة العظمى نفسه. فقد كان مصطفى رشيد باشا وعالي باشا وفؤاد باشا من بين هؤلاء الشبان(٩٦).

#### ٤ - مجالس الشورى

منهج الشورى هو اكثر المناهج المعروفة في العالم الاسلامي واكثرها اتباعاً في كافة الأمور والمناسبات تقريباً. فقد حض القرآن الكريم على الشورى وأوصى بها في العديد من آياته(٧٩)، كما أشارت الأحاديث النبوية الشريفة إلى أهميتها. ولهذا كان مبدأ الشورى هو أحد السبل التي جرت كثيراً عليها حياة الدولة والمجتمع داخل العالم الاسلامي. أما في الدولة العثمانية فتدلنا المصادر التاريخية على أن هذا المبدأ كان متبعاً منذ بداية عهدها بالامارة. فقد أوصى عثمان الغازي ابنه اورخان بان يستشير العلماء. أما مجلس الشورى الذي يتأسس عليها هنا فهو تطبيق ذلك المبدأ من خلال جهاز يقوم على قواعد معينة في النظام الإداري للدولة. وتتحدث حوليات القرن السادس عشر عن الشورى في حكم الدولة. غير أن صياغته في جهاز واجتماعاته الدائمة قد صادفت أواسط القرن السابع عشر، عندما بدأت تتضاعل اجتماعات الديوان الهمايوني وتفقد أهميتها القديمة. ومن ثم نرى بوضوح أنها كانت موضع اهتمام بارز بين هذين الحدثين. وهذه الاجتماعات عقدت كثيراً وبشكل اكثر انتظاماً في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، واستمرت حتى عهد المجالس التي ظهرت في عهد "التنظيمات الخيرية". ومن ثم فلا نجانب الصواب إذا حتى عهد المجالس الشورى (مشورت مجلسلرى) بانها مؤسسات قامت بخدمات هامة مدة طويلة وقعت بين الفترة التي فقد فيها الديوان الهمايوني أهميته وبين مجالس عهد التنظيمات الخيرية.

ومجالس الشورى إنما هي هيئات كانت كثيراً ما تجتمع بناءاً على خط همايوني من السلطان أو تجتمع أحياناً إذا رأى الصدر الأعظم ضرورة لذلك، حتى تناقش الأمور المهمة والحساسة في الدولة. فالمسائل الديبلوماسية في الغالب والموضوعات المهمة في الداخل والأمور الاقتصادية والمالية التي تهم المجتمع أحياناً هي التي تشكل برامج هذه المجالس. وإذا علمنا أن مسائل تبديل

<sup>(</sup>٩٦) – للمزيد من المعلومات أنظر: . .-Cengiz Orhonlu, "Tercüman", أم XII, s. 176-1

<sup>(</sup>٩٧) – "وشاورهم في الأمر" "وأمرهم شورى بينهم" قرآن كريم، سورة آل عمران الآية ١٥٩ وسورة الشورى، الآية ٣٨.

السلطنة الخطيرة في القرن السابع عشر مثل تولية السلطان مصطفى الأول وخلعه، ثم مسألة خلع السلطان ابر اهيم، ومسألة تولية السلطان محمد الرابع وخلعه كانت من المسائل التي اضطلعت بها تلك المجالس لأدركنا على الفور مدى خطورتها وأهميتها. وكان يشارك في اجتماعاتها كبار رجال الدولة وصفوة الإداريين. ويترأسها السلطان أو الصدر الأعظم. ويشارك في الاجتماعات شيخ الاسلام وقاضيا العسكر والدفتردار وأغا الانكشارية وكبار رجال الدولة وكبار الضباط وغيرهم. وقد تكون تلك الاجتماعات في السراي أو في الباب العالي أو في مقر شيخ الاسلام، ونادراً في "باب الاغا" وغير ذلك من الأماكن الأخرى. وهذه المجالس تكون في الغالب ذات موضوع واحد، يطرحه الخبراء فيه بالتفصيل ثم يشرعون في مناقشته، ويدلي أركان الدولة ورجالها الآخرون بآرائهم فيه من كل جانب، ويراعون في النهاية أن تصدر القرارات باجماع الرأي، ولاسيما في المسائل التي تختلف الآراء حولها. وقد جاء في الخط الهمايوني الذي أصدره السلطان عبد الحميد الأول لعقد مجلس شورى بشأن مسألة القرم أن يفصح كل شخص عما السلطان عبد الحميد الأول لعقد مجلس شورى بشأن مسألة القرم أن يفصح كل شخص عما بداخله دون حرج في المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد انفضاض المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد الفضائ المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد الفضائ المجلس، وأن يتجنب الحديث في الموضوع بعد الفضائي المجلس المحديث في الموضوء المحديث المحديث في الموضوء المحديث في الموضوء المحديث الأمون المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث المحديث الم

# خامسا- من الباب الآصفي إلى الباب العالي (الباب العالي قبل عهد التنظيمات)

استخدم العثمانيون كلمة "باب" العربية ومقابلها التركي (قاپى) للدلالة على الادارة أو الدائرة الحكومية في نظم الدولة. فقد أطلقوا على مدخل السراي اسم (باب همايون)، وعلى الصدارة العظمى (باب آصفى – باب عالى)، وعلى دائرة المالية اسم (باب دفتري)، وعلى دائرة شيخ الاسلام اسم (باب سر عسكري).

ونادراً ما يذكر اصطلاح "الباب العالي" في مصادر القرنين السادس عشر والسابع عشر للدلالة على الباب الهمايوني (باب همايون) والديوان الهمايوني، فلم يكن في تلك الفترة علماً على دائرة الصدر الأعظم، ولم يستخدم اصطلاح الباب العالي بمعنى دائرة الصدر الأعظم وباب الباشا (پاشا قاپيسى) إلاّ نحو أواخر القرن الثامن عشر. وكتاب الوقائع خليل نوري (ت١٧٩٨م) وأديب محمد أمين أفندي (١٨٠١م) وأحمد واصف أفندي (ت ١٨٠١م) هم اول من استخدموا في تواريخهم اصطلاح الباب العالي للدلالة على باب الباشا. وأخذ الغرب الأوربسي يستخدم الاصطلاح للدلالة على الحكومة العثمانية، وجاء في كتب المؤرخين والرحالة الأوربيين على

Cevdet, Tarih, III, 333; : انظر – (۹۸)

وللتعرف على مجالس الشورى أنظر: . C. Findley "Madjlis al-Shura, El<sup>2</sup>, V, 1082-1086. وللتعرف على مجالس

شكل Sublime Porte وذاع استخدامه على ذلك النحو. أما في القرن التاسع عشر، ولاسيما في عهد السلطان عبد المجيد والسلطان عبد العزيز فقد تحول إلى اصطلاح يدل بمفرده على الحكومة العثمانية.

وللتعرف على الباب العالي من ناحية مشتملاته ونظامه في العمل ومكانه بين أجهزة الدولة يسلتزم الأمر منا أن نطالعه في مرحلتين، هما ما قبل ظهور النظارات [أي الوزارات] وما بعدها، أي قبل عام ١٨٣٠م وما بعده. وسوف نتناول هنا المرحلة السابقة على عام ١٨٣٠م (٩٩).

لم تكن للصدور العظام حتى أواخر القرن الثامن عشر أماكن رسمية محددة لاقامتهم وممارسة أعمالهم الوظيفية، ومن ثم كانوا يتخذون لأنفسهم مقار ودوائر مختلفة يستخدمونها للاقامة والعمل الرسمي في الحي المعروف اليوم في استانبول باسم "الباب العالي" حتى يكونوا على مقربة من سراي طوب قابى. وقد استخدمت حديقة ومباني الباب العالي ابتداءاً من القرن التاسع عشر كدائرة رسمية للصدر الأعظم، واستمرت على ذلك حتى انتهاء الدولة العثمانية، فيما عدا مرة أو مرتين تغير ذلك المقر مؤقتاً بسبب الحرائق.

وكان باب الباشا ثم الباب العالي من بعده يتميز بانه تنظيم دائم التغير والتطور نظراً للأعباء الادارية الكثيرة التي كان ينهض بها. وكان الصدر الأعظم يترأس هذا التنظيم، ويساعده ثلاثة موظفين أساسيين هم (كخيا بك) أو (كتخداى صدر عالى) أي وكيل الصدر الأعظم، ورئيس الكتاب والجاويش الأول (چاوش باشى) وعدد كبير من الاقلام [أي المكاتب] التي تعمل تحت إمرتهم.

ويمكننا أن نقسم تشكيل الصدارة العظمى في الباب العالي في الفترة السابقة على ظهور النظارات [أي الوزارات] إلى ثلاثة أقسام رئيسية؛ هي: دائرة الحريم (حرم دائره سى) ودائرة السلاملك (سلاملق دائره سى) ودائرة القلم (قلم دائره سى). وكان الصدور العظام عندما يبدأون الوظيفة يتركون منازلهم وبيوتهم الصيفية إلى دائرة الحريم في الباب العالي حتى يكونوا على مقربة من السراي، ويتفرغوا للانشغال بأمور الدولة ليل نهار. غير أنهم بين الحين والآخر كانوا يذهبون إلى قصورهم ومصائفهم للاستجمام. وتقع دائرة حريم الصدر الأعظم بجانب مسجد بشير

<sup>(</sup>٩٩) – قام المؤرخ هامر في كتابه عن النظم السياسية والادارية في الدولة العثمانية بدراسة الباب العالي في أوائل عهده (ط٩) (ا-۱۱) (Hammer, Staatsuerfassung und Staatsuerwaltung, الخاص بالباب (الاالله القسم الخاص بالباب العالي وحده إلى التركية، أنظر: (("XVIII.Asırda Osmanlı İmparatorluğunda Devlet Teşkilâtı ve Babıalı"), العالي وحده إلى التركية، أنظر: (("Irc. Halit İlteber, أ.Ü. Hukuk Fakültesi Mecmuası, VII/1-2, İstanbul 1941, 564-586

أغا عند قسم يُعرف باسم (طومروق)، وهناك كان يوجد عدد من الغرف المخصصة لاقامة أفراد عائلته وعدد من الأقسام الجانبية والممرات. أما قسم السلاملك الذي كانت نقام فيه شتى المراسم والاجتماعات المهمة فكان يوجد بالقرب من "مسجد نعللى" (نعللى مسجد). كما كان يوجد عدا ذلك عدد كبير من غرف الأقلام كانت تستخدم كدوائر رسمية. والغرف الأساسية في قسم السلاملك وقسم القلم في الباب العالي خلل تلك الفترة هي: غرفة العرض (عرض اوده سي) وغرفة الأمدي وقسم القلم في الباب العالي خلل تلك الفترة هي وغرفة كتخذا بك وغرفة التذكره جي الكبير والصغير (أمدى اوده سي) وغرفة التذكره جي الكبير والصغير وأمدى اوده سي) وغرفة قلم التحويل (تحويل قلمي) وغرفة قلم الرؤس (رؤس قلمي) وغرفة قلم المهمة (مهمه وغرفة قلم المكتوبي (مكتوبي قلمي) وغرفة المكتوبي (مكتوبي قلمي) وغرفة كانت الكتخذا (كتخذا كانتي) وغرفة كتخذا البوابين (قاپچيلر كتخداسي) وغرفة التشريفاتي وغرفة كانت الكتخذا كانتي) وغرفة الملائل (خُنْكَار كوشكي) والجوسق ذو الحوض كان يوجد إلى جانب تلك الغرف جوسق السلطان (خُنْكَار كوشكي) والجوسق ذو الحوض كان يوجد إلى جانب تلك الغرف جوسق السلطان (خُنْكَار كوشكي) والجوسق ذو الحوض القاعة التي يستقبل فيها القاعة التي كان الصدر الأعظم يعقد فيها دواوينه، أما غرفة العرض فهي القاعة التي يستقبل فيها المصدر الأعظم من يشاء ويقيم فيها المراسم.

والمعروف بعد أن فقد الديوان الهمايوني أهميته وانتقلت الإدارة إلى "باب الباشا" أن تحول عدد من الموظفين الذين كانوا يُعرفون باسم خدَمَة الباب الآصفي (خدمهء باب آصفی) إلى الباب العالي ليعملوا تحت إمرة الصدر الأعظم مباشرة، ويشكلوا حاشيته ومساعديه، مثل: الكتخذا ورئيس الكتاب والجاويش الأول والتذكرجي الكبير والصغير والتشريفاتي وكاتب الكتخذا والمكتوبي وغيرهم. وكان لهؤلاء الموظفين مكاتب ودور للاقامة في الباب العالي. ولأن كتخدا الصدارة لم يكن في البداية حائزاً على الصفة الرسمية فلم يكن له مكان في البروتوكول، ولكنه كان يعمل كمساعد أول للصدر الأعظم في كافة الأمور. وكانت دائرته في الباب العالي تقع فوق الباب الكبير المواجه لجوسق المواكب (آلاي كوشكي). وينشغل الصدر الأعظم مع العدد الكبير من مساعديه بالأمور الداخلية على وجه الخصوص؛ إذ يقوم هناك على إعداد المكاتبات الموجهة إلى الولايات، والرد على المكاتبات الواردة منها وفحصها ثم إرسال أصولها والاحتفاظ بصورها

Uzunçarşılı, Merkez-Bahriye, s. 265-266. : انظر – (۱۰۰)

مع تسجيلها في الدفاتر الخاصة (۱۰۱). وكان يوجد في معية الكتخدا عدد كبير من الموظفين مهمتهم متابعة أعمال الأجهزة العسكرية والادارية والقضائية لدى الباب العالي، وتيسير عملية التخابر بين الطرفين. فقد كان كتخدا الصدارة مسئولاً عن الادارة والأمن الداخلي بوجه عام، حتى جاءت سنة ١٨٣٥م فتحولت وظيفته إلى "نظارة الادارة المدنية" (مُلْكيه نظارتي)، ثم بعد عام آخر إلى "نظارة الداخلية" (داخلية نظارتي)(١٠١).

وكانت الدائرة الكبيرة التالية في الباب العالي هي دائرة رئيس الكتاب، فهو بمثابة رأس النظام البيروقراطي ورئيس كافة الكتبة والأقلام والمسئول عن إدارة كافة المكاتبات في جهاز الصدارة العظمى.وظل على ذلك حتى صدر فرمان عام ١٨٣٥م الذي قضى بتحويل رئاسة الكُتَّاب إلى "نظارة الشئون الخارجية" (امور خارجيه نظارتي)(١٠٣). وكان الموظفون ينقسمون فيها إلى قسمين، داخلي وخارجي، ويتقاضى كل منهم راتباً عن عمله(١٠٤).

أما الدائرة الثالثة الكبيرة في الباب العالي قبل ظهور النظارات فكانت هي الدائرة التابعة للجاويش الأول (چاوش باشي). فقد كان معنياً بجهاز القضاء والشرطة عن كثب، فكانت مهمته القبض على المذنبين ومعاقبتهم. وكان يقوم بفحص العرائض المقدمة للصدر الأعظم بنفسه، أو يجعل أحد التذكرجية يتفحصها ثم يحيلها إلى المحكمة المختصة، وعليه في هذه الحالة أن يحصل أولاً على موافقة الصدر الأعظم التي توضع على العريضة في شكل: (صنح). وعلى ذلك كان الجاويش الأول هو أهم المعاونين للصدر الأعظم في تطبيق السلطة التنفيذية ووكيله عليها. ويعمل تحت إمرته عدد كبير من الجاويشية، ذكر هم المؤرخ هامر فقال إنهم ١٣٠٠ جاويشاً(١٠٠). وفي عام ١٨٣٦م تحول اسم هذه الوظيفة إلى "نظارة الدعاوى" (دعاوى نظارتي). ويذكر وفي عام ١٨٣٦م تحول اسم هذه الوظيفة إلى انظر الدعاوى كانت له دائرة كبيرة في الباب العالي، وكان يعمل المؤرخ أحمد لطفي أفندي أن ناظر الدعاوى كانت له دائرة كبيرة في الباب العالي، وكان يعمل معه موظفان أحدهما التذكرجي الكبير والثاني التذكرجي الصغير، وأن هذيان الكاتبين كانا يتوليان عملية إحالة العرائض المقدمة للدائرة (١٠٠). وكان السجن القائم بجوار الباب العالى يتوليان عملية إحالة العرائض المقدمة للدائرة (١٠٠). وكان السجن القائم بجوار الباب العالى يتوليان عملية إحالة العرائض المقدمة للدائرة (١٠٠). وكان السجن القائم بجوار الباب العالى

<sup>(</sup>۱۰۱) - يوجد اليوم في الأرشيف العثماني اثنا عشر دفتراً ترجع إلى تواريخ ۱۷۳۷-۱۸۳۹م كما يوجد ۲۰۱۱ وثيقة تترجع الى تواريخ ۱۸۳۲-۱۸۳۹ Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, s. 181, 314.

Lutfi, Tarih, V. 29-30, 99; Sicill-i Osmanî, IV, 800-806. : أنظر – (١٠٢)

<sup>(</sup>١٠٣) – أنظر حولية نظارة الخارجية، ١٣٠٢، ص ١٦٢–١٦٣

Lutfi, *Tarih*, V, 132. : انظر – (۱۰٤)

Hammer, (trc. H. İlteber), s. 577. : انظر - (۱۰۵)

<sup>(</sup>۱۰۱) - أنظر: .Lutfi, Tarih, X, 51-52

والمعروف باسم دائرة الطومروق\* (طومروق دائره سى) تابعاً هو الآخر لتلك النظارة. وكان من حق ناظر الدعاوى أن يشترك هو الآخر في مرافعات الحضرة (حضور مرافعه لرى)، ويعاونه في العمل حافظ كيس الدعاوى (دعاوى كيسه دارى) مع عدد آخر كبير من الجاويشية. وفي عام ١٨٧٠م أنشئت نظارة العدل (عدليه نظارتي)، وألغيت بالتالى نظارة الدعاوى.

وبعد هؤلاء الموظفين الثلاثة من ذوي المقام الرفيع في الباب العالي يأتي في الدرجة الثانية ستة من المستشارين هم: التذكرجي الكبير والتذكرجي الصغير والمكتوبي والبكلكجي والتشريفاتي وكاتب الكخيا. فكان التذكرجي الكبير والتذكرجي الصغير تابعين للجاويش الأول إلى حدما، وكانا يقضيان وقتهما قبل الظهر في قاعته غالباً، ويقومان بكتابة الردود على العرائض المقدمة، كما كانا يتواجدان على مقربة من الصدر الأعظم في الدواوين المعقودة في السراي والباب العالي ليقوما بقراءة العرائض المقدمة وتسجيل القرارات التي يصدرها الصدر الاعظم بشأنها. ويقومان كذلك بتحرير أوامره [المعروفة باسم "بيورلدي"] إلى الولايات والمحاكم والوحدات العسكرية والأعيان.

أما المكتوبي أفندي فهو بمثابة سكرتير المكتب الخاص للصدر الأعظم، وكانت مهمته تنظيم شتى المكاتبات الصادرة عن دائرة الصدارة العظمى، ويساعده على ذلك عدد من الكتبة يبلغ الثلاثين، يعملون في قلمه. وكان يقوم المكتوبي بتلخيص المكاتبات القادمة من شتى الولايات ثم يعرضها مع أصولها على الصدر الأعظم. ويوجد اليوم في "أرشيف رئاسة الوزراء العثماني" عدد كبير من الدفاتر والوثائق التي خرجت من "قلم مكتوبي الصدارة"(١٠٧). أما البكلكجي فقد كان بمثابة الآمر على الأقلام الموجودة في الصدارة العظمى، والمعاون الأول لرئيس الكتاب. وكان يتولى تحرير المكاتبات المهمة وكتابة الأوراق التي تقتضى السرية. وكان التشريفاتي تابعاً في يتولى تحرير المكاتبات المهمة وكتابة الأوراق التي تقتضى السرية. وكان التشريفاتي تابعاً في اليكون تابعاً للصدر الأعظم مباشرة. أما كاتب الكخيا فكان مكلفاً بمتابعة أمور الكخيا الرسمية والشخصية.

كامة تطلق على المكان الذي تحفظ فيه اللحوم في غرف الاتكشارية أو على الأماكن المستخدمة للحبس والتوقيف في المدينة،
 وأشهر هذه الدوائر دائرة الطومروق التي كانت توجد بجوار باب الباشا (باشا قابيسي).

Başbakanlık Osmanlı Arşivi Rehberi, s. 178-180; 314-315. : انظر – (۱۰۷)

وعدا هؤلاء كان لا يخلو الباب العالي من عدد آخر من الموظفين، ليسوا ضمن هيئته، بل يقومون بتمثيل الأجهزة الأخرى ومتابعة أعمالها في الباب العالي وتأمين الاتصال بينها. وهؤلاء هم: كاتب شيخ الاسلام المعروف باسم (تلخيصجي)، وعدد من الموظفين يمثلون البكلربكية ويعرف الواحد منهم باسم (قاپى كخياسى – أو – قاپى كتخداسى) أي وكيل الباب، وعدد آخر من أمثال هؤلاء يمثلون الملتزمين وأمراء الافلاق والبغدان (افلاق بغدان ويووده لـرى) وبطارقة اليونانيين والأرمن، وعدد من الموظفين الذين يمثلون أركان الدولة ويعرف الواحد منهم باسم (قاپى چوخه دارى)، وعدد من المترجمين الذين يتابعون أعمال السفارات الأجنبية لدى الباب العالى.

وكان لنظام العمل في الباب العالي قبل ظهور "النظارات" بعض الخصائص التي ميزته؛ فهؤ لاء الآمرون الثلاثة، أي الكتخذا ورئيس الكتاب والجاويش الأول، الذين يديرون تلك الكوادر العريضة من الموظفين كانوا بمثابة رجال الصدر الأعظم ومعيته أكثر من كونهم مستقلين عنه، وعلى ذلك واصل الباب العالي خلال تلك الفترة مسيرته على النهج القديم إلى حد بعيد من حيث المواقف والنظرات في السياسة الداخلية والخارجية للدولة.

# سادساً - النظام البيروقراطي العثماني

#### ١ – الكتبة

من المعروف أن فئة أرباب القلم (قلميه زُمْرَه سي)، أي من يعملون في وظيفة الكتابة الرسمية، كانوا قد اندرجوا هم الآخرون ضمن المهن الأساسية كأرباب السيف (سيفيه) وأرباب العلم (علميه) التي تشكلت مع بداية اشتداد ساعد البيروقراطية المركزية في أواسط القرن الخامس عشر، وأن النظام البيروقراطي قد تشكل على أيدي هؤلاء الكتبة. ونحن نعلم جميعاً أن لحرفة الكتابة عند المسلمين ماضياً عريقاً، وأن هناك من الكتاب البارعين من شارك في النظام البيروقراطي وترك بصمات واضحة على الحياة العلمية والفكرية على حد سواء. والكتابة بوجه البيروقراطي وترك بصمات واضحة على الحياة العلمية والفكرية على حد سواء. والكتابة بوجه علم ليس لها مدرسة معلومة، وهي صنعة ليست باليسيرة، ويلزم على الكاتب بعد تحصيل العلوم الأساسية أن يدرب نفسه بنفسه على ممارستها. فما هي المعارف اللازمة للكاتب، وما هو السبيل إلى تأمينها؟ ذلك هو السؤال الذي يرد على الخاطر هنا. ويمكننا القول إن العلوم والفنون التي يلزم على الكاتب أن يكون ملماً بها تشكل قائمة طويلة؛ يأتي في مقدمتها النحو والصرف، ثم يلي نظر على البلاغة كالمعاني والبيان والبديع، والشعر والانشاء والأدب، القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة وضروب الأمثال والاصطلاحات المختلفة التي يكثر استخدامها، والتاريخ، والنبوية النبوية الشريفة وضروب الأمثال والاصطلاحات المختلفة التي يكثر استخدامها، والتاريخ،

والجغرافيا، والقوانين العُرفية. ويلزم الكاتب أن يكون على علم بكافة هذه العلوم بقدر معين، وأن يستخدمها في مواضعها المناسبة. ولاشك أن الذي يعنينا هنا هو الكاتب الذي تقدم في وظيفته وأصبح صاحب الصلاحية في أمورها. وإذا جاز لنا أن نذكر مثالاً أو أكثر على ذلك فاننا نقول إن المنشئ الذي يُطلب منه كتابة وقفية لسلطان من السلاطين يلزم عليه أن يعرف –عدا العناصر الأساسية في الوقفية – فضائل الوقف، وآيات القرآن والاحاديث النبوية والأقوال المأثورة التي تحذر من عاقبة من يحاولون الإضرار بالأوقاف أو تغييرها، وأن يعرف العبارات والقوالب اللفظية الجارية فيضعها في مواضعها الصحيحة، ويجيد استخدام الجمل التي تتناسب ومكانة السلطان. كما يلزم على الكاتب في أقلام الديوان أن يكون على علم بكتابة الرسائل الموجهة إلى حكام المسلمين وحكام الدول الغربية، فيجيد استخدام الألقاب والأدعية والآيات والأحاديث الملائمة للموضوع، وغير ذلك مما يلزم عند كتابة العهود والمواثيق، ويضع أسماء الحكام والأمراء المسيحيين بوجه خاص في مواضعها الصحيحة، ويعرف دقائق الكتابة في رسائل التبشير بالفتح (فتحنامه) وسندات التملك وغيرها.

أما كتاب المحاكم فمن المفروض عليهم أن يكونوا على علم بالأحكام والقوانين الشرعية والعُرفية. وكان في وسع الكاتب حتى يحيط بكل هذه المعارف أن يستعين بالكتب المساعدة فينظر فيها عند اللزوم. فالمعروف أن المسلمين وضعوا العديد من مثل هذه الكتب. ويقسمها خليل اينالجيق إلى ثلاث مجموعات (١٠٨): أ- الكتب التعليمية للداخلين في الحرفة (١٠٩)، ب- كتب الاشاء أو المنشآت التي ظهر منها المئات قبل العهد العثماني وخلاله بصفة خاصة، فهناك منشآت وضعها عدد كبير من النشانجية والمنشئين العثمانيين المعروفين، ومجموعات لمنشآت مختارة. ج- كتب موسوعية، تقرأ فيها نظم الدولة في العالم الاسلامي وأنواع الدواوين ووظائفها، وأركان الدولة، والألقاب والرتب، والكتاب وما يجب عليهم معرفته من العلوم، والكتابة وأصولها ومناهجها، والكتابة الرسمية والكتابة الخصوصية، وغير ذلك مما يُعرض ضمن منهج معين، فضلاً عن نماذج عديدة من المكاتبات الرسمية إلى الدول المختلفة (١١٠).

<sup>(</sup>١٠٩) - ومن هذا النوع كتاب "آداب الكتّاب" للصولي، و (دستور دبيري) للميخاني و "مناهج الانشاء" يحيى بن محمد.

<sup>(</sup> ۱۱۰) - أبرز الأمثلة على ذلك كتاب القلقشندي (ت ١٤١٨م) المعروف باسم صبح الأعشى في صناعة الانشا (تسعة مجلدات، القاهرة ١٩١٠-١٩٢٠م).

والجدير بنا أن نطالع فئة الكتبة عند العثمانيين في أربع مجموعات تتناسب مع المجالات التي عملوا فيها وخصائص الوثائق والأوراق التي حرروها؛ فهناك كتبة الديوان والباب العالي، وكتبة المالية والخزانة، وكتبة الدفترخانة، وكتبة الشئون الشرعية. ويأتي في مقدمة هؤلاء فئة كتّاب المالية، فهما اكثر الكتاب انتشاراً وتميزاً بتقاليد راسخة.

وكان على الكاتب لكي يتمرس ويتقدم في حرفة الكتابة أن يمر بمرحلتين: أ- أن يجتهد عملياً فور انتسابه إلى قلم معين في تعلم أنواع المعاملات التي يضطلع بها القلم من خلال العلاقة بين الأعلى والأدنى، فيحاول تحرير مسودات الأوراق ويتمرس على ذلك كثيراً، ثم يعرض ما حرره على رئيسه ليصححه له. ب- أن يطالع الكتب الخاصة بصنعة الانشاء والكتابة، ويحفظ الجمل والعبارات اللازمة ليثري تجربته من الناحية النظرية. وفي حرفة الكتابة عدة مراتب وظيفية نصادفها بكثرة داخل الاقلام، وهي تتدرج من الأدني إلى الأعلى، فهناك: الملازم، والتلميذ (شاگرد)، والكاتب، والخليفة (خليفه)، والخليفة الأول (سَرْ خليفه)، والمبيِّض، والمميِّز، كما نرى أسماء أخرى تتغير تبعاً لخصائص القلم نفسه، فهناك: الاعلامجي (اعلامجي)، والتذكرجي (تذكره جي)، والروزنامجي (روزنامه جي)، وحافظ الكيس (كيسه دار) وغير ذلك. وكان في وسع الكاتب الذي يكشف عن موهبة واستعداد أن يرتقى إلى رئاسة القلم، أو أن يصبح رئيس كتاب أو توقيعياً، أو يرتقي حتى إلى منصب الصدارة العظمى. فهناك الكثيرون ممن نشأوا داخل الأقلام وارتقوا إلى درجة الصدر الأعظم، ولا سيما بعد القرن السابع عشر. وهناك من الكتاب والمنشئين ذوي الخبرة والدراية من نهضوا أحيانا لنصح السلاطين الذين عرفوا بالشدة، وحذروهم من عواقب تصرفاتهم. ويدلنا على ذلك ما كان يقوم به جلال زاده أثناء عمله بالكتابة، عند ما كان ينصح السلطان سليم الأول بين الحين والآخر (١١١)، كما أن موقف قوچى بك في رسائله التي قدمها للسلطان مراد الرابع والسلطان ابراهيم تكشف عن ذلك بوضوح.

وظهر من بين الذين عملوا في حرفة الكتابة من وضعوا المؤلفات القيمة في نظم الدولة العثمانية والتاريخ والجغرافيا والأدب والفنون والقضاء والديبلوماسية، ولم تكن الكتب التي ألفوها في تلك الموضوعات أقل شأناً في المحتوى والافادة مما وضعه العلماء الكبار، فقد كانت تشكل

<sup>(</sup>۱۱۱) – يقول جلال زاده: "عندما بدأ السلطان سليم القديم [الأول] يرسل أوامره وأحكامـه إلى الوزراء المتسترين هنا وهناك كان يستكتبني اياها، وكنت اعترض على بعض الأمور قائلاً يا جلالة السلطان أن المناسب هو كذا وكذا. فكان يبدي الغضب مرة أو مرتين، فكنت إذا اصررت على رأيي قائلاً.. يا سلطاني صاحب السعادة إن الأمر امرك، ولكن المناسب لصاحب القران هو هذا، وعندنذ ينبسط وجهه ويقول: إذا فاكتبه" (نقلاً عن تذكرة بياني، ص ٧٥٧) أنظر: ,TTK Belleten, XXII, s. 393.

تلك الفئة أحد أجنحة المثقفين العثمانيين. وجرت العادة أن يقع التنافس في جوانب شتى بين العلماء والكتاب لأسباب متعددة. إلا أن فئة الكتاب [الكتبة] لم تحظ بالاحترام والنفوذ والامكانيات المهنية التي حظى بها العلماء.

ومن أهم الأوصاف التي يتحلى بها الكاتب أن يكون قادرا على التزود بشتى العلوم، قوي التعبير مجتهداً مطيعاً، ينأى بنفسه عن الشبهات كالرشوة والمحسوبية، صادقاً كتوماً. ونلاحظ أن هذه الطائفة من موظفي الدولة كانوا يتقاضون رواتبهم إما على شكل (علوفه) أو على شكل تيمار يتصرفون عليه. وكان لانتقال حرفة الكتابة من الأب إلى الأبن فوائد لا تنكر كسائر المهن الأخرى، غير أن تحول ذلك الأمر إلى امتياز واحتكار أدى إلى تدهور حالة المهنة في النهاية، وإن لم يكن ذلك بقدر ما حدث لفئة رجال العلم (علميه زُمره سى). وقد كان الانخراط بين هيئة رجال العلم مقصوراً على المسلمين وحدهم، أما حرفة الكتابة في الجهاز البيروقراطي العثماني فقد سلكها في شتى الأدوار تقريبا كتاب ومترجمون من غير المسلمين ممن يجيدون اللغات المختلفة.

الكتب المساعدة التي استعان بها الكتبة العثمانيون: كان من الأمور المعتادة أن يتعلم الكتب اللهة العربية والفارسية، ومن ثم استعانوا دائما بالكتب المساعدة التي ألفت قبل العهد العثماني وجرى استخدامها في الدول الاسلامية والتركية والكتب الجديدة التي وضعها العثمانيون في العهد العثماني. ووجود العديد من نسخ تلك الكتب في المكتبات إنما يدلنا على مدى الحاجة اليها والاستعانة بها.

وقد وضعت لكتّاب الديوان كتبّ تضم العديد من الفرمانات والبراءات والمواثيق والرسائل الهمايونية والخطوط الهمايونية والتلخيصات وغيرها مما يرجع إلى أدوار مختلفة، وقام الكتّاب باستنساخها بغية التمرس والتمرين العملى.

وكانت أقلام المالية والخزانة تستخدم في الكتابة "خط السياقت" و"أرقام الديوان" في أوراقها وسجلاتها، وكان الكتبة العاملون فيها يستعينون بالكتب المساعدة التي وضعت لهذا الغرض. وكان الكتبة في الشئون الشرعية قد شكلوا طائفة تنهض بالعمل في مجال القضاء وقضاء العسكر والمشيخة الاسلامية وتستخدم خط التعليق في الغالب. وتشكل سجلات القضاء في هذا الصدد كماً ضخماً. وأكثر الأنواع شهرة بين الكتب المساعدة المعدة لكتاب الشئون الشرعية هي الكتب

المعروفة باسم مجموعات الصكوك (صك مجموعه لرى). ونرى في تلك الكتب التي أعـدت تبعـاً لترتيب كتب الفقه والفتوى منات النماذج من الوثائق التي يجري تنظيمها في المحاكم(١١٢).

#### ٢ - الدفاتر والأوراق

يمكننا من خلال تحديد أنواع الدفاتر المستخدمة في الأقلام، والتعرف على أوصاف الأوراق الرسمية التي تعد فيها، وعلاقة كل منها بالأخرى، أن نتعرف على النظام البيروقراطي العثماني. إذ كانت تسير المعاملات والاجراءات الرسمية في الدولة العثمانية باسلوبين هما الدفتر والأوراق، فقد عني النظام البيروقراطي بطريقة إمساك الدفتر، وبدأ ذلك بوجه خاص منذ النصف الثاني من القرن الخامس عشر، فرأينا مئات الدفاتر التي يختلف أحدها عن الآخر تماماً في الشكل ونوع الخط المستخدم وأسلوب التعبير، وقد جرى تصنيف تلك الدفاتر تبعاً للأقلام والدوائر المستخدمة فيها، ومن هنا رأينا خمس مجموعات أساسية من الدفاتر، هي:

١- دفاتر الديوان الهمايوني، ٢- دفاتر الباب الآصفي والباب العالي، ٣- دفاتر الباب الدفتري، أي المالية، ٤- دفاتر الدفترخانه، لتسجيل العقارات، ٥- دفاتر المحاكم، أي السجلات الشرعية.

وكانوا عند إعداد الأوراق في الأجهزة المركزية وخارجها يستعينون بالدفاتر والسجلات الموجودة، وينظرون فيها للتأكد من صحة المعلومات. وكانت العادة أن تُنقل المعلومات المدونة في الدفتر إلى القسم الأيمن أعلى الورقة وبنفس نوع الخط الموجود في الدفتر، ثم يضع رئيس القلم أو آمره توقيعه أو اشارة منه أسفل المنقول. وقبل إرسال الوثيقة التي أعدت إلى الشخص المعني يجري تسجيلها بعينها أو خلاصة في دفاتر من أنواع مختلفة، فقد كان هذا الأمر الزاميا من الناحية البيروقراطية. والملاحظ أن التأكيدات والتبيهات كانت دائمة حول ضرورة تسجيل أوراق التعيين في الوظائف وأوراق أحكام الشكاية وغيرها من سائر الأوراق في الدفاتر الخاصة بها. إذ ورد في أحد الأحكام السلطانية الموجهة الى اسكندر باشا محافظ استانبول بتاريخ ٢٥٠٦م السلطانية : "لقد أرسلت الينا خطاباً تطلب فيه عددا من الأوراق الموشحة بالنشان [الطغراء السلطانية] لاستخدامها في بعض الأحكام، ونُرسلُ إليك الآن مائتي ورقة منها، وأمرتك أن تستخدمها فيما يهم يهم

المقارنة بين مجاميع الفتارى والفقه والصكوك من حيث الترتيب والمحتوى أنظر: M. İpşirli, "Sosyal Tarih Kaynağı olarak Şer'iye Sicilleri", *Tarih-Sosyoloji Sempozyumu Bildiriler*, İstanbul 1991, 157-162.

ويلزم، وتقوم باعداد دفتر مستقل يسجل فيه طبقاً للأصل كل ما بكتب من تلك الأوراق، ثم ترسل بعد ذلك نسخة من ذلك الدفتر إلى سُدّة سعادتي"(١١٢).

وكان القصد من إعداد الدفاتر هو أ- للاستعانة بها عند إعداد أوراق يتقرر إرسالها إلى إحدى الجهات. ب - ولتحديد الوضع القانوني العام لبناء أو نظام معين، كما هو الحال في دفاتر التحرير [الطابو].

وهناك أصول ومناهج معينة لإمساك الدفاتر، فعلى سبيل المثال كان يجري تنظيم دفاتر الصُّرة (١١٤)، بان توضع عليها أختام أغا دار السعادة ومفتشى أوقاف الحرفين الشريفين، ثم يقوم الدفتردار بالتوقيع عليها، ثم توضع على الصحيفة الأولى منها طغراء السلطان. كما كانوا ينظمون دفاتر مختلفة في الأحجام وشكل التنظيم على الرغم من توحد موضوعها؛ فهناك مثلاً دفاتر التشريفات التي يجري تنظيمها في ثلاثة أشكال مختلفة هي: المفصل واليومية (يوميه) والمتفرقة (متفرق)، حتى يتم تطبيق قواعد البروتوكول بشكل منضيط. وهناك أيضا دفاتر التحرير (طابو)التي يجرى تنظيمها بنفس الطريقة للأغراض الاقتصادية والعسكرية، فهي ليست على نمط واحد، بل تضم ثلاثة أنواع مختلفة عن بعضها تماماً لتسجيل الوحدات الاستبطانية؛ فنرى دفاتر المُفَصل (مفصل) والإجمال (إجمال) والروزنامجة (روزنامچه).

ويمكننا بعد الاطلاع على الدفاتر والسجلات التي كانوا يستخدمونها في الادارات المختلفة داخل الجهاز المركزي العثماني ويرجعون إليها باستمرار ويضعون الملاحظات على هو امشها أن نعرضها على النحو التالي:

إذ تخضع الوثائق الخاصة بالنظام البير وقراطي العثماني لعملية تصنيف تجري عليها تبعاً لطبيعة القلم أو الدائرة الصادرة منها، أي أصلها ومنشؤها (Provenance)، أو تبعاً لخصائصها الديبلوماسية. ومع أنه لكلا التصنيفين فائدتهما إلاّ أن النظام الذي لقى قبولاً وانتشاراً هو نظام المنشأ. وتجري اليوم في أرشيف رئاسة الوزراء العثماني عمليات التصنيف للوثائق العثمانية المحفوظة فيه تبعاً لنظام المنشأ أو القلم الصادرة عنه. والواقع أن الوثائق كانت تحفظ داخل

<sup>(</sup>١١٣) - أنظر الأرشيف العثماني، دفتر المهمة رقم ٥، ص ٢١٢ لسنة ٩٧٣هـ (١٥٦٦م)، ونقلاً عنه: ,Uzunçarşılı Merkez-Bahriye, s. 217-18.

<sup>(</sup>١١٤) – وهي نوع من الدفاتر تحتوي مفردات النقود المرسلة كل عام إلى أهالي مكة والمدينـة والقدس ممـا سـار عليــه السلاطين العثمانيون جرياً على عادة الدول الاسلامية السابقة، فكانت تضم أسماء الأماكن التي جاءت منها تلك النقود ومقاديرها وأسماء الأشخاص المستحقين لها وأوجه صرفها وغير ذلك. وللمزيد من المعلومات أنظر:

الأقلام تبعاً لذلك النظام في العهد العثماني نفسه. وعلى ذلك نرى أن أوراق الديوان الهمايوني وأوراق الباب العالى وأوراق الدفترخانة قد حفظت جميعها في مجموعات مستقلة، وانتقلت إلينا اليوم على ذلك الترتيب. أما في "أرشيف سر اي طوب قايي" المكان المهم الذي يحفظ فيه قسم من الوثائق العثمانية فقد جرى تصنيفها تبعاً لموضوعها، فنرى: الفر مانات، والاحكام، والبراءات، والخطوط الهمايونية على بياض، والإرادات السنية، والخطب الهمايونية، وأحكام وبراءات أمراء الأسرة الملكية، والخطابات [الرسائل الهمايونية، ورسائل التبشير بالفتح "فتحنامه"، والعهود، ورسائل الحكام الأجانب وغير ذلك]، والعروض (عرضلر) والبيورلدات، والتلخيصات، والتقارير (تقرير)، والتحريرات (تحريرات)، والعرائض (عريضه)، والتذاكر (تذكره)، والعرضمالات (عرضحال)، والمحاضر (محضر)، والمضابط (مضبطه)، والمعاهدات، والمذكرات الرسمية (مخطره - نوطه)، والتقارير (راپور)، واللوائح (لايحه)، والاستخبارات (جورنال)، والتعميمات، والفتاوي، والوقفيات، والحجج والإعلامات (حجت - إعلام)، والخرائط، والمخططات والرسوم البيانية (كروكي)، والتمسكات (تمسك)، والسندات، وأوارق العلم والخبر (عِلْم وخبر)، والرؤس (رؤس)، ودفاتر اليومية (روزنامجه)، ومذكرات التحويل (تحويل)، والإيصالات (مقبوض)(١١٥). أما عن العلاقة بين أنواع الدفاتر والأوراق التي خلفتها البيروقرطية العثمانية فيمكننا أن نميزها في خطوطها العريضة في أربعة جوانب؛ هي أن يقوم أحدهما مقام الأخر، وأن يتمم أحدهما الأخر، وأن يضبط أحدهما الأخر، والارتباط الوثيق فيما بينهما.

وهناك موضوع آخر جد مهم في النظام البيروقراطي العثماني، ألا وهو حركة اكتمال الأوراق وسرعتها، ففي العهد السابق على عهد التنظيمات كانت الاجراءات تجري فوق ورقة واحدة، تمر على الأقلام المختلفة ليضع كل قلم ما يره عليها من معلومات. وهذا النهيج كان إلى جانب سرعته بسيطاً واقتصادياً. أما اسلوب المرفقات، أي أضافة أوراق جديدة إلى الورقة الأصلية، الذي أقبل عليه العثمانيون متأثرين بالغرب، ولازال مستمراً حتى اليوم، فهو نهج شديد التعقيد، بطيء يؤدي إلى الاسراف. وقد تعرض هذا النوع من أساليب المكاتبات للنقد في عهد التنظيمات نفسه من قبل المثقفين من أمثال ضياء باشا ونامق كمال.

Topkapı Sarayı Müzesi Osmanlı Saray Arşivi Kataloğu, I, Fermanlar, (haz. Ü. Altundağ), انظر: (۱۱۰) – أنظر: (۱۱۰) Ankara 1985, s. XI.

### سابعا- الديبلوماسية العثماتية (١١٦)

لا نجانب الصواب إذا قلنا إن الأتراك شعب نزح من سهول آسيا الوسطى الفقيرة، متجهين بقلوبهم نحو (قيزل ألما)\* زاحفين نحو الغرب الذي كان هدفهم من سياسة الفتح(١١٧)، ولكنهم في كل مكان استقروا عنده على طول الطريق أقاموا دولاً كبيرة وصغيرة، وجعلوا من منطقة الأناضول قاعدة لهم لا تتغير. كما نلاحظ أن بعض الشعوب لازالت تعيش فوق نفس الأرض منذ أربعة أو خمسة آلاف سنة، بينما نرى للأتراك عادات وتقاليد جعلتهم يقيمون أوطاناً فوق مناطق جغرافية مختلفة. فقد تحدد موقع الأناضول تبعاً لتحركاتهم، فكان أحيانا مرعى صيفياً يقع بين البحر الأبيض المتوسط والبحر الأسود وبحر الخزر والبحر الأحمر وخليج البصرة، وأحيانا أخرى يصبح نقطة الالتقاء بين القارات الثلاث آسيا وأوربا وأفريقيا بين البحر الابيض المتوسط والبحر الأسود. فالقاسم المشترك في كلا التعريفين هو الموقع الاستراتيجي لشبه جزيرة الأناضول. والملحظ أن الأتراك منذ اليوم الذي استوطنوا فيه الأناضول عام ١٠٧١م وحتى اليوم لايزالون يدفعون ثمن هذه الأهمية الاستراتيجية باعظم التضحيات، وأن هذه الأهمية الاستراتيجية آخذة في الزيادة باستمرار.

وكان هدف الأتراك العثمانيين بعد أن حققوا وحدة الأناضول وانطلقوا إلى منطقة البلقان ودواخل اوربا نفسها هو – كما ذكرته المصادر التاريخية – "إعلاء كلمة الله". وتدلنا تلك المصادر على أن العثمانيين اقاموا علاقاتهم الدولية على نفس الأسس التي كانت قائمة لدى الدول

<sup>(</sup>١١٦) - على الرغم من وجود قرابة بين "الديبلوماسية" التي يُعرقونها بأنها فن ادارة العلاقات الدولية بواسطة السفراء والممثلين الدانمين أو الموقتين وبين "السياسة الخارجية"، إلا أنه يمكن القول إن الأولى هي العلاقات الدولية، أما الشاني فهي فن ادارة تلك العلاقات. وقد استخدم مصطلح الديبلوماسية - وان كان نادرا - في اللغة التركية العثمانية في القرن التاسع عشر (تاريخ لطفي، جـ ١٣، ص ٣٧). والواقع آن الديبلوماسية باعتبارها فن التفاوض وحل المشاكل الخارجية قد جرى تعريفها بأشكال مختلفة؛ مثل ديبلوماسية الحرب، وديبلوماسية السلام... النخ. ومصطلح الديبلوماسية الوافد علينا من الغرب نراه مستخدماً في لغات الدول الاسلامية المعاصرة، إلا أن وجود فروق كبيرة في مفهوم الدولة بين العالمين المسيحي والاسلامي جعل من غير ممكن تفسير الديبلوماسية في مسارها التاريخي بنفس المعنى بين الطرفين.

<sup>(</sup>١١٧) - لقد نجح السلطان سليم الأول خلال مدة حكمه القصيرة في انجاز حملتين ناجحتين على ايران ومصر، والواقع آن ذلك لم يكن هدفه الأصلي، فقد ذكر هو نفسه أن هدفه هو الغرب ولم تكن حملاته في الشرق إلا لاقرار الأمن في أراضيه. وعندما أفصح لشيخ الاسلام ابن كمال باشا في حديث معه عن رغبته في تجهيز الأسطول بثلاثمائة سفينة ونيته في فتح أوربا، رد عليه بأن البحر لاستانبول نعمة (أصفنامه، ص ٣١-٣٠).

الاسلامية والتركية السابقة عليهم، وأنهم توسلوا دائما سبل الحل للمشاكل من خلال هذه الأرضية. وهي مفاهيم مثل: دار الاسلام ودار الحرب والأمان. وقد رأت الامارة العثمانية في منطقة البلقان داراً للجهاد، أي منطقة يجب أن يدخلها الاسلام بالحق والعدل، وجعلت لتلك المنطقة الكفة الراجحة. وأبرز الأدلة على ذلك أن أصحاب المناصب في الروملي، مثل قاضي العسكر والبكاربكي والدفتردار وغيرهم كانوا يتقدمون على أصحاب هذه المناصب في الأناضول من حيث درجتهم في البروتوكول والأجور التي يتقاضونها.

وعلى الرغم من أن الصبغة الأساسية لهذه الدولة هي الفتح والجهاد إلا انها استفادت دائما من الديبلوماسية لكي تحقق ذلك الهدف، إذ شعرت لأجل ذلك بضرورة التركيز على سلاح الحرب، حتى القرن الثامن عشر على وجه الخصوص، ثم استبدلته بعد ذلك بسلاح الديبلوماسية.

والملاحظ أن تطبيق الديبلوماسية في الدولة العثمانية حتى أواخر القرن الثامن عشر لم يكن بالشكل الذي فسره الغرب، أو بالمعنى الذي فهمه. كما يلاحظ أن العنصرين الأساسيين في الديبلوماسية وهما قبول المفوضيات، والاعتماد على أساس التبادل reciprocite لم يكونا موجودين. فلم تبعث الدولة العثمانية حتى عام ١٧٩٣م إلى الغرب أو الشرق سفراء دائمين لها، كما لم يكن لديها سفراء أجانب دائمين إلا لدولتين أو ثلاث. ولم تؤسس الدولة العثمانية حمن ناحية أخرى – جهازاً يعنى بالشئون الخارجية مباشرة، إلا عندما تشكلت نظارة الخارجية عام ١٨٣٧م. فقد كان رئيس الكتاب وهو أحد الموظفين التابعين للصدر الأعظم يتولى ضمن أعماله الأخرى إدارة الشئون والاتصالات الخارجية، ويعنى بامور السفراء. ولأجل هذا لم يكن هناك نظر يقتصر عمله على الشئون الخارجية إلا في عهد التنظيمات. ومع ذلك فلا يجب أن يُعد ذلك نقصاً، لأن الدولة العثمانية كانت قد تبنت منهجاً ينسجم وعلاقاتها الحربية أو الديبلوماسية على السواء، وهو المنهج الذي عرفه العالم الاسلامي منذ قرون وجرى على تطبيقه.

ومع أن بقاء الدولة العثمانية بعيدة عن المفهوم الأوربي للديبلوماسية وتطبيقها ثم عدم إقبالها على تطبيق عملية التمثيل الديبلوماسي الدائم هي من الأمور التي أخذت عليها بوجه عام، إلا أن أحداً لا ينكر أن احجامها زمناً عن هذا المنحى كانت له فوائده أيام كانت الدولة في عهد قوتها. لأن الادارة العثمانية على هذا النحو جنبت نفسها الوقوع في حبائل السياسة والديبلوماسية الأوربية، والتقيد بتعهداتها، مما جعلها تتحرك بحرية.

والمعروف أن الذي يقرر ديبلوماسية الدولة هو الموقع الاستراتيجي للأراضي التي تعيش عليها، ومن ثم فاننا عندما ننظر إلى الدولة العثمانية نرى أنها كانت تملأ فراغاً لأربع حضارات

كبرى عالمية، وفراغاً عسكريا في منطقة جد حساسة. فقد ملأ البيزنطيون فراغ الرومان، بينما ملأ السلاجقة فراغ الدولة العربية، أما العثمانيون فكانوا يتحملون العبئين معاً.

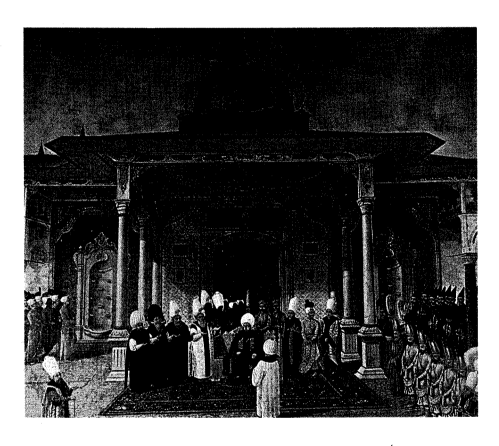
ومنذ ظهرر الدولة العثمانية على مسرح التاريخ كامارة حدود وحتى انهيارها وهي على اتصال ديبلوماسي بالدول المحيطة بها. فكانت لها في البداية صلات مكثفة مع الامارات الاناضولية المجاورة لها ومع البيزنطيين. ولا شك أن الاتصال مع البيزنطيين أصحاب التقاليد الديبلوماسية العريقة قد اكسب الامارة الجديدة خبرة في هذا المجال. فلما مضى القرن السادس عشر، وأقبل القرن السابع عشر وتحولت الدولة العثمانية إلى دولة عالمية أصبح لها اتصالات مع دول أوربا المسيحية بمذاهبها الدينية المختلفة، واتصالات مع الدول المسلمة في الشرق سنية أو شيعية، وعلى كافة المستويات، وفي شتى المجالات.

وتمسكاً من الدولة العثمانية بمبدأ الأمان فقد اعتبرت غير المسلمين الوافدين إليها لمهمة ديبلوماسية أو لتجارة أو زيارة ضيوفاً تتكفل بحماية أرواحهم وأموالهم. فعندما يدخل أحدهم إلى البلاد في مهمة رسمية تتعهد الدولة فور اجتيازه الحدود بمواجهة كافة نفقاته، وتعين له المضيف الذي يرافقه. أما إذا فسدت العلاقة بين الدولة العثمانية ودولة السفير المستأمن، أو التاجر فقد كان مصيره الحبس والتعرض حتى للإهانة.

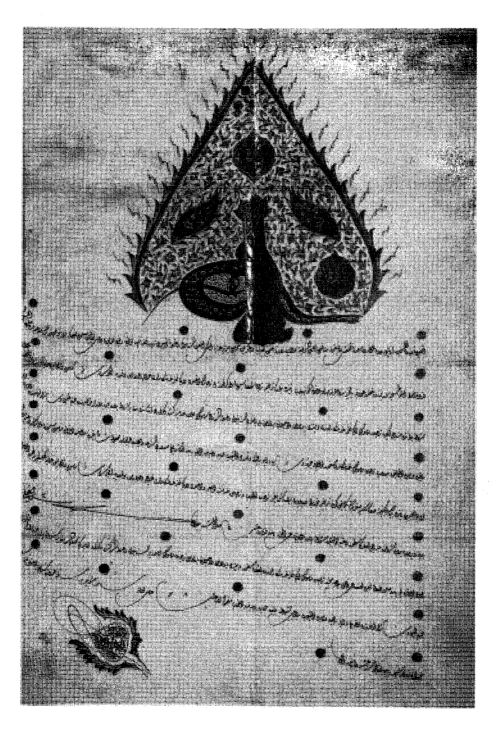
والمعروف أصلاً أن سياسات الدولة العثمانية كانت قد تشكلت ابتداءاً من القرن الخامس عشر في الغرب والشرق والجنوب والشمال. فالعلاقة التي كانت تتنامى بالعداء في الغالب مع الصفويين الشيعة هي التي كانت تقرر سياسة الدولة العثمانية في الشرق. بينما كان نشاطها في البحر الأحمر والمحيط الهندي وموقفها من الدول هناك هو الذي حدد سياستها في الجنوب. أما سياستها في الشمال فقد حددها انهيار دولة القبيلة الذهبية (آلتون أوردو دولتي) واختلال التوازن في الشمال لصالح روسيا، ثم موقف الدولة العثمانية من ذلك الخطر.

#### ١- المسار التاريخي

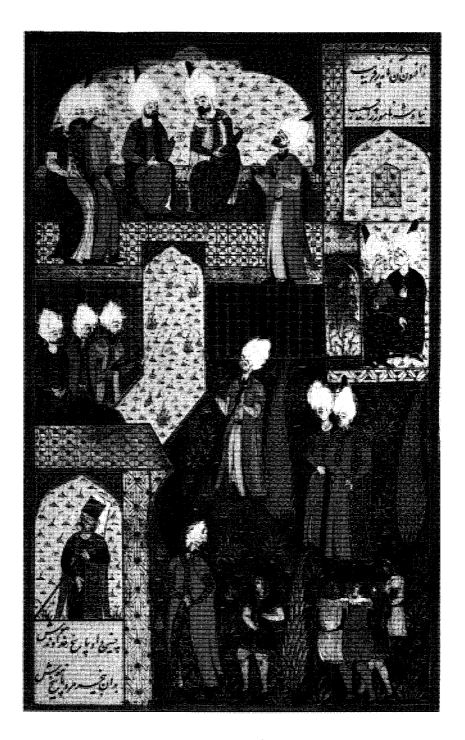
قامت الإمارة العثمانية على الروح العسكرية والضرورة التي فرضتها، غير أن وجود الامارة وجهاً لوجه مع البيزنطيين فرض عليها إلى جانب التدابير العسكرية أن تلجأ إلى المناورة السباسبة.



64- أحد المراسم للسلطان سليم الثالث أمام "باب السلام" في سراي خوب قابى.



65- أحد فرمانات السلطان سليم الثالث حول عدم الاتقال على مترجم السفير الفرنسي بالجزية والرسوم والضرائب



66- استقبال الوزير الأعظم ابراهيم باشا لسفير النمسا وفريقه



وعلى الرغم من غلبة طابع العداء بوجه عام على العلاقات العثمانية البيزنطية إلا أن الاتصال بينهما لم ينقطع أبداً. فبعد العلاقات التي كانت لاتزال في بدايتها على أيام عثمان بك وابنه اورخان بك والانتصارات التي أحرزها مراد الأول وابنه بايزيد لم يشا البيزنطيون المخاطرة بالحرب مع العثمانيين مباشرة، لكنهم شعروا بالخطر القادم، فركزوا على الجانب الديبلوماسي. ومن ثم توسلوا السبل للتعايش السلمي مع العثمانيين، فكانوا يرسلون الهدايا إلى السلطان، ويزيدون من مقدار الخراج المقرر عليهم، كما رضوا باقامة حي تركي داخل استانبول. أما في الخفاء فكان الامبراطور يذهب بنفسه أو برجاله المعتمدين إلى الغرب ليحض البابا على عقد حلف مقدس ضد الخطر الاسلامي المتعاظم، ويطلب إليه طرد الأتراك من تلك الأراضي. فلما سألت الدولة العثمانية عن سبب تلك الزيارات كان الرد بانها زيارات دينية ليس وراءها غاية سياسية، وشاء بذلك أن يزيح الشبهات عن تصرفه. وكان قصد الامبراطور تأليب أوربا بالطرق الديبلوماسية إلا أنه لم يوفق في ذلك. وواقع الأمر أن شعبه كان يذكر مظالم اللاتين ونهبهم الديبلوماسية إلا أنه لم يوفق في ذلك. وواقع الأمر أن شعبه كان يذكر مظالم اللاتين ونهبهم الديانا بالحاجة إلى التحالف مع العثمانيين ضد العالم الكاثوليكي على أنه شعب صديق، فكان يشعر أحيانا بالحاجة إلى التحالف مع العثمانيين ضد العالم الغربي.

كما نعلم أن الدولة العثمانية إبان قيامها كان لها على أيام السلطان مراد الأول علاقات طيبة مع السلطنة المملوكية، فكانت تستقبل بالتكريم سفراء المماليك القادمين إليها، وتوطدت العلاقات بينهما، وأقامت أيضا في عهد السلطان نفسه علاقات مع حاكم العراق وآذربيجان ومع دولة القبيلة الذهبية (آلتون اوردو). وهناك رسائل كانت ترسل وأخرى تأتي من تلك الأماكن، ونشَرَ بعضها فريدون بك في "منشآت السلاطين"، ومع ذلك فعلينا أن نتناولها بحذر. وكان من شأن الفتوحات التي قام بها بايزيد الأول أن جعلت من الدولة العثمانية دولة قوية، تمتد حدودها من نهر الطونة حتى نهر الفرات، وتحولت الى مركز للسياسة فوق بقعة واسعة في ذلك العهد، تمتد من أوربا الغربية الى آسيا الوسطى، ومن مصر إلى دولة القبيلة الذهبية.

غير أن هذه القوة لم تدم طويلاً، فقد أوشك غزو تيمورلنك أن يمزق أراضي الدولة العثمانية، بينما توهمت الامارات الاناضولية وتوهم البيزنطيون امكانية انهيار العثمانيين، فبدأوا يتوسلون السبل للتحالف ضدهم، ويعدون أنفسهم لخوض الحرب ضدهم، غير أن السلطان چلبى محمد استطاع بفضل التساند والوحدة في منطقة الروملي أن يعيد للدولة تماسكها، مما جعل البيزنطيين يشعرون من جديد بضرورة التودد إليهم. وعندما جلس السلطان مراد الثاني على العرش عاد البيزنطيون لمثل هذه التطلعات، ولكن لم يلبث الأمل أن خبا مرة ثانية. فالدولة

العثمانية خبرت الحرب ضد البيزنطيين، كما عقدت الصلح ودخلت في تحالفات، واستطاعت بذلك أن تعظم خبراتها في المجال الديبلوماسي.

والمعروف أن عادة الزواج من بنات الدول المجاورة المسلمة وغير المسلمة التي هي أحد الملامح الأساسية في الديبلوماسية الشرقية والغربية كانت ترجع أساساً إلى عهد الرسول (ﷺ)، وأن السلاطين العثمانيين استفادوا من هذه العادة في البداية، فتزوجوا من بنات البيزنطيين وبنات الامارات الاناضولية، ثم لم يلبثوا بعد ذلك أن تركوا تلك العادة التي حققت لهم بعض المنافع.

وتدلنا الحقائق التاريخية على أن النجاح في الديبلوماسية يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالقوة العسكرية والمالية، وأن الدولة القوية هي التي تملي شروطها عند الجلوس على مائدة المفاوضات. ومن هذه الزاوية فقد شكلت شخصية السلطان محمد الفاتح والفتوحات التي أنجزها آفاقاً جديدة في الديبلوماسية العثمانية ونقطة التحول فيها. وقد اقتدى به حكام كثيرون في الشرق والغرب. وقبل فتح استانبول قام بازاحة الولاة والأمراء والأباطرة البيزنطيين واحداً تلو الآخر، بل والحكام أصهارهم، وغيرهم ممن كانوا يدعون الحق في العرش البيزنطي، ثم راح بعد فتح استانبول يواصل فتوحه الأخرى ليمتلك البحرين وما حولهما [البحر الأسود والبحر الأبيض المتوسط ومنطقة الأناضول والروملي]. وكان لقضائه على الامبراطورية البيزنطية التي حكمها تسعون امبراطوراً لمدة تزيد على ألف عام أثره الكبير على تاريخ البلقان وأوربا وعلى ديبلوماسيتها. وتبلورت في عهد الفاتح سياسة الدولة العثمانية كثيراً تجاه الغرب والشرق والجنوب والشمال،

واتضحت في الدولة العثمانية معالم الهوية العالمية منذ القرن الخامس عشر، وبدأت تظهر آثار تلك الهوية في الميادين المختلفة. وتقدمت الاتصالات الدائمة والوطيدة مع كافة الدول في الشرق والغرب. فكانت تتعاطى رسائل التهاني والتعازي مع كل هذه الدول، في مناسبات لبس التاج واعتلاء العرش والأفراح والوفيات، وتتبادل معها الهدايا، وإذا تحقق نصر أرسلت إليها كتب البشائر (فتحنامه).

كذلك فان إحياء السلطان الفاتح لبطريقخانة الروم والبقاء عليها في استانبول، وسياسة التسامح مع النصارى واليهود، ثم استقبال اليهود الاسبان الفارين من المذابح والمظالم في استانبول على أيام السلطان بايزيد الثاني، والسيطرة على البحر الأحمر في أوائل القرن الخامس عشر وحماية الحرمين الشريفين من اعتداءات البرتغاليين، وقيام السلطان سليمان القانوني بمساعدة الملك فرنسوا الأول على شارلكان، وغير ذلك من السياسات التي يعقب بعضها بعضاً

إنما هي دليل واضح على أن الدولة العثمانية غدت دولة عالمية، فرأت في السيطرة على الأحداث المحيطة بها مبدأ من مبادئها الديبلوماسية.

وكانت مسألة وراثة العرش والنزاع على السلطنة، سواء في الشرق أو الغرب من المسائل التي مهدت السبيل دائما لانتعاش الديبلوماسية وظهور بعض المساومات. ورأينا الأمثلة الحية على ذلك في النزاع الذي وقع فيما عرف به "عهد الفترة"، بين الأمير جم وأخيه بايزيد الثاني. وكان النزاع على وراثة العرش في الدول المسيحية في الغرب من الأمور التي تابعتها الدولة العثمانية عن كثب حتى أو اخر القرن السابع عشر، وتوسلت سبل الاستفادة منها. وحادثة الأمير جم هي من الحوادث المعتادة من الناحية الديبلوماسية. فبعد وفاة السلطان الفاتح وقع النزاع بين ولديه جم وبايزيد على السلطنة، مما جعل العلاقات الديبلوماسية بين الدولة العثمانية وبين السلطنة المملوكية والبندقية والبابوية وأوربا تكتسب بعداً جديداً.

واعتلى السلطان سليم الأول العرش بعد جدال على السلطنة مثل والده، ثم لم يلبث أن قام بحرب ايران عام ١٥١٤م، وحرب مصر عام ١٥١٧م، واستطاع بالانتصارات التي أحرزها والأراضي التي كسبها والألقاب التي حصل عليها أن يجعل من الدولة العثمانية دولة عظمى في نظر العالم الاسلامي في الشرق والعالم المسيحي في الغرب، وقوة قادرة على وضع قواعد السياسة الخارجية. فنجاح السلطان سليم في دخول مصر أهله لأن يحمل لقب "خادم الحرمين الشريفين"، بل ولحمل صفة "الخلافة" نفسها. وعلى ذلك أصبح السلطان العثماني يحوز رسميا لقب "خليفة المسلمين" إلى جانب لقبه القديم "خاقان البرين وسلطان البحرين". واستخدم السلاطين العمثانيون قبل ذلك أيضا لقب الخليفة في بعض المناسبات، ولاشك أن هذه الصفة التي هي لقب سياسي يمثل القوة والسلطة قد غير وضع الدولة العثمانية في العالم الاسلامي كله، وأصبح مصدراً للقوة في المناورات والمساومات الديبلوماسية مع الغرب. غير أننا لا نستطيع القول إن السلاطين العثمانيين استخدموه بشكل فعال في المجال السياسي حتى معاهدة قينارجه الصغرى المعردي الشاني الذي استغله أحسن استغلال في القرن التاسع عشر عصر الديبلوماسية.

وكان استخدام الألقاب والنعوت في غير موضعها من الأسباب وراء انسداد المسالك في الديبلوماسية منذ العصور القديمة. وكان النبي (ﷺ) يستخدم لنفسه لقب "رسول الله" في رسائله التي يبعثها إلى ملوك وحكام الدول الأجنبية، بينما كان يخاطب هرقل المسيحي بلقب "عظيم الروم" بدلاً من "الامبراطور البيزنطي" حتى لا يكون قد اعترف به رسمياً، وهو ما يدل على

الدقة حتى في ذلك العصر. وقد حرصت البيروقراطية العثمانية دائما على أن تستخدم الدول المسلمة والمسيحية على السواء الألقاب والنعوت المناسبة للسلطان العثماني. فقد حكى المؤرخ نعيما حادثة وقعت في أواسط القرن السابع عشر، وضعها تحت عنوان: "قضية الرسالة الهمايونية إلى قيصر النمسا"، فقال باختصار: كانت هيئة السفارة مع النمسا قد خرجت بقصد تجديد معاهدة الصلح عام ١٦٦٠م، غير أنهم لم يسمحوا للهيئة التركية أن تتباحث مع نظيرتها النمساوية، وعاد السفير النمساوي فور وصوله من فينا. والسبب وراء ذلك هو عدم انطباق مبدأ المعاملة بالمثل على الرسالة التي أرسلها السلطان إلى الامبراطور؛ فقد خاطبه فيها بضمير "انت" بدلاً من ضير جمع المخاطبين "انتم" واستخدم كلمة "ملك" بدلاً من كلمة "امبراطور"، فأدى ذلك إلى انسداد القنوات الديبلوماسية. ثم جاء الرد بانه إذا كنتم تريدون التعاهد فلا بد أن يكون نص الخطاب هو "انتم ياامبراطور النمسا". فكان أن فكروا في الحالة التي تعيشها الدولة العثمانية، وقالوا "إن العصر هو عصر المداراة"، وبمحاولة من سياوش باشا ومراد باشا أعادوا كتابة الرسالة من العصر هو عصر المداراة"، وبمحاولة من سياوش باشا ومراد باشا عادوا كتابة الرسالة من أحيانا نصوص المعاهدات مادةً من موادها. ففي المعاهدة التي عقدت مع روسيا عام ١٦٨١م مثلاً أحيانا نصوص المعاهدات مادة من موادها. ففي المعاهدة التي عقدت مع روسيا عام ١٦٨١م مثلاً أحيانا تحوى مادة بألقاب القيصر كاملة (١١٩).

ويُعد عهد السلطان سليمان القانوني عهداً مهماً من حيث الشمول والنتوع ووضوح الأسلوب. فلم يكد ذلك الحاكم يتقلد زمام السلطة عام ١٥٢٠م حتى أصبح يمثل أهم دولة في العالم من كل الجوانب تقريباً. وغدا سراي طوب قابى وكأنه ملتقى للسفراء القادمين من الشرق والغرب، وأصبحت الدول الأوربية، والدول الاسلامية وعلى رأسها ايران لا يدعون فرصة تفوت إلا وأرسلت الهدايا الثمينة والممثلين الديبلوماسيين إلى العاصمة التركية. ففي عام ١٥٥٧م مثلاً عندما جرى افتتاح "مجمع السليمانية" أرسل الشاه طهماسب إلى استانبول هيئة ممتازة لتهنئة السلطان القانوني، وهي تحمل رسالة التهاني والهدايا التي تضم المصاحف النادرة. كما أرسل خدا بنده ابن الشاه رسالة تهنئة إلى الصدر الاعظم رستم باشا في نفس المناسبة، وأرسلت زوجة الشاه رسالة أخرى إلى السلطان القانوني. فاذا بعدت الديار بالحاكم لحرب يقودها كان عليهم إن

<sup>(</sup>۱۱۸) - أنظر تاريخ نعيما، جه ٥ ص ٢١

A.N. Kurat, *Türkiye ve Rusya*, Ankara 1990, s. 10 : انظر: – (۱۱۹)

<sup>(</sup>۱۲۰) - منشآت السلاطين، جـ ٢ ص ١٤-١٩.

يذهبوا إليه في تلك الديار. والمعروف أن السلطان سليمان القانوني قاد ثلاث عشرة حرباً، ثلاث منها في الشرق وعشر في الغرب. وكان يتطلب الأمر أثناء الاعداد لها وأثناء خوضها ثم بعد انتهائها القيام بالاتصالات الديبلوماسية العديدة، وأرسال السفراء من طرفه أو استقبال سفراء الطرف الآخر.

وفي عهد السلطان مراد الثالث وقعت بعض الأحداث المهمة في المجال الديبلوماسي؛ فقد نجحت الدولة في أن تفرض سيطرتها على لهستان (بولونيا)، وحالت دون النمسا وروسيا أن تتدخلا في انتخاب من سيجلس على عرشها، وضمنت جلوس أمير [إمارة] أردل عليه. ومن ناحية أخرى استفادت أنجلترا من الطرق الديبلوماسية، وضمنت لنفسها امتيازاً تجارياً بعد فرنسا عام ١٥٧٩م. أما الحدث المهم الآخر الذي وقع في تلك الفترة فهو التغير الذي حدث في رأس الحكم في فاس عام ١٥٧٤م؛ إذ تو لاه حاكم يؤيد الدولة العثمانية، بدلاً من الحكام السابقين الذين كانوا يؤيدون اسبانيا(١٢١). ومن ثم أصبحت فاس وهي صاحبة الموقع الاستراتيجي الهام في شمال افريقيا تعيش بعد ذلك في سلام دائم مع الدولة العثمانية بوجه عام، وراحت الدولتان تتعاطيان الهدايا والسفراء في كل مناسبة، واستمر الأمر على ذلك في إطار من التبعية غير المباشرة. وهذه العلاقات المهمة في مجال الديبلوماسية العثمانية قد استمرت تحافظ على طبيعتها الودية حتى النهاية، على الرغم من الاعتداءات التي كانت تقع بين الحين والآخر من الجزائر، وخاصة القراصنة، وتعكر صفوها.

ولكن على الرغم من كل هذه التطورات فان عهد السلطان مراد الثالث هو العهد الذي بدأت تضعف فيه مؤسسات الدولة ويتدهور هيكلها الاداري، ولم ينصلح حاله بعد ذلك. فقد طالت الحروب الايرانية [حملات الشرق] التي بدأت والصدر الأعظم صوقالي محمد باشا كان لايزال على قيد الحياة، وكانت السبب وراء إضعاف المالية العثمانية وانحلال الضبط والربط. ثم أعقبتها الحرب التي وقعت مع النمسا في الغرب عام ١٥٩٣، وعرفت هناك باسم الحرب الطويلة، أو حرب الخمس عشرة سنة، فتوزعت جهود الدولة على جبهتين حتى كادت تفلس خزانتها، واهتز النظام الاجتماعي من أعماقه. وعلى الرغم من تحقيق بعض الانتصارات خلال تلك الحروب، مثل نصر موقعة قانيجه ونصر موقعة خاچووه Haçova إلا أن الحروب مع النمسا قد انتهت بعقد معاهدة زيتفاتوروك Zitvaturuk عام ٢٠٢١م، فكانت نقطة تحول في تاريخ الديبلوماسية.

Bekir Kütükoğlu, "Murad III", /A, VIII, 620-21. : أنظر - (١٢١)

إذ كانت تُعقد المعاهدات حتى ذلك الوقت بما يُملى من شروط على مرخصي الدولة الأجنبية من طرف واحد، انطلاقا من تفوق الدولة العثمانية، فإذا بها توقع لأول مرة على معاهدة نقر تساوي الطرفين، وتتمشى مع النموذج القانوني في الدول الغربية، وتقر التساوي بين السلطان والامبراطور. وعندما نتطلع إلى كتب النظم نشهد بالأسى أن الدولة على الرغم من عنايتها بالأجهزة المختلفة التي تحتويها النظم المركزية حتى تصلح الفساد الذي أخذ يستشري بشكل واضح في الادارة في أوائل القرن السابع عشر إلا أنها أهملت السياسة الخارجية، وغفلت عن الديبلوماسية أو تناستها، إلا في بعض الأمور الخاصة بالسفراء الأجانب.

وقد حرصت الدولة العثمانية على متابعة الخلافات الدينية والمذهبية في أوربا عن كثب، وراقبت النزاعات والحروب الداخلية والخارجية والتنافس على العروش فيما بين الدول الغربية نفسها، وسعت لاستغلال ذلك في ديبلوماسيتها؛ فقد ظاهرت البروتستانية على الكاثوليكية، إذ كانت ترى أن انجلترا البروتستانية هي المسيحية الحقيقية وليست اسبانيا الكاثوليكية، وأنها الأقرب إلى الاسلام، وبنت علاقاتها الديبلوماسية على هذا الأساس. وفعلت الشئ نفسه مع المصلح الديني مارتن لوثر عندما أيدته في حركته الدينية ضد العالم الكاثوليكي. كما ترصدت بعناية النزاعات على العرش في أوربا، وراقبت علاقات المودة أو العداوة فيما بين الدول المسيحية، وحاولت استخدامها لصالحها. غير أن هذا الأمر كان يجد المقابل بعينه؛ فقد دأب الأوربيون والأمريكيون على استغلال مسألة وراثة العرش في الدولة العثمانية، ودعموا الخلافات الدينية والمذهبية في أراضيها.

## ٢ - الامتيازات الأجنبية والديبلوماسية

هناك صلة وثيقة بين المصالح التجارية وبين الديبلوماسية، فقد كان للامتيازات الأجنبية Capitulation قوتها المؤثرة دائما على الديبلوماسية الدولية. وقد لوحظ أن المصالح الاقتصادية والتجارية كانت تأتي في المقام الأول في تشكيل الديبلوماسية الأوربية وتوجيهها. وعلى الرغم من صعوبة القول بأن هذا الأمر كان هو المحرك "بنفس القدر" في توجيه سياسة الدولة العثمانية الخارجية إلا أنها كانت تعرف هذا الاتجاه الأوربي، ومن ثم سعت للاستفادة منه، وتشكيل ديبلوماسيتها بما يجاريه. وهذه الامتيازات قد منحتها الدولة في البداية لفرنسا عام ١٥٣٦م، ثم هولاندا عام ١٦١٢م، والنمسا عام ١٦٦٦م، وبعد قرن أو يزيد أعتبتها انجلترا علم ١٥٨٠م، ثم هولاندا عام ١٦١٢م، والنمسا عام ١٦١٦م، وبعد قرن أو يزيد من الزمان حصلت عليها في القرن الثامن عشر السويد وصقلية والدنمارك وبروسيا واسبانيا. ويجب علينا أن نتناول النوعين الأولين من تلك الامتيازات بشكل آخر في المجال الديبلوماسي؟

فقد منحت الامتيازات لفرنسا عام ١٥٣٦م على أيام السلطان سليمان القانوني، وكان القصد من ورائها عرقلة قيام حلف مقدس يعقده العالم الكاثوليكي الأوربي ضد الدولة العثمانية ذات السياسة الاسلامية، فحصل عليها فرنسوا الأول ملك فرنسا الذي هُزم أمام آل هابسبورغ عام ١٥٢٥، وكان في أشد الحاجة إلى المعاونة، والحق أنها حققت القصد منها. واستطاع القانوني أن يجد بذلك دولة حليفة وتابعة له ضمناً بين اسبانيا وألمانيا. واستمرت هذه الصداقة التي بدأت بين الدولة العثمانية وفرنسا قد سنين طويلة دون أن تتزعزع مع استثناء بعض التجاوزات الطفيفة، حتى جاءت الحملة الفرنسية على مصر عام ١٧٩٨م في زمن السلطان سليم الثالث، فكانت أولى الضربات في الصميم لهذه الصداقة.

والحق أن هذا التحالف والتقارب كان ذا أهمية عظيمة في تاريخ الديبلوماسية؛ فقد اعترفت الدولة العثمانية لفرنسا بالأفضلية في كافة المجالات تقريباً، واستمر ذلك حتى حصلت انجلترا على امتيازات مشابهة عام ١٥٨٠م. ففي ذلك التاريخ استطاع هاربورن سفير الملكة اليزابث ملكة انجلترا أن يحصل على الامتيازات لتتقدم بها انجلترا في بعض المجالات. ومن المحتمل أن رغبة الدولة العثمانية في اقامة علاقات صداقة مع انجلترا صاحبة القوة البحرية القوية ضد اسبانيا والبرتغال، وتفكيرها في شراء بعض الأسلحة من انجلترا بدلاً من فرنسا هو الذي كان له الأثر الأكبر في ذلك(١٢٢). وهذه الامتيازات التي اشعلت التنافس بين انجلترا وفرنسا كانت العامل الموثر من الدرجة الأولى على الديبلوماسية العثمانية. وكانت الدولة وهي تمنح تلك الامتيازات التجارية تسعى نحو هدف معين، ولا سيما حرصها على المصالح السياسية والعسكرية للبلاد، وعلى سبيل المثال فان الجنوبين الذين قُطعت علاقاتهم التجارية مع الدولة العثمانية قد طلبوا بعد معاهدة قارلوفچه اقامة علاقات تجارية جديدة وارسال سفير دائم إلى استانبول، وضمنوا في هذا الأمر وساطة الأمبراطور الألماني نفسه. وفي عام ١٧١١ شاءوا إرسال سفيرهم إلى استانبول في سفارته في حي غلطة. غير أن إقدام الجنوبين على مساعدة البندقية بالمال والسلاح أثناء في سفارته في حي غلطة. غير أن إقدام الجنوبين على مساعدة البندقية بالمال والسلاح أثناء حربها مع العثمانيين كان السبب في طرد السفير الجنوي خارج البلاد عام ١٧١٥ (١٣١٥).

Oral Sander, Anka'nın Yükselişi ve Düşüşü, Ankara 1987, s. 74. : انظر - (۱۲۲)

Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, IV/2, 172. : انظر - (۱۲۳)

وساعدت الامتيازات الأجنبية في البداية على فتح آفاق جديدة واتاحة فرصة الخيار أمام السياسة الخارجية العثمانية، ثم لم تلبث اكبر الموانع ابتداءاً من القرن السابع عشر أن أخذت تتشكل باطراد أمام الديبلوماسية التركية، حتى أصبحت حجر عثرة يعرقل حركة الدولة بين الحين والآخر.

## ٣- العلاقات مع روسيا

كانت الدولة العثمانية في النصف الثاني من القرن السادس عشر الذي يمثل ذروة عظمتها واقتدارها قد دخلت في علاقات ديبلوماسية مع كافة الدول المسلمة والمسيحية في الشرق والغرب. وكانت لها مع روسيا علاقات ذات طابع مختلف، فهذه الامارة التي لم يشعر أحد بوجودها أو بثقل لها في القرن الخامس عشر في الشمال كانت قد اختارت لنفسها الأراضى العثمانية هدفاً، وعلى رأسها استانبول نفسها، ومن ثم كانت تترصد عن كثب تحركات العثمانيين. فلما فتحت استانبول عام ١٤٥٣م وشرع السلطان محمد الفاتح يستولى على السواحل الشمالية للبحر الأسود قطعة بعد قطعة أحدث ذلك صدا كبيراً في روسيا، وراح الروس يمنون أنفسهم بالاستيلاء يوماً على استانبول أكبر مراكز الأرثوذكسية. وكان السلاطين العثمانيون قد صرفوا جهودهم ووجهوا نشاطهم ناحية أوربا، ولم يعبأوا بوجود روسيا، فاذا ذكر اسمها استخفوا بها، فتركوا شئونها لأمراء [خانات] القرم. في حين أن روسيا كانت في تعاظم مستمر يسير متوازيـاً مع تعاظم قوة الدولة العثمانية نفسها؛ فقد استولت عام ١٥٥٢م على امارة قازان، ومن بعدها عام ١٥٥٦م على امارة استراخان، وألحقتهما بأراضيها. وكانت تتعقب ما يقع في الدولة العثمانية من أحداث، وترقب الصراع على السلطنة فيها خطوة خطوة. وكانت أهم إدارة في الجهاز الذي أقامته في موسكو لمتابعة السياسة الخارجية وحدها قد قصرت جهودها على نتبع أحوال الدولة العثمانية. وكانت سياسة روسياً في تلك الأونة هي ممالأة السلاطين العثمانيين وتجنب لفت أنظارهم، وكان ايفان المخيف أحسن من أجادوا تطبيق تلك السياسة. وهذا الخصم (روسيا) الذي سيصبح فيما بعد عدواً لدوداً للدولة العثمانية وسبباً في انهيارها لم تتفطن إليه إلا بعد استيلائه على امارة استراخان عام ٥٥٦م، فشاعت الدولة من خلال حملتها على استراخان عام ١٥٦٩م أن تقضى على ذلك الخطر، بل وشاءت في تلك الأثناء أن تربط بين بحر الخزر والبحر الأسود بقناة يجري شقها بين نهري الدون والفولغا. وكان الغرض من الحملة وشق القناة هو تحقيق بعض النتائج المتعددة الجوانب والتسي يمكن اعتبارهما شــاملـة إلى حد بعيد في تاريخ الديبلوماسية التركية، مثل تخليص أراضي استراخان، وضمان الأمن في شمال البحر الأسود، وتيسير عملية امداد الجيش بالمؤن عن طريق البحر من الشمال في حالة الحرب مع ايران، ثم تدعيم التحالف مع امارتي الأوزبك وبخارى السنيتين في آسيا الوسطى ضد ايران الشيعية وروسيا الأرثوذكسية. غير أن النتائج المرجوة من تلك الحملة لم تتحقق، وظل مشروع شق القناة فكرة مجردة. ثم لم تلبث الدولة العثمانية في الفترة التالية أن أخذت تتراجع باستمرار وتفقد أراضيها، بينما توسعت روسيا على حسابها، وكسبت الأرض باستمرار، حتى تحقق لها النصر الكبير في النهاية مع معاهدة قينارجه الصغرى عام ١٧٧٤م. ولم تتوقف الأحداث عند ذلك الحد، بل استطاعت الجيوش الروسية ان تتقدم عام ١٨٧٨م حتى ضاحية استانبول المعروفة باسم "يشيل كوي".

ونخلص من ذلك إلى أن العثمانيين لم يعبأوا في البداية بالروس، ولم يتعقبوا أمرهم بدقة فيما بعد، ووقعت الديبلوماسية العثمانية بذلك في سلسلة طويلة من الأخطاء.

### ٤- الفتوى والدبيلوماسية

لا شك أن مبادىء الدين الاسلامي كانت تشكل أهمية عظيمة ضمن القواعد والأصول التي ترسم الديبلوماسية العثمانية. فمنذ بداية ظهور الدولة وهي تنظر إلى العلاقات الخارجية من منظور المبدأين الاسلاميين دار الحرب ودار الصلح، وتستقبل السفراء القادمين من الغرب في إطار مبدأ الأمان، مما يشكل دليلاً واضحاً على القاعدة الاسلامية التي ارتكزت عليها الديبلوماسية العثمانية. أما السبيل الذي سلكته في الغالب، وهي تقيم تلك العلاقات، فهو سبيل الفتوى، إذ نراه منهجاً كان جارياً على امتداد مراحل التاريخ العثماني كله تقريباً. وقد اجتمعت الفتاوى الصادرة حول العلاقات الخارجية في كتب الفتاوى تحت عنوان "كِتَابُ السيّر"، والكتاب الذي وضعه الامام محمد بن حسن الشيباني حول هذا الموضوع يحمل نفس العنوان.

والمعروف أن العثمانيين استعانوا بالفتوى في العلاقات الدولية؛ فعندما عزموا على فتح جزيرة قبرص كانت بينهم وبين البندقية معاهدة صلح، فطلبوا الفتوى حول وجود هذه المعاهدة، وهل تشكل عانقاً أمام الفتح أم لا، فكان الرد من ابي السعود أفندي أن قبرص كانت في أيدي المسلمين قبل ذلك، وأن فتحها لازم أبداً، وأن معاهدة الصلح القائمة لا تحول دون ذلك، ثم ضرب مثلاً بان الرسول (ﷺ) كان قد تعاهد مع أهل مكة على الصلح لمدة عشر سنوات في العام السادس للهجرة، وأن الامام علي إكرم الله وجهه] قدّم لهم المعاهدة، ومع ذلك قام المسلمون بفتح مكة بعد عامين، أي في العام الثامن للهجرة، فقدم بهذه الفتوى مثالاً نموذجياً على منحاه(١٢٤). وفي عام ١٧٩٠م عقدت الدولة العثمانية تحالفاً مع بروسيا، فكان هو التحالف الأول الذي عقدته مع دولة غير مسلمة. وكان العلماء قد

<sup>(</sup>١٢٤) - كاتب جلبي، تحفة الكبار في أسفار البحار، استانبول ١٣٢٩، ص ٨٨-٨٩.

اعترضوا على ذلك بدعوى أنه يخالف الشريعة الاسلامية، فأصدر شيخ الاسلام حميدي زاده مصطفى افندي فتواه يجوازه فجرى عقد التحالف، كما أرسل حميدي زاده خطاباً إلى الصدر الأعظم حول الموضوع، ذكر فيه أن الدخول في تحالف مع دولة مسيحية جائز شرعاً، وأن هناك أمثلة عليه، وأن العلماء إنما يعبرون عن رأيهم فحسب في المسائل الشرعية، ثم أشار إلى أن القرار في ذلك إنما يصدر بطلب من الصدر الأعظم وأمر من السلطان نفسه، كاشفاً عن أمر طريف في كيفية سير المعاملات في مثل هذه الموضوعات(١٢٥). ثم كان التحالف العثماني الألماني الذي عقدته الدولة العثمانية في أوائل القرن العشرين (١٩١٤م) لتقف به ضد روسيا وانجلترا وفرنسا، إذ لجأت عند ذلك إلى مقام الافتاء وحصلت على الفتوى من شيخ الاسلام خيري افندي(١٢١).

وكانت المعاملة بالمثل والتفاهم المتبادل من أهم قواعد الديبلوماسية؛ فتقييم الهدايا وقبول السفراء وعدد المرافقين لهم ومستوياتهم، ثم استقبال السفراء في السراي وأماكن اللقاء وغير ذلك من الموضوعات انما تعتمد على مبدأ المعاملة بالمثل. والمثال الذي تجدر الاشارة إليه \_ في موضوع المعاملة بالمثل التي هي أحد المبادىء الأساسية في الديبلوماسية الحديثة \_ أن عبد الكريم باشا والمفوض الروسي ربنين Repnin توجها عقب عقد معاهدة قينارجه الصغرى في عام ١٧٧٥م إلى كل من موسكو واستانبول لأجل تحكيم تلك المعاهدة تنفيذاً لمبدأ المعاملة بالمثل، ثم جرى التبادل في مدينة خوتين. ورأينا المراسم التي أقيمت في استانبول وموسكو، وتفاصيل المفاوضات التي أخذت مكانها بشكل مسهب في يوميات كلا السفيرين. فقد أطلقت المدافع في خوتين من كلا الطرفين، وقام الجانبان وهما في صحبة المحافظين بتأمين المأكل والعربات على امتداد الطريق من أهالي البلاد التي وقع المرور بها. ولا شك أن شرح كل هذه التفاصيل من سفيري الطرفين إنما يمثل مصدراً شاملاً يؤكد مبدأ المعاملة بالمثل(١٢٧).

وكان موضوع سلامة السفراء وأمنهم في الطريق من الأمور التي يؤدي الاهمال فيها إلى انسداد قنوات الديبلوماسية. فكانت الحكومة العثمانية ترى في السفراء القادمين إلى استانبول أو العابرين لدول أخرى من أجل الوصول إليها ضيوفا احتموا بأمانها، وتشعر بانها المسنولة عن حصانتهم وأمنهم. ورأينا في رسالة أرسلت إلى امبراطور النمسا فرديناند بتاريخ ١٥٤١م أن أخاه شارل الخامس

Kemal Beydilli, 1790 Osmanlı Prusya İttifakı, ، وأنظر أيضاً: (HH., nr. 1095) وأنظر الأرشيف العثماني (HH., s. 57-60.

limiye Salnâmesi, İstanbul 1334, s. 640. : انظر – (۱۲٦)

أنظر: . Aüber Ortaylı, "Mübadele", El 2, VII, 275-76. أنظر: (١٢٧)

وموظفيه قاموا باحتجاز السفير الفرنسي في ايطاليا بينما كان في طريقه إلى استانبول، فطلبت الافراج عنه. كما حرصت الدولة على سياسة التوازن ولا سيما منذ القرن الثامن عشر، ففي عام ١٦٢٠ - 1٦٢١م في الوقت الذي قام الداماد ابراهيم باشا بارسال يكرمي سكز محمد جلبي إلى فرنسا في مهمة ديبلوماسية كان أيضاً يبذل جهده حتى لا تفسر الدول الأخرى ذلك بشكل خاطىء، كما حاول أن يتجنب رد فعل المحافظين في الداخل.

ودأبت الدول الغربية -لا سيما منذ القرن التاسع عشر - على استغلال أحوال أهل الذمة في الدولة العثمانية، كما استخدمت ـ بالاضافة إلى ذلك ـ الأماكن المسيحية المقدسة داخل أراضيها وسيلة ديبلوماسية دائمة للضغط في علاقاتها ومفاوضاتها الدولية، وشاعت التضييق على رجال الدولة العثمانية في هذه الموضوعات. ومع ذلك فان النتاز لات التي قدمتها الدولة فيما عرف بالتنظيمات، ولا سيما فرمان إذ كانت تطلب المزيد والمزيد. فالتناز لات التي قدمتها الدولة فيما عرف بالتنظيمات، ولا سيما فرمان الاصلاح الصادر عام ١٨٥٦م لم تُرض مطامع الغربيين، وكانت أوضح الأمثلة على ذلك. كما أن موضوع "اصلاحات الأناضول" الذي وافقت عليه الدولة من النصف الثاني من نفس القرن بقصد تحسين أوضاع الأقليات، ولا سيما الأقلية الأرمنية، كان هو الآخر موضعاً لمناهضة الدول الاوربية وعلى رأسها انجلترا، ثم قدمت الاحتجاج على ذلك، فكان حدثاً غربياً من الناحية الديبلوماسية(١٢٨).

وكانت حركات التبشير في القرن التاسع عشر هي أحد فروع الأنشطة المهمة على المستوى الديبلوماسي. فقد نظرت الدول الأوربية وأمريكا إلى الدولة العثمانية على أنها "رجل مريض" وضعته على منضدة العمليات، وانتظرت موته، في الوقت الذي أقدمت فيه على القيام بنشاط تبشيري متعدد الأغراض، وهذه الأنشطة التي بذلت بعلم ودعم من وزارات الخارجية في تلك الدول قد ضمنت لها أن تضع ديبلوماسيتها على أرض صلبة. كما كانت حركات الاستشراق في الدول الغربية أحد النشاطات الهامة في ذلك المجال. وحققت الجهود التي قام بها المستشرقون اسهامات مهمة في الحياة العلمية، كما ساعدت من ناحية أخرى على دعم السياسة الاستعمارية.

## ٥- الأجهزة التي تصيغ الدييلوماسية

لم يكن في الدولة العثمانية حتى تأسيس نظارة الخارجية في أواسط القرن التاسع عشر جهاز مباشر يقرر الديبلوماسية ويتولى إدارتها، فكانت تتولاها عدة إدارات مختلفة يأتي الديوان الهمايوني في مقدمتها. وكان الديوان بمثابة الجهاز المركزي الذي يتولى كافة الأعمال التنفيذية خلال عهد الازدهار،

Cevdet Küçük, *Osmanlı Diplomasisinde Ermeni Meselesinin Ortaya Çıkışı*, İstanbul 1984, : أنظر أ (١٢٨) s. 17-38.

فكان في نفس الوقت هو الجهاز المخول باتخاذ القرار والتنفيذ في مجال السياسة الخارجية في اطار من مبادئ معينة.

وفي الديوان الهمايوني أوسع الأجهزة صلاحية في الامبراطورية كانت شئون السياسة الخارجية تأخذ مكان الصدارة في جدول الأعمال. كما يُعرف أنه كان يوجد نوع من تقسيم العمل بين أعضاء الديوان، كلّ حسب تخصصه. وبناءاً على ذلك كانت المسائل الداخلية والخارجية تدخل ضمن مسئوليات الوزير الأعظم والأعضاء الآخرين من حيث الأساس، غير أنهم كانوا في الجانب الديني من هذه المسائل يستشيرون قاضي العسكر، وفي الجانب المالي يستشيرون الدفتردار. وكان للبكلربكية في مناطق التخوم صلاحيات يستخدمونها في النفاوض حول بعض العلاقات الدولية، ولاسيما في النفاوض المباشر مع مفوضي الدول المجاورة حول الخلافات على الحدود. وكانت الصلاحية في هذا الموضوع مخولة بوجه خاص لبكلربكية بودين والبوسنة في الغرب، وبكلربكية ارضروم ووآن ومصر في الشرق.

وكان الديوان الهمايوني هو الجهاز الذي يتولى مناقشة ودراسة العديد من الأمور، والمخول باصدار القرار فيها، مثل أمر السفراء المقرر إرسالهم إلى الدول الأجنبية، والمسائل التي سيناقشونها، ثم أمر السفراء القادمين من الدول الأجنبية بوجه خاص، والمصالح التجارية لتلك الدول، وطلباتها لوضع سفراء دائمين لها، والامتيازات التي تحصل عليها. ففي نهاية الاتصالات التي جرت في استانبول قدّم الديوان اجازة سلطانية (اجازتامهء همايون) باسم الملكة أليزابيث إلى التاجر هاربورن Harborne الذي كان يمثل الحكومة البريطانية بشكل غير رسمي(١٢٩). وكان رئيس الكتاب هو الذي يتولى الاعداد لكل هذه المذاكرات في الديوان الهمايوني، ويقوم بالتهيئة لها، ويساعده في ذلك معاونه الأول المعروف باسم الـ "بكلكجي" والقلم المنوط به.

ولما ققد الديوان الهمايوني أهميته في أواخر القرن السابع عشر، وتحول إلى مجلس رمزي أصبحت مجالس الشورى وكبار رجال الدولة فيها هي المخولة بدراسة كافة الأمور المهمة، وعلى رأسها السياسة الخارجية، واتخاذ القرار الذي تراه فيها. وقد استمرت مجالس الشورى جهازاً لإصدار أهم القرارات في الدولة حتى ظهور النظارات ومجالس التنظيمات في القرن التاسع عشر. ويشكل التحالف العثماني البروسي عام ١٧٩٠ أحد الأمثلة في هذا الصدد، فبسبب وجود اختلاف في الرأي بين كل من السلطان سليم الثالث وشيخ الاسلام حميدي زاده مصطفى افندي والصدر الأعظم وقاضي

Ahmet Mumcu, Divân-ı Hümâyûn, 77; Kurat, Osmanlı İngiliz Münasebetleri, s. 22-23 : أنظر (۱۲۹)

الجيش عقدت عدة مجالس للشورى في الجبهة وفي استانبول، وقام رجال الدولة بتدارس التحالف، وتناولوه من كافة جوانبه الشرعية والسياسية والاقتصادية، ثم اتفقوا في النهاية على عقد الحلف بما يوافق رأي السلطان وشيخ الاسلام، وقام كل رجال الدولة بالتوقيع عليه.

كما كان يحدث أن تصدر في دواوين العصر التي تُعقد في مقر الصدر الأعظم قرارات ديبلوماسية، وإن كانت بقدر محدود. غير أنهم أدركوا مدى صعوبة تسبير العلاقات الديبلوماسية المتزايدة والمتداخلة في الدولة العثمانية من قبل مجالس وهيئات غير مباشرة، كما أدركوا أن الدخول في خضم الديبلوماسية الأوربية أمر يفرض وجود جهاز مستقل يقوم بتسيير تلك الأمور، ومن ثم شرع رؤساء الكتّاب في الانشغال بالسياسة الخارجية وحدها، حتى تحول منصب رئيس الكتّاب عام ١٨٣٦ إلى "نظارة الخارجية".

# ٦- آراء الديبلوماسيين الغربيين في الديبلوماسية العثمانية ورجالها

كشف الرحالة والديبلوماسيون الغربيون منذ العهود الأولى عن آرائهم في نظرة العثمانيين للمسائل الخارجية وأساليبهم في التفاوض. وقد تعرض لهذا الأمر أوجر بوسبك Auger Busbecq الذي قدم إلى تركيا في احدى المهام الديبلوماسية في عهد السلطان سليمان القانوني فقال في كتابه إن الديبلوماسيين الأتراك كانوا على حظ وافر من الذكاء والإحاطة، وانه يجب على السفراء الأجانب وهم يتفاوضون معهم أن يكونوا على قدر كبير من اليقظة، وأنه هو نفسه عندما ذهب إلى التفاوض مع الوزير الأعظم سميز على باشا فضل أن يكون بمعدة خاوية حتى يضمن صفاء ذهنه ويقظته، وأنه كان شديد الحيطة، وأن الوزير الأعظم على باشا كان رجلاً لينــاً هادئاً مع قدرته وحنكته. كما تحدث انطوان غلاند Antoine Galland في كتابه عن طريقة الديبلوماسيين الأتراك معه في أواخر القرن السابع عشر، وذكر أن طريقة التفاوض عندهم تختلف تماماً عما لدى الديبلوماسيين الغربيين، وأنهم يتجنبون بحذر الدخول في المفاوضات التي تعرضهم للمواقف الحرجة، وأنهم حتى مع إدراكهم التام ان اجاباتهم سوف تكون صحيحة بكاملها إلاَّ أنهم لا يتحدثون دون التفكير ملياً، وأن فهم أطوار هم ولفتاتهم الوديـة ومحاولـة الاستفادة منها في المفاوضات أمر ليس ميسراً، وانه على الرغم من آراء البعض فيهم فانه تأكد من حسن در ايتهم وكفايتهم. وكان الكونت دي مارسيغلى Comte de Marsigli أحد المفاوضين الألمان في معاهدة قارلوفجه، فتحدث في كتابه عما رآه في الديبلوماسية التركية، وقــال إنــه مـن الصعب التفكير في توقيع معاهدة مع الأتراك لتجبرهم على ترك أرض أو أن تجلب لهم ضرراً، وأن الحرب عندهم أهون كثيراً من عقد صلح، وأنهم عندما يجلسون على مائدة المفاوضات يستغرقون

في المناقشات، ويضعون أمام الطرف الآخر كافة العراقيل، وأنهم وهم يتفاوضون حول ترسيم أحد الحدود أو تسليم إحدى المدن أو هدم احدى القلاع أو إقامتها عليك أن تتوقع منهم كافة أنواع الحيل والدسائس التي تخطر على البال أو لا تخطر، وأنهم يطيلون المفاوضات حتى يتراخى الطرف الآخر ويصاب بالسأم، وأنهم يشعرونك دائما بانهم مستعدون للحرب في كل أوان، ولهذا السبب كان يرى أن المفاوضين المسيحيين كانوا يتعرضون بين الحين والآخر لمواقف لا يحسدون عليها أمام الأتراك.

#### ٧- السفراء

من المعروف أن الديبلوماسية فن إدارة العلاقات الخارجية عن طريق السفراء أو المفوضيات، وبناءاً على ذلك كمان لأعمال السفراء والمذكرات التي سجلوها والتقارير التي وضعوها أهمية كبيرة. والسفراء المؤقتون الذين وفدوا على العاصمة العثمانية للتباحث حول أمــر معين وكذلك السفراء الدائمون للدول الكبرى في استانبول كانت لهم أوضاع قانونية مختلفة، سواء كان على المستوى الرسمي أو غير الرسمي. وتتوقف هذه الأوضاع بشكل أساسي على علاقات الدولة العثمانية الودية أو العدائية مع الدولة الأجنبية، وعلى الوضع الديني والقومي لتلك الدولة. وعلى هذا الأساس كان يجري التعامل مع سفراء الدول الأوربية. أما سفراء الدول الاسلامية فكانت لهم ثلاثة أوضاع مختلفة. وكانت المغرب هي الدولة العربية المسلمة الوحيدة التي لا تخضع للحكم العثماني، ومع ذلك كان لها علاقات ودية دائمة مع الدولة العثمانية، حتى إنها كانت ترتبط بها بشكل غير مباشر. وكان هناك اهتمام دائم بسفرائها القادمين بالهدايا القيمة. أما إيران فان خلافها مع العالم السنى على الرغم من أنها دولة مسلمة، وموقفها المعادي للدولة العثمانية في أغلب الأحيان فقد كان سفر إؤها الذين بتو افدون بكثرة على استانبول بقابلون بالاحترام تبعاً للأصول، أما في الحقيقة فقد كانت الدولة تستثقل وجودهم. أما الأوزبك فقد كانوا اتراكا مسلمين سنيين، وكانت لهم باستمرار علاقات مودة مع الدولة العثمانية، ومن ثم كان يلقى سفراؤهم كل أنواع الحفاوة والتقدير. ومن هنا يمكن القول إن السفراء الأتراك أبضا كانوا بلقون نفس المعاملة عند سفرهم الى تلك الدول تطبيقاً لقاعدة المعاملة بالمثل.

والسفراء الذين أرسلوا من حين لآخر إلى دول اوربا وآسيا المختلفة قبل عام ١٧٩٣م وكذلك سفراء الدولة العثمانية الذين أقاموا في بعض العواصم الكبرى اقامة دائمة بعد عام ١٧٩٣م لم يسلجوا في مذكراتهم وخواطرهم [التي اطلق عليها اسم: سفارتنامه، أي كتاب السفارة] ما كان يدور بينهم وبين الآخرين من اتصالات ومباحثات يمكن أن تلقى الضوء على تاريخ الديبلوماسية

العثمانية، إذ كانوا يعتبرون ذلك سراً من اسرار الدولة، بينما قاموا بدلاً من ذلك بتسجيل مشاهداتهم على الطرق التي مروا منها في رحلاتهم، والأماكن التي زاروها، وعظمة المراسم التي جرت في الاجتماعات التي شاركوا فيها. فقد طلب إلى السفير (يكرمى سنكز چَلبى محمد) الذي ذهب الى فرنسا على ايام الدماد ابراهيم باشا وإلى الذين ذهبوا إلى العواصم الأوربية سفراء دائمين بعد ذلك على أيام السلطان سليم الثالث أن يعكفوا على تسجيل مظاهر التقدم والعمار فيما حولهم. وينطبق هذا الموقف أيضا على سفراء الدول الأجنبية القادمين إلى الأراضي العثمانية، فقد سجلوا هم الآخرون ما شهدوه من عظمة استانبول، والحالة الاجتماعية والاقتصادية للسكان، والتركيب الادراي، بينما لم يذكروا شيئاً عن اتصالاتهم الرسمية. فاذا استثني السفير ستيفان جرلاخ Stephan Gerlach من بين السفراء النمساويين لوجدنا أن الآخرين لم يتحدثوا كثيراً عن جهودهم الديبلوماسية، ولهذا السبب لم نعرف مثلاً ما كان يحاك من ألاعيب ودسائس حول مباحثات صلح زيتفاتوروك(١٣٠٠).

ودفعت المصالح التجارية والسياسية دول أوربا الكبرى وبالتالي سفراءها المقيمين في استانبول إلى تنافس محموم جعلها تتعادي فيما بينها وتبذل الود للدول الأخرى. فقد اشتد التنافس دائما بين انجلترا وفرنسا؛ وظهر التقارب وتوطدت الصداقة بين سفراء انجلترا والنمسا ضد فرنسا، ثم لم تلبث أن انقطعت أواصر تلك الصداقة عندما ظهرت بينهما مشكلة تشغيل السفن التجارية. وكل هذه الأمور هي التي أنعشت الديبلوماسية ووضعتها في المقام الأول.

## ٨- المترجمون

كان للمترجمين دور كبير في العلاقات الديبلوماسية سلباً وايجاباً، ولا سيما بين الدول الغربية والدولة العثمانية. وكانت الدول الغربية أكثر نجاحاً في هذا المضمار، سواء كان بسبب شروعها المبكر فيه أم بسبب تصرفاتها الاكثر مرونة، فقد ألقت تلك الدول هذه المهمة الحساسة على عاتق أناس من دينها وجنسها، بل ونعلم أن بعض الدول الغربية أقامت مدارس الألسن لتخريب المتخصصين القادرين على تولي هذه المهمة، والمثال على ذلك هو أن المؤسسة العلمية المعروفة اليوم في النمسا بانها "اكاديمية فينا الديبلوماسية" كان اسمها في القرن الثامن عشر "مدرسة الدراسات الشرقية"، وكانت تقوم على وضع الافكار العلمية في ديبلوماسية النمسا مع الدولة العثمانية. وقد زار ابو بكر راتب أفندي هذه المؤسسة وغيرها من المؤسسات الأخرى في أواخر

Karl Tebly, Dersaadet'te Avusturya Elçileri, Ankara 1988, 230-32. : أنظر: - (١٣٠)

القرن الثامن عشر، وكتب أشعاراً عبر فيها عن سعادته عندما وجد في تلك الأكاديمية من يتحدثون إليه بلغته (١٣١). كذلك كان هناك في موسكو مكتب يتبع إدارة حكومية تهتم بالشئون الخارجية وحدها، كانت مهمته المباشرة وضع خطوط الديبلوماسية المزمع تنفيذها تجاه الدولة العثمانية (١٣٢). أما على الجانب العثماني فلم يكن الوضع يبعث على التفاؤل كثيراً، إذ استعانت الدولة في البداية بالمهتدين الذين يعرفون اللغات من موظفيها العاملين في وظائف ادارية مختلفة، مثل عساكر المنفرقة وذائقي الأطعمة والجاويشية وغيرهم. ثم لم تلبث العائلات اليونانية أن استحوذت على تلك الوظيفة ابتداءاً من القرن السابع عشر. فلما اشتعلت الثورة الفرنسية ونمت المشاعر القومية أسفر ذلك عن ظهور بعض المساوئ التي كانت تصل أحياناً إلى حد الخيانة من هؤلاء المسترجمين. وعلى سبيل المثال كان أحد اليونانيين العثمانيين ويدعى غودريكا يعمل مترجماً للسفارة على أيام السفير مور الى سيد على أفندي في باريس (١٧٩٧–١٨٠٢م)، فاشتغل حساب فرنسا، وقام بتسليم نسخة من كافة المكاتبات القادمة من الباب العالي إلى رئيس الوزراء الفرنسي تاليران Tallyerant. وقد أدركت الدولة مدى خطورة الموضوع وضرورة سريته فانشأت عام ١٨٢١م ما عرف ب "غرفة ترجمة الباب العالي" (باب عالى ترجمه اوده سي)، فانشأت عام ١٨٢١م ما عرف ب "غرفة ترجمة الباب العالي" (باب عالى ترجمه اوده سي)،

# ٩- الديبلوماسية خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر

بدأ التحول الجذري في الديبلوماسية العثمانية ابتداءًا من القرن الثامن عشر، وظهر ذلك مع ظهور معاهدة قارلوفجه ٦٩٩ ام، وكان نتيجة لأن الدولة لم تعد قادرة على اتباع سياسة خارجية مستقلة، وتأثر قرارها السياسي بمواقف الدول الأخرى، أو بمعنى آخر لفكرة الاستفادة من تأييد بعض الدول، مما يعني أيضاً بداية اعترافها بالتفوق الأوربي. ولكن من العسير القول بان هذا التطور قد كشف عن تأثيره الفوري، فقد بدأت الدولة في ارسال السفراء الى الدول الأوربية لفترات أطول، وطلبت إليهم تسجيل مشاهداتهم في المجالات العسكرية والسياسية والأعمال والاكتشافات ووضع ذلك في تقارير، حتى تحول ذلك الطلب إلى تقليد متبع.

وكان رئيس الكتاب رامي محمد باشا ناجحاً في مفاوضات معاهدة قارلوفجه، واستطاع أن يترك صورة طيبة؛ فأخذ يتزايد بعد ذلك عدد رجال الوظائف الرسمية من المدنيين بدلاً من

Hüner Tuncer, "Osmanlı Elçisi Ebûbekir Râtip Efendi'nin Viyana Mektupları", *Belleten*, : انظر – (۱۳۱) XLIII/169,(1979) s. 73-74).

Kurat, Türkiye ve Rusya, s. 4-5. : انظر - (۱۳۲)

أرباب السيف، أي العسكريين، وزاد تأثيرهم في المجال البيروقراطي والديبلوماسي. وفي زمن الصدور العظام الذين اهتموا بالبيروقراطية مثل الداماد ابراهيم باشا (١٧١٨–٣٠) وراغب باشا (١٧٥٧–٣٣) وخليل حامد باشا (١٧٨٢–٨٥) انتعشت كثيراً حركة التوظيف المدني في كوادر الدولة. فقد رأينا مثلاً بين عامي ١٧٠٣–١٧٧٤م ارتقاء ستة من رؤساء الكتّاب إلى منصب الصدارة العظمى، بينما نرى بين عامي ١٦٩٧–١٧٧٤م أن ستة عشر رئيساً للكتّاب من مجموع ٢٧ رئيساً ارتقوا من وظيفة المعلم (خواجگان)، بينما تحول أحد عشر منهم الى رتبة والي ايالة فيما بعد. وحصلت في تلك الفترة مهنة الديبلوماسية هي الأخرى على نصيبها من ذلك نتيجة لارتباطها بالإدارة المركزية(١٣٣). وقد حميت هذه المسيرة واستمرت حتى مهدت السبيل في القرن التاسع عشر لظهور صنف من الموظفين المدنيين، ثم انقسمت الكوادر المدنية القائمة إلى قسمين، أحدهما للشئون الخارجية والثاني للشئون الداخلية.

ووقعت أهم نقاط التحول في الديبلوماسية بعد عام ١٧٩٣م عندما قام السلطان سليم الثالث بارسال سفراء دائمين إلى العواصم الأوربية الرئيسية، وسعى لتوسيع الكوادر الوظيفية في السفارات. وهذه الجهود التي جاءت متأخرة كثيراً رغم منافعها الجمة للديبلوماسية العثمانية قد واجهتها صعوبات كبيرة عند التطبيق. فلم يكن هناك أولاً ممثلون عثمانيون يجيدون اللغات، قادرين على الدخول في المفاوضات بشكل مباشر، ومتابعة التطورات الحادثة على الساحة. فاتجهت الدولة إلى تلافي ذلك العجز بالمترجمين من غير المسلمين، غير أن هؤلاء المترجمين من الرعايا العثمانيين لم يكونوا بالقدرة المطلوبة على اجادة اللغات والاحاطة بالثقافات الأوربية التي تمكنهم من متابعة الأحداث في أوربا، مما كان سببا بين الحين والآخر في وقوع المخاذي والفضائح. والعائق الثاني الهام هو الجهل باقامة السفارات الدائمة وعدم معرفة الطريقة التي يُرسل بها الممثل الديبلوماسي وعلى أي المستويات. وبسبب الثورة الفرنسية رأت الدولة تجنب مخاطر الاتصال بالسفير الفرنسي، وفضلت عليه السفير الانجليزي الذي كانت دولته في سلام مع العثمانيين منذ مدة طويلة، فجرى الحديث معه حول موضوع سفارة ابوبكر راتب أفندي الدائمة. وكان يشارك في الحديث عدا الله أفندي، ودار الحديث اثناء ذلك حول خمسة موضوعات أساسية على شكل سؤال وجواب، هي ضرورة ودار الحديث اثناء ذلك حول خمسة موضوعات أساسية على شكل سؤال وجواب، هي ضرورة السفارة الدائمة ومدى أهميتها، والطريقة التي يجري بها تعيين السفير، والصفة التي سيحوزها السفارة الدائمة ومدى أهميتها، والطريقة التي يجري بها تعيين السفير، والصفة التي سيحوزها

Thomas Naff, "Ottoman diplomatic relations with Europe in the Eighteenth Century: :انظر – (۱۳۳)

Patterns and Trends", Studies in the Eighteenth Century Islamic History, illinois 1977, 95-96.

لدي حكومة انجلترا، وأي الطرق أنسب لذهابه إلى لندن، ثم رتبة السفير ودرجته. وقام السفير الانجليزي فشرح بشكل مستفيض شتى الأولويات والاحتمالات في كل هذه الموضوعات، والمراسم المزمع اقامتها، ومشاكل العبور، والنفقات التي ستتحملها الدولة نتيجة لذهاب السفير، والفريق المرافق له، والتكاليف التي يتوقعون ان تتحملها عن فتح سفارات على مستويات مختلفة، بعد المقارنة مع دول أوربا الأخرى، ثم قال إنه سيبذل ما في وسعه حتى لايقع للسفير المزمع إرساله إلى انجلترا أي خطأ في البروتوكول(١٣٤).

وكان من الطبيعي في المرحلة الأولى أن يتعثر الحصول على النتيجة المطلوبة من الممثلين الدائمين في عواصم اوربا الرئيسية، في انجلترا وفرنسا وفينا. إلا أن الكوادر الشابة التي صاحبتهم بقيت فترة طويلة في تلك الدول، فاستطاعت التعرف على الغرب من جوانب متعددة، وأجادت اللغات الأجنبية، وهو الأمر الذي ساعد على ظهور كوادر أكثر كفاءة فيما بعد. غير ان نظام السفارات الدائمة قد تعطل بعد عدة سنوات نتيجة للكوارث الداخلية والخارجية، حتى جاء عصر السلطان محمود الثاني، واقيمت السفارات الدائمة من جديد لتواصل عملها دون انقطاع. وعلى الرغم من كل تلك التطورات فان عدم وجود ادارة مستقلة ينحصر عملها في الشئون الخارجية كان يشكل قصوراً كبيراً في الديبلوماسية العثمانية، واستمر ذلك حتى أقيمت في أواخر عهد السلطان محمود الثاني نظارة للداخلية عام ١٨٣٧م ومعها نظارة الخارجية.

وعندما ننظر للعلاقات الديبلوماسية القائمة بين الدولة العثمانية والدول الأجنبية في القرن الثامن عشر نجد أنها كانت على اتصال بكافة دول العالم المسيحي في الغرب آنذاك، مثل انجلترا وفرنسا وروسيا والنمسا واسبانيا وبروسيا والدنمارك وهولانده والسويد ولهستان (بولنده) والبندقية وجنوه وصقلية، واعترفت لهذه الدول بامتيازات تجارية، وكانت ترسل إليها السفراء في المسائل الطارئة بين الحين والآخر. كما كانت على اتصال دائم ببلدان العالم الاسلامي في الشرق وعلى رأسها ايران، فاتصلت بامارات تركستان وبافغانستان، وبالمغرب في شمال افريقيا(١٣٥).

ثم جاء القرن التاسع عشر ليكون عهد الديبلوماسية في الدولة العثمانية، كما هو الحال في دول العالم الأخرى. وقد دخلت الدولة العثمانية في دور حرج كانت تتوقع عواقبه، وهو الدور الذي أطلقت عليه الدول الغربية الكبرى اسم "المسألة الشرقية" ووُصفت فيه الدولة العثمانية بصفة

Karal, *Selim III'ün Hatt-ı Hümâyûnları, Nizam-ı Cedid, 1789-1807*, Ankara 1988, s. 169 :انظر (۱۳٤) -(۱۳۶) v.dv.

Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, IV/2, 131-246. : انظر - (۱۳۵)

"الرجل المريض" الذي يجب اقتسام ممتلكاته. وأدرك رجال الدولة صعوبة الاستقلال في السياسة الخارجية، فشرعوا يجرون على سياسة الانحياز لاحدى الدول؛ فأخذوا جانب انجلترا، ثم فرنسا، ثم روسيا، ثم ألمانيا. ومن ثم نرى أن الدولة العثمانية بعد أن كانت في الماضي تصوغ سياستها بنفسها أصبحت الآن تصوغ سياستها تبعاً لتوجهات الصدر الأعظم الذي يتولى منصب الصدارة، فكان على السلطان عندما يرى الأفضلية لدولة أجنبية معينة أن يقوم بتعيين الوزير أو الباشا الذي يناصرها صدراً أعظم، وأصبحت الدول الغربية تحتج على الدولية العثمانية في مسائل متعددة، صغيرة كانت أم كبيرة، وأصبح الباب العالي يحيط مع مرور الوقت بمسألة موازين القوى في مواجهة كل هذه الأمور الخارجية.

وفي الربع الأخير من القرن التاسع عشر كانت نظرة السلطان عبد الحميد الثاني للديبلوماسية تتسم بسمة مختلفة. فقد اعتلى عرش السلطنة في خضم نكبة عسكرية لم ينس على مدى حكمه آثار ها وتبعاتها. وكان على عكس السلاطين السابقين، فلم يترك الشئون الديبلوماسية التي آمن بغاعليتها واهميتها للباشوات والوزراء، فامسك بمقاليدها في يده، وكان رأيه الأول في ذلك هو حماية الدولة، فكان الهدف الذي وضعه هو الحد إلى أقصى درجة من التدخل الاجنبي، والحفاظ على حالة السلم والحياد، والجمع في التنفيذ بين السياسة الداخلية والخارجية. وكان لانجلترا في الضغط على الدولة العثمانية لانتزاع المزيد من التنازلات، على عكس ما وعدت به في مؤتمر برلين، ثم اتباعها سياسة الأمر الواقع واحتلال مصر أن جعلت السلطان عبد الحميد ينظر اليها نظرة الشك، يحاول اتباع سياسة ينأى بها عن حماية الدول الكبرى. وكانت الأمور التي وضعها نصب عينيه هي الابتعاد عن التكتل في العلاقات الدولية، والاحتفاظ مع الدول الكبرى بمستوى من العلاقات يمكن التحكم فيه، وعدم الانسياق إلى علاقات لا تُعرف عواقبها، وتجنب الدخول في حروب مع الدول الأخرى(١٣٦). ولما جاءت جمعية الاتحاد والترقي انقلبت الموازين لتصرفات حوصائها الشبان، ولا سيما في الديبلوماسية؛ فقد أقدموا على أشياء يجب الابتعاد عنها، وتركوا أشياء كانت ضرورية، ودخلت الدولة العثمانية الحرب الكبرى، واشتدت لسوء الطالع رحاها حتى أشياء كانت ضرورية، ودخلت الدولة العثمانية الحرب الكبرى، واشتدت لسوء الطالع رحاها حتى أسفرت عن انهيارها.

تأمناً - من "القانون القديم" إلى "النظام الجديد" (التغيير في نظم الدولة العثمانية)

S.Deringil,"II.Abdülhamid'in Dış Politikası", *Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Arısiklopedisi*,: انظر المرابعة) – (۱۳۳)

اتفق البعض على أن المرحلة الواقعة بين عامي ١٣٠٠–١٦٠٠م إنما تمثل الدور الكلاسيكي من عمر الدولة العثمانية(١٣٧). و الواقع أن التحو لات الجذرية المهمة في سياسة الدولة العثمانية ونظمها قد وقعت ابتداءاً من القرن السابع عشر، وقد تناولنا النظم هنا قبل عهد التنظيمات تحت عناوين رئيسية هي: السراي، والمركز، والإيالة، والهيئة العلمية (أي التعليم والقضاء). وهناك أسباب وعناصر تدفع الى التقييم المختلف في كل وحدات هذه النظم تقريبا، والسيما ابتداءا من النصف الثاني من القرن السابع عشر.

ولفت هذا التطور السلبي الذي ظهر في نظم الدولة العثمانيـة أنظار مثقفي العصمر ورجال الحكم. وظهرت من أواخر القرن السادس عشر عدة مؤلفات جاءت على شكل رسائل تحت أسماء مختلفة، أصاب بعضها وأخطأ الآخر في وضع التشخيص الصحيح لهذا التغير في النظم العثمانية. فهناك "آصنفنامه"(١٣٨) التي ألفها لطفي باشا و "موائد النفائس في قواعد المجالس"(١٣٩) و "نُصحَة السلاطين" (١٤٠) للمؤرخ عالى، و"تاريخ" السلانيكي (١٤١)، قد تعرضت للتطورات السلبية التي طرأت على النظم العثمانية في النصف الثاني من القرن السادس عشر، وكشفت عن رأيها في الاصلاح.

وتضاعف عدد هذه المؤلفات في القرن السابع عشر، وزادت جرعة النقد فيها. ويأتي في مقدمتها "أصول الحِكم في نظام العالم"(١٤٢) لمن يدعى حسن كافي، ورسالتان(١٤٣) للمؤرخ قوچي بك حول النظم، تختلف إحداهما عن الأخرى في أسلوب العرض والتعبير، قدّم إحداهما للسلطان مراد، والثانية للسلطان ابراهيم، ثم مؤلفات كاتب چلبي(١٤٤)، وعدة مؤلفات أخرى مجهولــة مثـل: "كتاب مُسْتَطَاب" و "كتاب مصالح المسلمين" و "حرز الملوك"(١٤٥). وهذه المؤلفات التي وضع أغلبها رجالُ الاجهزة البيروقراطية ووضع بعضها الآخر فقهاءٌ مثل حسن كافي تتفق في الـرأي حول اختلال المؤسسات العثمانية وتدهور أحوالها، أما العلاج الذي نصحوا به فهو العودة إلى عهود السلطان الفاتح والسلطان سليم الأول والسلطان سليمان القانوني، التي كانت تمثل العصر

Halil İnalcık, The Ottoman Empire, The Classical Age 1300-1600, London 1973. : انظر: (۱۳۷) – انظر:

Halil İnalcık. The Ottoman Empire, The Classical Age 1300-1600, London 1973. : أنظر (١٣٨)

<sup>(</sup>١٣٩) - طبع في استانبول عام ١٩٥٧.

<sup>(</sup>۱٤٠) - أنظر: Mustafa Âli's Counsel for Sultans of 1581, I-II, (yay. A.Tietze), Vien 1979, 1981.

<sup>(</sup>۱٤۱) - أنظر: . (Tarih-i Selânikî, (yay. M. İpşirli), İstanbul 1989.

Usûlü'l-hikem fî nizâmil -âlem, (yay. M. İpşirli), TED, sy. 9, İstanbul 1981. : أنظر - (١٤٢) Koçi Bey, Risale, (Aksüt), İstanbul 1939. : أنظر - (١٤٣)

Mîzânü'l-hakk fî ihtiyâri'l-ehakk, (yay. O.Ş. Gökyay), Ankara 1980; Düstûrü'l-amel li-i (١٤٤) - أنظر:

slahi'l-halel, İstanbul 1280.

Osmanlı Devlet Teşkilâtına Dair Kaynaklar, (yay. Yaşar Yücel), Ankara 1988. : نظر - (۱٤٥)

الذهبي في رأيهم، حتى تنعم الدولة من جديد بسابق عهدها في القوة والمنعة. وقد رأوا أن الاسلوب الأنجع الذي تحدثوا عنه بشوق كبير انما هو في "التمسك بالقانون القديم" (قانون قديمه رعايت). ويُستخدم اصطلاح "القانون القديم" بمعنى النقاليد العثمانية، وأجاب شيخ الاسلام في احدى الفتاوى عندما سئئل عن ماهيته بانه "القانون القديم الذي لا يعلم أحد متى بدأ ظهوره" (١٤٦).

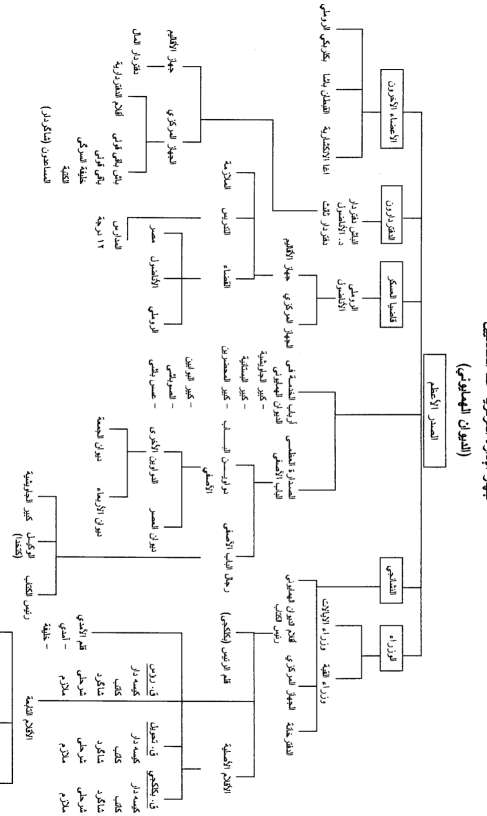
وفي أوائل القرن الثامن عشر حدث تغير كبير في نظرة المفكرين ورجال الحكم العثمانيين، تجاه النظم العثمانية وتجاه العالم الغربي بوجه خاص. فقد تطلعوا فيه إلى اسلوب الحياة الغربي، وأنبهروا فيه بثقافة الغرب وحضارته. والذي يسترعى الانتباه في الرسائل التي وُضعت آنـذاك أنهم صاروا يقترحون اقامة "نظام جديد" بدلاً من العودة الى "القانون القديم"، وأنهم بدلاً من الاحتذاء بالسلطان الفاتج وسليم الأول والقانوني صاروا يتمثلون الغرب والتطورات الجديدة الحادثة فيه. ونرى "كتاب السفارة" (سفارتنامه) الذي كتبه يكرمي سكز چلبي محمد عندما أرسل سفيرا إلى فرنسا خلال "عهد الاقحوان" (لآله دوري) في عام ١٧٢٠-٢١ يتضمن بعض النقاط التي تسترعي الانتباه في هذا الصدد(١٤٧). وفي القرن الثامن عشر بدأت عادة كتابة "اللوائح" [التقارير] بدلاً من الرسائل. فرأيناهم يتحدثون عن الاقتراحات التي اتفقوا عليها الإصلاح أجهزة الدولة فيذكرونها باسم لوائح بدلا من رسائل. وتشكل اللوائح التي جرى تقديمها إلى السلطان سليم الثالث أوضح الأمثلة في هذا الصدد. والمعروف أن السلطان سليم الثالث فور أن ارتقى العرش طالب مفكري العصر ورجال الحكم ان يقدموا إليه اللوائح التي تتضمن أراءهم واقتراحاتهم حول عملية الاصلاح التي كان يفكر في انجازها منذ كان ولياً للعهد، لكي تكون أكثر قوة وأوسع قاعدة. فقام إثنان وعشرون من رجال الدولة وبينهم أجنبيان بتقديم لوائح حول نظام الدولة والاصلاحات اللازمة. وهذه اللوائح القادمة من العلماء والبيروقراطيين والعسكريين قد تركزت بالدرجة الأولى على الاصلاح العسكري، وكانت سطحية في عمومها، ولم تتعرض لجوهر الأمور (١٤٨).

(١٤٦) - والمثال على ذلك أن مصطلح "القانون القديم" تكرر ذكره في أكثر من تسعين موضعاً في تاريخ السلانيكي. (استانبول

Faik Reşit Unat, *Osmanlı Sefirleri ve Sefaretnâmeleri*, Ankara 1968, s. 53-58; G. Veinstein, 'انظر '(۱٤۷) "Mehmed Yirmisekiz", *El*<sup>2</sup>, VII, 105-106.

Enver Ziya Karal, "Nizam-ı Cedid'e Dair Layihalar", TV, a. mlf., Osmanlı Tarihi, V, 60-64. : أنظر (١٤٨)

# جهاز الإدارة المركزية عند العثمانيين



ق. التشريفات ق. كاتب الوقائع ترجمان الديوان الهمايوني

الفصل الثالث نظم الادارة في الإيالات خارج استانبول

# أولاً- نظرة عامة

من المعروف أن الامارة العثمانية ظهرت على مسرح التاريخ في أواخر القرن الثالث عشر الميلادي كواحدة من إمارات التخوم، ثم لم تلبث خلال زمن قصير أن تحولت إلى دولة، واستطاعت رغم النكسة التي منيت بها مع تيمورلنك أن تستجمع قواها، وتقوم بفتوحاتها الضخمة، حتى أصبحت دولة عالمية. وقد أجريت دراسات متعددة حول الكيفية التي تحققت بها تلك المسيرة. وكان للسلاطين الدور الفاعل في حصول ذلك التقدم.

ومن احدى الخصائص المهمة التي تميزت بها تقاليد الفتح عند العثمانيين هي أنهم كانوا يعيّنون على الأماكن المفتوحة قاضياً يتولى أمور الشرع، وأميراً (صوباشي) يتولى أمـور الادارة والحكم. وهذا الاجراء كان يشكل حجر الاساس في حكم المناطق الخارجة عن نطاق العاصمة. وقد اتسعت حدود الدولة العثمانية كثيراً، وتسارعت عملية وضع نظمها مع حركات الفتح التي قام بها اورخان الغازي ومراد الأول وبايزيد الأول. ومفهوم الدولة المركزية وكيانها الذي بدأ مع بايزيد الأول قد بلغ ذروة اكتماله في عهد السلطان محمد الفاتح، فقد اتجه لأحداث تغييرات مهمة في كيان الدولة العثمانية، بغية إقامة هذا الهيكل المركزي في أراضيها الشاسعة، وإحكام الرابطة بين الايالات والعاصمة بوجه خاص. ويأتي في مقدمة هذه الأمور استحسان نظام شبه مملوكي عرف باسم (قبوقولي /قابي قولي) أي مماليك أو بمعنى أدق جنود السلطان. وهو نظام لم يظهر في زمن العثمانيين وحدهم، بل استخدمته الدول الاسلامية والتركية قبلهم في جيوشها وأجهزتها العسكرية، فكان من الخصائص المهمة استخدام السلطان الفاتح لـ في نفس الوقت، وعلى نطاق واسع في الأجهزة البيروقراطية، وام يخرج عن استخدامه إلاّ في مجال واحد هو القضاء وشئون الدين. وقام السلطان الفاتح فأنزل ضربة قوية بالعلائلات التركية العريقة التبي كانت تنافس العثمانيين وبدأت تنتعش من جديد مع الغزو المغولى، ثم خصص كافة المواقع المهمة من أراضيها لجنوده. ونظراً لأن طبيعة الدولة العثمانية كانت عسكرية فان توزيع الأراضى الميرية على المحاربين فيها كان أهم مصدر لمواردهم والوسيلة لمكافأتهم، ولما أدرك الفاتح مع الوقت أن "تمليك" هذه الأراضي لبعض ذوي النفوذ والعلماء ثم تحويل قسم منها إلى

<sup>\*</sup> قبو قولى / أو / قابى قولى: كلمة قبو / أو / قابى تعنى "الباب"، وكلمة (قول) تعني "العبد أو المملوك"، والمتركيب بمعنى "عبيد الباب" (slave of the Porte) وهم جنود الـ (دوشيرمه) المستخدمون في الجيش والإدارة وخدمة القصر السلطاني. والترجمة المعقولة لهذا الاصطلاح هي: "الجنود مماليك السلطان" أو "جنود السلطان".

أراضي موقوفة أمراً يضعف من قدرة الدولة وقوة جنودها أقدم على محاولة جدد صعبة وجوهرية؛ إذ قام بالغاء حق تملكها ووقفها، وأعادها مرة ثانية إلى أراضٍ ميرية. كما قامت الدولة في ذلك العهد أيضا بالحد من تحركات أمراء الحدود وقوات الطلائع الذين كانوا ميالين للحركة الحرة على مناطق الحدود، ووضع تحت المراقبة الدائمة نشاط الحكام المقيمين في المناطق ذات الطبيعية القبلية في الشرق ممن يحكمون بالوراثة، فأقرت الدولة هناك وحدات من الانكشارية، وعينت قضاة تابعين للمركز. وجاءت كل هذه الأمور لتأكيد النهج المركزي للدولة العثمانية.

وبعد أن مرت نظم الايالات العثمانية بمراحل طويلة ومتعددة، بلغت قمة تطورها في القرن السادس عشر، في منطقة الروملي والأناضول والجزيرة العربية وشمال افريقيا. واستلهم نظام الحكم في الايالات العثمانية عناصر أساسية كثيرة عن نظم الحكم في الدول الاسلامية والتركية السابقة على العثمانيين، وقاموا بتطويرها كثيراً. وكانت الإيالة هي أوسع الوحدات في التقسيمات الإدارية، ثم يأتى بعدها السنجق ثم القضاء ثم الناحية ثم القرية.

ويُلاحظ ان المستوى العالي الذي تم الوصول إليه في ذلك العهد قد صاحبته بعض الصعاب، ووقعت تطورات زعزعت الادارة المركزية في الدولة العثمانية. فقد انقسم المجتمع طبقتين تبعاً للحقوق التي يتمتع بها أفراده والواجبات المفروضة عليهم، إحداهما طبقة الجند [العسكر]، والأخرى طبقة الرعايا. فالجنود يشكلون الكادر الاداري، أما الرعايا من زراع وحرفيين وتجار فهم يشكلون مصدر الضرائب التي تحصل عليها الدولة. وكانت المشكلة الأساسية في نظم الايالات العثمانية هي بالتحديد عملية تحقيق التوازن بين هاتين الطبقتين. فقد كان الرعايا يحاولون كلما سنحت لهم الفرصة الالتحاق بسلك الجندية، بينما كانت الدولة -مع كونها لم تغلق يحاولون كلما سنحت لهم الفرصة الالتحاق الرعايا بالسلك العسكري، وتحول دون دخولهم بالقوانين الصارمة الواضحة. فرأيناها تُصدر -لا سيما في القرنين السادس عشر والسابع عشر - فرمانات متلاحقة لاقرار ذلك الوضع(١٤٩). وكان من العوامل المهمة التي أثرت في وضع الايالات العثمانية زيادة عدد السكان في الأناضول في القرن السادس عشر (١٥٠). فلم تعد الأراضي الموجودة كافية لاطعام الأعداد المتزايدة، وهَجَرَ كثير من الناس أراضيهم، وشرعوا يزحفون الموجودة كافية لاطعام الأعداد المتزايدة، وهَجَرَ كثير من الناس أراضيهم، وشرعوا يزحفون الموجودة كافية لاطعام الأعداد المتزايدة، وهَجَرَ كثير من الناس أراضيهم، وشرعوا يزحفون

<sup>(</sup>١٤٩) - للتعرف على معنى "عسكري" بكل جوانبه وتفاصيله أنظر:

Ö.L. Barkan "Edirne Askerî Kassâmına Ait Tereke Defterleri (1545-1659)", TTK Belgeler, III/5-6 (1968), s. 435-440; Halil Sahillioğlu, "Askerî", DİA, III, s. 488-489.

M.A. Cook, Population Pressure in Rural Anatolia, 1450-1600, London 1972. : انظر - (۱۵۰)

على المدن. وهؤلاء الريفيون الذين عُرفوا في الاصطلاح العثماني باسم "چفت بوزان" أي من عَطّلوا زراعاتهم، كانوا يجربون في الغالب الالتحاق بالمدارس طلاباً للعلم، وعُرفوا باسم (صوفته / أو/سوخته)، أما الذين لم يفلحوا فيه فقد التحقوا بخدمة الوزراء والبكربكية وأمراء السناجق ليكونوا جنوداً وحراساً بين رجالهم (كان يطلق عليهم اسم صاريجه أو سَكْبان)، ومن شم ظهرت في الأناضول فئة عريضة ممن عطلوا زراعاتهم.

وكان لوصول كميات كبيرة من الفضة الأمريكية منذ عام ١٥٨٠م مصا جلبه التجار الأوربيون إلى الاسواق العثمانية عاملاً على زعزعتها، واختلال ميزان العرض والطلب. وعندما قام التجار الأوربيون بشراء المواد الخام والمصنعة من أيدي الأهالي والمنتجين بأسعار تفوق الأسعار التي يدفعها الحرفيون العثمانيون تعثر أمر حصولهم على البضائع وعجزوا عن شرائها. وعلى الرغم من أن الدولة كانت تصدر قوانين الحظر لتصدير العديد من المواد الخام والمصنعة. الا أن ذلك لم يكن ذا أثر كبير.

وكان من أثر الحروب العثمانية الايرانية التي اشتعلت عام ١٥٧٨م واستمرت سنوات طويلة، والحروب العثمانية النمساوية التي دارت بين عامي ١٥٩٣-١٦٠٦م أن أفلست الخزانة العثمانية. فاضطرت الدولة أن تفرض ضرائب جديدة على الرعايا من ناحية، وتقلل من سعر العملة بتخفيض مقدار الفضة الموجودة فيها من ناحية أخرى. فلما شاءت أن تسدد للجنود رواتبهم بهذه العملات المنخفضة القيمة اشتعلت الثورة بينهم، وقاموا بتقتيل عدد من رجال الدولة الذين كانوا وراء ذلك.

وكانت هناك كتلة عريضة ممن تركوا زراعاتهم وأراضيهم وأخذوا يطوفون البلاد عاطلين، فشاركوا في الحرب العثمانية الايرانية ١٥٧٨م والعثمانية النمساوية ١٥٩٣-١٦٠٦م. وبعد أن انتهت الحرب عاد هؤلاء عاطلين مرة أخرى، فتفرقت جموعهم داخل الأناضول، وشرعوا يمارسون أعمال الشقاوة وقطع الطرق. وتركت كل هذه التطورات السلبية أثرها على نظم الإيالات العثمانية وأفسدت تركيبها التقليدي.

أما الثورات "الجلالية" التي عاشتها الدولة خلال الفترة الواقعة بين أواخر القرن السادس عشر وخلال القرن السابع عشر فقد كانت من أهم الحركات التي أخلت بعملية التوازن في الايالات العثمانية . وظهرت في نهاية القرن حركة قره يازيجي عبد الحليم التي شغلت الدولة كثيراً، إذ قام هذا المنشق وجمع حوله العديد من اللوندية والسكبانية، وأشاع الفوضى في البلاد، حتى تم القضاء عليه عام ١٦٠٢م. غير أن حركات التمرد لم نتته بعده؛ فقد توالى ظهور العصاة

على امتداد القرن السابع عشر، مثل دلي حسن وجانبولاد اوغلى علي باشا وگورجى عبد النبي، إذ خرجوا بشتى الحجج في مناطق الأناضول المختلفة وتمردوا على الدولة، وجمعوا حولهم العديد من جماعات اللوندية والصاريجه والسكبانية المتذمرين وقلبوا نظم الايالات رأساً على عقب (١٥١).

وبدأت الدولة منذ القرن السابع عشر تحويل عملية تحصيل مواردها الميرية المختلفة إلى نظام "الالتزام"، كما فعلت الشيء نفسه مع التيمارات التي شغرت، فأعطتها للملتزمين بدلاً من توزيعها على السباهية. وكان من نتيجة ذلك أن ظهرت علامات التذمر بينهم. وكان الجنود أي عساكر الانكشارية والسباهية قد تركوا وظائفهم الأصلية [الجندية] في الايالات منذ مدة، وشرعوا يعملون بالتجارة، ثم راحوا يستخدمون نفوذهم حتى حصلوا على تلك الالتزامات. وكان هذا الأمر سبباً في وقوع الصراع على المصالح بين هؤلاء الجنود وبين الأشراف والأعيان الذين كانوا يسعون للحصول على نفس الالتزامات. وعلى ذلك انهار التوازن بين المركز والايالات في أعقاب تلك الأحداث والتغيرات المختلفة، ولم ينصلح أمر إدارة الايالات لتعود مرة أخرى إلى سابق عهدها.

وتتوزع الادارة في الايالات بين فئتين من الاداريين هم: أهل العُرف (أهلِ عُرف) وأهل الشرع (أهلِ شرع) أي بين الأمراء والعلماء. أما الاداريون من فئة أهل العُرف، فهم: البكلر بكي، وأمير السنجق، والصوباشي، وكتخدا الباب، والمتسلم، والمُحَصِّل، والمُتَصَرِّف، وكبراء القوم المعرفون باسم الأعيان، والفويفوده، والديزدر، والكتخدا يري [أي وكيل الكتخدا]، والدربندجي، واليساقجي، والقوجه باشي، والجوربجي، وأهل الشرع هم: القاضي والمفتي والنائب وقايمقام نقيب الاشراف، والقسلم العسكري، والمتولي، والجابي، والمدرسون، والأئمة، والخطباء، والوعاظ.

-الوحدات الادارية: كانت تتشكل الدولة العثمانية من ثلاث مناطق رئيسية هي: الأناضول والروملي والمنطقة العربية. والوحدة الادارية الأساسية هنا هي الايالة. غير أن اتساع أراضي الدولة العثمانية في ثلاث قارات جعلها تعترف ببعض الأوضاع الخاصة لبعض الأماكن خارج نظام الايالة. فمكة والمدينة اللتان عرفتا في الاصطلاح العثماني باسم "الحرمين الشريفين" لم تكونا تابعتين للمركز بشكل مباشر عن طريق نظام الايالة، بل كانتا امارة يحكمها الأشراف من

M. İlgürel, "Anadolu İsyanları", DİA, III, 118-119. : انظر: االمارات الأتاضول المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع

نسل الرسول (ﷺ). كما كانت القرم امارة (خانلق) تابعة للدولة العثمانية. أما تونس والجزائر فكانتا في البداية ايالتين يحكم كلا منهما بكلربكي، ثم لم تلبث تونس أن حكمها البايات، بينما حكم الجزائر الدايات. وكانت تُحكم الأفلاق والبُغْدان بنظام الامارة (ويووده لق voyvodalik)، إذ يقوم الحاكم لتلك البلاد ذات الأهمية الاستراتيجية بادارتها من خلال ديوان يشكله، وفيه يستمعون إلى الدعاوى، ويتخذون القرارات في الشئون الادارية والمالية. وكان يجري انتخاب حكام هذه البلاد من العائلات المسيحية المحلية التي يثق فيها الأهالي (١٥١).

- العائلات في الايالات: من الملحظ بدءاً من أواسط القرن السابع عشر في الايالات التي كانت تحكم بنظام (ساليانه) ، ولا سيما في البلدان العربية أن بعض العائلات العريقة تمكنت من حكم بعض البكلربكيات [الايالات] بطريق الإرث. فقد استطاعت عائلة العظم في الشام، وعائلة الجليل في الموصل، وعائلة قرمان في طرابلس الغرب، وعائلة الحسيني في تونس، أن يقبضوا على زمام الحكم سنوات طويلة. كما نجح العديد من عائلات الأعيان في الأناضول والروملي بدءاً من القرن الثامن عشر في تولى الحكم فترة طويلة ولاةً وأمراء على السناجق.

ثاتياً - الايالة والبكاربكي

## ١- حكم الايالة

الايالة هي أكبر الوحدات الادارية والعسكرية، ويتولى حكمها حاكم برتبة بكلربكي، أي أمير أمراء. وقد تعرضت لتغيرات وتحولات كثيرة، وكانت منطقة الروملي هي أولى الايالات التي تشكلت عند العثمانيين. وكان السلطان مراد الأول بعد الفتوحات الضخمة التي أنجزها هناك قد ترك لحكم تلك البقاع لالا شاهين باشا، ومن ثم ظهرت بكلربكية الروملي عام ١٣٦٢ تقريباً متسمة بالسمة العسكرية أكثر من غيرها. وظلت بكلربكية الروملي التي هي أولى البكلربكيات العثمانية محافظة على ذلك الوضع المتميز حتى نهاية الدولة العثمانية. وعندما تحرك السلطان بايزيد الأول [الصاعقة] إلى الروملي عام ١٣٩٣م ترك في انقرة تيمورطاش باشا ليكون بكلربكيا على الأناضول، وبذلك تكون البكلربكية الثانية أي بكلربكية الأناضول قد ظهرت هي الأخرى ولضرورة عسكرية. وفي أعقاب "عهد الفترة" (فترت دوري) لم تلبث أن تشكلت عام ١٤١٣م

<sup>(</sup>١٥٢) - للتعرف على أعضاء تلك الدواوين ونظم عملها أنظر: .11-12 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, الاراء التعرف على

<sup>\*</sup> ساليانه، كلمة فارسية تعني الضريبة السنوية التي توديها الايالات الممتازة لخزانة الدولة. وهذه الايــالات هي: مصــر واليمـن والحبش والبصرة والأحساء وبغداد وطرابلس الغرب وتونس والجزائر.

الوحدة الثالثة وهي بكلربكية الروم ومركزها أماسيا وسيواس. وقد جرى حكم الدولة العثمانية لفترة طويلة من خلال هذه الايالات الثلاث، وفي عام ١٥١٢م تحولت قرمان إلى ايالة بعد أن بدأت فيها جهود التأسيس على أيام السلطان محمد الفاتح. أما في عهد السلطان سليم الأول فقد تشكلت ايالات دياربكر وحلب والشام. وخلال مدة الحكم الطويلة التي قضاها السلطان سليمان القانوني تشكلت أربع عشرة ايالة جديدة، هي: ذولقادر وجزاير البحر الأبيض (جزاير بحر سفيد) والجزائر وأرضروم والموصل وبغداد واليمن وبودين والبصرة و وآن وطمِشوار والاحساء وطرابلس الغرب والحبشة. بينما تشكلت في عهد السلطان سليم الثاني أربع ايالات هي: كف وقبرص وتونس وطرابلس الشام. وعندما أقبل عهد السلطان مراد الثالث كانت قد تشكلت خمس وعشرون ايالة. ففي أوائل حكم ذلك السلطان تشكلت ايالات چلتدر وطرابزون والبوسنة وقارض، وبسبب الحروب مع ايران بعد مدة تشكلت في عهد ذلك السلطان عدة إيالات على عجل في الشرق، غير أن شيئاً منها لم يبق، فقد لوحظ بعد مدة إنها إما خرجت من أيدي العثمانيين،

ويقول المؤرخ خليل اينالجيق، وهو يحلل استراتيجية اقامة البكلربكيات، إن الايالة تقام بعد مرحلة طويلة من التطور قد تتراوح أحياناً بين ٤٠-٥٠ سنة، وبعد تطورات وضرورات عسكرية وسياسية وإدارية، ثم يقدم الأمثلة على ذلك من ايالات جزاير البحر الأبيض (جزاير بحر سفيد) وقبرص وبودين والبوسنة وأوزي(١٥٣). والواقع أن الانهيار السريع للبكلربكيات التي أقيمت بقرارات متعجلة على الحدود الايرانية في زمن السلطان مراد الثالث إنما يؤكد هذا الرأي. كما رأينا أيضاً أن المؤرخين عالى الغليبولي ومصطفى السلانيكي اللذين عاصرا تلك الأحداث قد انتقدا بشدة عملية تشكيل الايالات واحدة تلو الأخرى دون استقراء وتحليل النتائج الادارية والعسكرية لذلك(١٥٤). وهناك العديد من المصادر الرسمية والخاصة التي استعرضت أسماء الايالات العثمانية على شكل قوائم(١٥٥).

وتنقسم الايالات العثمانية من حيث الوضع القانوني إلى قسمين، فهناك ايالات تسير بنظام التيمار وأخرى بنظام الساليانة. وقد أطلقوا على الأولى التي تحكم أراضيها بنظام التيمار اسم

H. İnalcık, "Eyalet", El<sup>2</sup>, II, s. 721-724. : انظر – (۱۹۳)

Selânikî, Tarih, İstanbul 1989. : أنظر - (١٥٤)

<sup>(</sup>١٥٥) - يمكننا أن نذكر - عدا القوائم الرسمية التي وضعت لأغراض مختلفة - القوائم التي أوردها علي عيني أفندي وقوچى بك وكاتب چلبي وأوليا چلبي وغيرهم من أصحاب التواريخ الخاصة.

(تيمارلى ايالت)، أما النوع الآخر فهو ما يُعرف باسم (ساليانه لى)، وتجمع فيه اير ادات الايالة باسم الدولة ثم تسدد من هذا المجموع أجور الجنود والاداريين ويرسل الباقي إلى خزانة الدولة. وهذا النوع كان موجوداً في كافة الأراضي العربية، فهناك تسع ايالات على هذا النحو، هي: مصر واليمن والحبشة وبغداد والبصرة والأحساء وطرابلس الغرب وتونس والجزائر.

# ٢ - ديوان الايالة أو ديوان البكلربكي

ليس معلوماً بالتحديد متى ظهر نظام الديوان الذي يمثل أوسع الأجهزة صلاحية في حكم الايالات، وتناط رئاسة اجتماعاته مباشرة بالبكلربكي. غير أن وجود نظير له عند السلاجقة يجعلنا نذهب إلى أنه وجد لدى العثمانيين منذ تشكيل الايالة الأولى كمجلس استشاري لها. وكانت تعقد اجتماعات الديوان في مقر بكلربكي الايالة، وكما كان الديوان الهمايوني هو المجلس المخول لحكم الدولة كان ديوان الايالة هو الآخر صورة مصغرة منه، سواء من حيث التركيب أو الصلاحيات المخولة له في حكم الايالة. ويضم الديوان تحت رئاسة البكلربكي كلاً من دفتردار الخزانة [المال] ودفتردار التيمار الذي يتولى أمور التيمارات في الايالة، والقاضي الذي ينظر في أمور الشرع والقانون [وعضويته محل جدال]، وأفندي الديوان، والتذكره جي، والجاويشية، والمحضرين، والروزنامه جي، والكتبة. وكان يستعين الديوان في الايالات العربية وايالات البلقان التي لايعرف أهاليها اللغة التركية بعدد من المترجمين الذين يجيدون اللغات المحلية، حتى يقوموا بترجمة طلبات وشكاوى الأهالي للديوان، ثم ترجمة قرارات الديوان للأهالي. أما شئون الكتابة والتحرير في الديوان فكان يتولاها أفندي الديوان.

وكان الديوان مفتوحاً لشكاوى الأهالي وطلباتهم، ومن شم كانت تشكل العرضحالات والمحاضر أو الطلبات الشفوية التي يتقدمون بها قسماً مهماً من أعماله. وكانت مشاكل التيمارات وشئونها هي موضوعات الشكوى التي تتصدر عداها. وكان في استطاعة من لايرضى بالقرار الصادر عن ديوان الايالة أن يتقدم بشكواه إلى الديوان الهمايوني في عاصمة الدولة. وبعد أن تتم مناقشة المسائل المعروضة على الديوان كان في وسعه أن يحيل الشرعي منها إلى ديوان القاضي، والمالي منها إلى دائرة الدفتردار. وكان يجري تسجيل الموضوعات التي ناقشها ديوان الايالة والقرارات التي صدرت بشأنها في دفاتر خاصة، كما كان يعرض العديد من الموضوعات على الديوان الهمايوني لاستصدار قرار بشأنها. ويتم تسجيل الأوامر القادمة من مركز الدولة الى الايالة في الدفاتر الخاصة بها. ويتوق الباحثون اليوم لمعرفة مصير الآلاف المؤلفة من تلك الدفاتر التى كانت تمسك في دواوين الإيالات.

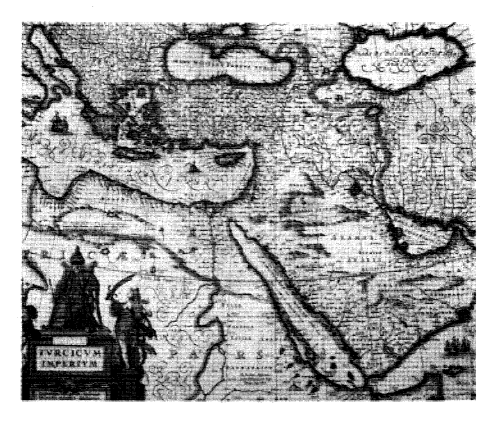
وقد وقعت مع مرور الوقت تغيرات مهمة في حدود الايالات العثمانية، وفي أوضاعها القانونية وكوادرها الادارية بوجه خاص، واستمر الأمر على ذلك حتى عام ١٨٦٤م مع ظهور "قانون الولايات"، إذ أقرت الدولة وضعاً مختلفاً على الطراز الغربي.

#### ٣- البكلريكي

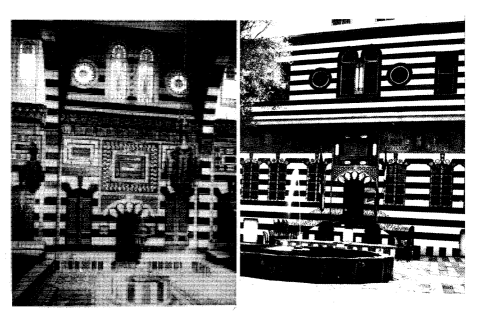
وهو رأس الحكم في الايالة، وأطلقت عليه المصادر العثمانية الى جانب ذلك اسمى: ميرميران وأمير الأمراء، ثم أصبح اسمه الوالي مع مقدم القرن الثامن عشر. وكان يستخدم في النظم العثمانية في البداية بمعنى القائد (قومندان) صاحب الصلاحيات العسكرية الواسعة، ولما اتسعت الفتوحات وتشكلت الايالات أصبح البكاربكي يتمتع بالصلاحيات الادارية والعسكرية معاً. كما كانت تستخدم البكلربكية في القرن الخامس عشر رتبة ودرجة تُمنح لكبار رجال الدولة، ولا سيما بكلربكية الروملي. وقد نصت قانوننامة الفاتح على هذا المعنى، فقالت إنه "إذا ارتقى دفتردار المال إلى منصب (نشانجي) فانه يكون برتبة بكلربكيه" (١٥٦).

- تعيينه وعزله: كانت الوظائف في القرن الخامس عشر قد تحددت معالمها عند العثمانيين، وهي السيفية؛ أي وظائف الجند والمحاربين، والعلمية؛ أي هيئة رجال التعليم والقضاء والافتاء، والقلمية؛ أي فئة البيروقر اطبين. وكان البكلربكيون من فئة ذوي الوظائف السيفية. وكان القواد من العرق النركي هم الذين يجري تعيينهم في الغالب ليكونوا بكلربكية ابان قيام الدولة العثمانية، فلما جاء عهد السلطان محمد الفاتح منحت البكلربكيات للعناصر القادمة من الدوشيرمة. فالذين تربوا منهم في مدرسة الفتيان الأغرار (عجمى اوغلائلر مكتبى) أو في مدرسة الأندرون فيما بعد كانوا عندما يتركون الخدمة داخل السراي "يخرجون" منه إلى الوظائف المختلفة، فيتدرج الواحد منهم في تلك الوظائف حتى يرقى إلى البكلربكية أرفع الوظائف في الايالات. وكان في امكان أحد أغوات الباب (قابي اغاسي) أو أغوات الانكشارية (يكيچرى اغاسى) العاملين داخل السراي أن يخرج منه بكلربكياً على احدى الايالات. كما كان ذلك متحاحاً لذوي المناصب الأخرى أيضا. وقد نصت قانوننامة الفاتح على أن "البكلربكية طريق مفتوح لأربعة أشخاص؛ إذ يمكن أن يتولاها دفتردار المال، والنشانجي الحائز على البكوية، والقاضي الذي يتقاضى خمسمائة اقجه، وأمير دفتردار المال، والنشانجي الحائز على البكوية، والقاضي الذي يتقاضى خمسمائة اقجه، وأمير السنجق الذي بلغ راتبه اربعمائة ألف أقجه"، كما تنص نفس القانوننامة على أن البكلربكية

<sup>(</sup>۱۵٦) - أنظر: . Kanunnâme, s. 34

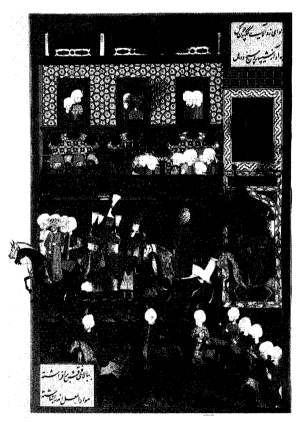


68- خريطة "الامبراطورية التركية" التي رسمها جان جانسون.



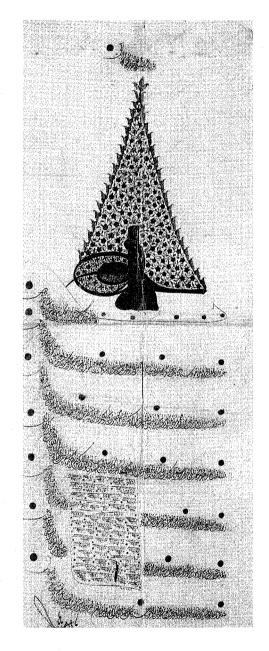
69- قصر العظم في دمشق (نهاية القرن ١٩).





71 صورة منمنمة لعارفي تصور خروج الأمراء لتعيينهم على السناجق المختلفة

70- براءة (مرسوم سلطاني) من مراد الثالث إلى احمد باشا بكلربكي الروملي حول تجديد حدود عقد الملك الذي منح له



72- مرسوم للزعامة (زعامت) حصل عليه ابراهيم بن محمد نائلي في ناحية بَرْغَمَا

ارُلْدُنُونَ بِكُونِكُ دُرْفُصِيكُ أُونِّ مَامِنِّ أَخَارِنَ 3 f.;/ بلائر بِنْ لَقِهَ لِدَيِعِة رِيكَة كَنْدُوجَ لِإِكِبِيلَ لَقَدُ لويمادينا فألدوكم الوعلام والحمرك لفديمار رِیْانُ کَنْدُو بُرُونُمُه عَلاَمْ بِرْ در زُنْدِ بِالْ وَدرُنْ بِلِكَ بَسِّ يُوَّذُ وَبَسِنَ بِلِكَ أَخِلِقَ مِيَّانَ كَلَادُ وِرُوُمُلهُ جَبُلُومٍ عَلاَيْرِ مُنْكُور بنر بلِ بِن ولا والني بِل أَغْلِقَ بَيَا وَكُو الْمِيدِ لَا أَغْلِقَ بَيَّا وَكُنَّا وَكُ برئامة بجبالأ بكائتكور بزيدد بيذك بيزيونر وكركز

بيكلك بياد كدو دود ما جبكو الإغلام وشنكور بر لمز بكل يتياذ كندو برومة جبلوان جادر بروادن بيات وَادُنَا بِهِلْ مِنْ مِنْ وَادُن مِنْ إِلْ الْمُدِينَا وُبِيَا لَا كُلُدُهِ

مرومه مبلؤاؤت عظائم برجا مير والداكم ببال إلابياه

 ٣٤ تَمَيْنَ تَاسِيحَ الْلِغَدُ مَا يُنِينَ الْالْأَنْ مَنْ فَيْفِعَنْ لَدْرُ وَشُولًا مكنة كدمشترك بقادنقر فإيدب أشكوكيسكراوان مَعْرَكُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُبِدَا وَلَابُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِيلُولُلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الك يتماد لك مرمري مُعَلِق الأن مُامِل الريّمار أَضّ ٤٧ كمسَّدِه دِيرِ فِينَه مُوفَقِهِ كُلْدُرُ وَسُولُ مُسْرَكُلُوكِهِ فَوَسَيْلًا مبتركتم أشكاد وسواولك كم فنقيه كالكود فابتي اوكد سفرا النو فكالموغِن غَامُ إغَاكِسِتُن ادُلَهُ بِعَارِئُكُ وَكِي بِلَغَيْ صَاصِط مَ وَفَى فِينَكُوْرُ اَمَا فَرَبُوا دُلِيااَهُ مُشَكِّرُ كُلُك حَمِعَكِنا وَمُعَلَّ لِيَّ الْأَكْدُ الْمُنْ الْمُورَة وَلَانَ مِيا فِي الْمُدَّنَ شُولُوكُمُ مُنْكُلُ كِهِ بَاسُكُمْ عظمتنا وبكركيم فيله سنجاف كجاغ بن حفظ إيجونا فأمنى

١٥ اوله الوالت فل المؤن منه فالد و الكر المي الرور دي الله الوالت فل المؤن منه فالد و الكرام المالي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الما

م ابالجولی

كُنْدُو بُرْامُا بَصِيلُودُ رُنْتُ جِادِرْبِرِ ادْنَابِنِي بِيكُلُكُ وَيُرْبِ ِيَّانَكُوْدُوبُرُومُهُ بَجِهُ لُوبِرْجُ إِخْرِةُ رِوْبُونُمُودُ فِرُقُولُمُ الْأَلَانَّ حامِ لاَفَّا وَعِ بِكِنَهُ بِرَخُبُ لُودَيِيكُ بِنِي يُودُو كُرُم بِيك ٣٤ اوُلاَهُ عُلاَّم وَسُغُالَ كِلْمُونِكُ عَرْبِشُ بِيلَ لَغَبِيرِ جُبُلاُ وَهُمْ إِلْالِيلِكَ لَقِيَ مِرْتُحَا عَلَا سِمُ سَايَا ذَكُوهِ وكدو اوتروعي سوقافلوجاد رخرسه مبادر كالرمكي ٤٤ كُرُّاج حَادُ وَمُوَمَا شِلْ لِلْنَحَرِ ذُوْتَ بِيلِ لَقِيبَ رَجُهُ لُوْ وَهِ أَوْ وَإِسْلِتَ أَجْيَهُ وِيَرَكِيمَ أَعُلاَسِنَهُ ۚ إِذِرَاكِهِ مَنْكُورً ٥٥ رِبرُعُلاَم ارْبَائِرِيمَارُدْتَ مُوْلَدُكِ مُنَازُلُهِ عِنْكُرِمُ مُعُوْرُهُ سَغُرُلْ الْكِسَعُ وَادْبَ إِعَالَ مِودْ مَتَ إِعَالُونَ الْأَلَا بِرَلْا بَعَادِحَاصِلِ مَوْفَدُتُمُ اوُ ذِيثَارِ الْمَنْ وَدِلِبَ بُرَاتَ يُولِبُ أَجْرًا

بم أَناطُولِ كَالُوبَكِينَا اوْج وَكَلِكَ بَعَارُورُونَ بَكُلْ يَكُلُونَكُمِولِه بِنْ بِكَلِكَ بِمَاكِهِ اجِهَا مِنْسَرِهِ بِلَخِنْدُ زُاوُكُلِنَدا زُمِرُ فِي رَقَابِح بكارتبكن منفوض درباو خاوعالم بناة المربل كادامرك خِذَمُنِ ابِن مُوَق فِينَالَ الدَدُخِلِ جَايِز دُكُلُهُ لُرُواَ عَلَيْهِ تِمَادُ دَنْ مَن كُلِد سُفَ وَادْبُ مُعْرَكُهُ اوْلُبُ مَعْرَا كُن بِلَهُ الْمِدِسُ المتايرا لواؤلؤ بولمننه كب مكاولل وباخة عُلَى يَوَالُواوُلُكِ مُكُمَّ سُورَدُهُ كُرُورُ بَعِرُوح بِرُلْبُ جِرَاحُوا الْلَهُ فَعُ وَامَّعُهُ بِنَفِيهِ وَارْمُرِكُ مَا مِنْ الْلِّ يرِهُ بِإِذَا وَيِهِلِهُ جَبُكُولِنَ كُنُدُ دُمِنَ وَإِنْتُلِم خِدْمَت اِعَنْ الولود سُكِه سَنْدَا عِي بَكِي نَهَا دَتَ إِيدَ وَيَا خُود نَهُولِدُ النِّبَ أَتَ إِبِنُ اتَكُرُدَ فِي مَتِهُ لِكُرَّ أَنْكُمُ مَعْ يَظُ

لايحصل عليها الأولاد الذكور من بنات السلطان، بل يحصلون على إمارة أحد السناجق (سنجق بكلكي)(١٥٧).

ولم يكن البكاربكيون مرتبطين بالعمل في ايالة معينة أو بوظيفة محددة، كما لم تكن هناك نفرقة بين الروملي والأناضول وديار العرب؛ فقد رأينا على سبيل المثال أن صقوللى زاده حسن باشا بعد أن تولى بكلربكيات دياربكر والشام والأناضول والروملي، عاد ليعمل وزيراً في الديوان الهمايوني، ثم عمل محافظاً على بلغراد، ثم جرى تعيينه بكلربكيا مرة أخرى، وكلفته الدولة بالقضاء على اللصوص وقطاع الطرق في الأناضول(١٥٥).

ويحصل البكلربكي عند تعيينه على مرسوم يسمى براءة (برات). وهذه البراءات التي يحصل عليها البكلربكيون وأمراء السناجق كان يجري إعدادها في قلم التحويل (تحويل قلمى) التابع للديوان الهمايوني، وتُسدد عنها رسوم تُعرف باسم (برات خرجى). أما من يُعين ومعه رتبة الوزارة فكان يحصل في الغالب على مرسوم آخر يسمى "منشور". وقد يصدر أمر تعيين البكلربكيين إما مجتمعين أو فرادى. وقد أفاضت سجلات الوقائع العثمانية في عرض عمليات التعيين الجماعي؛ إذ تقدم الخلعة للبكلربكي الحاصل على إحدى الايالات، فيرتديها بمراسم معينة داخل الديوان الهمايوني، ثم يدخل على السلطان ليقبل يده.

وفي البداية كانت المدة التي يقضيها البكاربكي في وظيفته طويلة، كما كان الحال مع الوظائف الأخرى، ثم لم تلبث أن قصرت تلك المدة ابتداءاً من النصف الثاني من القرن السادس عشر لأسباب مختلفة. وليس من الممكن أن يخرج المرء برأي عن مدة وظيفة البكاربكي من "دفاتر منح السناجق" الخاصة بالقرنين السادس عشر والسابع عشر، كما يعسر عليه ذلك من التراجم الواردة في كتاب "سجل عثماني". والذي يمكننا قوله إن المدة كانت في الغالب عاماً أو يقرب من ذلك، غير أنها كانت تطول عن ذلك أحياناً في بعض الايالات ذات الظروف الخاصة. فقد عمل حسن باشا اليمني (ت ١٦٠٨م) بكلربكياً على اليمن لمدة ٢٤ سنة متصلة تقع بين عامي فقد عمل حسن باشا اليمني (ت ١٦٠٨م) بكلربكياً على اليمن لمدة ٢٤ سنة متصلة تقع بين عامي

ونشهد في المصادر التاريخية أن قصر المدة يتصدر الانتقادات الحادة التي جرت حول أمر البكاربكيين. فبينما كانوا إبان تاسيس الدولة يقضون مدة طويلة في وظائفهم، نرى كثرة تغييرهم،

<sup>(</sup>۱۵۷) - أنظر: . Kanunnâme, s. 34, 47

Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, II, 127. : أنظر - (١٥٨)

ولا سيما ابتداءًا من القرن السابع عشر، وهو الأمر الذي كانوا يستاءون له، ويستاء الأهالي على السواء. ففي القرنين السابع عشر والثامن عشر كان يحدث أن يتنقل البكلربكي خلال عام واحد بين عدة ايالات، وكان البكاربكي عندما تكثر مرات عزله يطالب الأهالي بنفقات سفره التي تشكل مبلغاً طائلاً. ورأى السلطان سليم الثالث أن يحول دون ذلك فأصدر فرماناً به. وقد عبر المؤرخ التركي راشد افندي عن رأيه في ذلك عندما صدر أحد الفرمانات حول هذا الموضوع في أوائل القرن الثامن عشر، فقال "لقد كان لطول الأسفار وتلاحقها أن زادت أعداد البكاربكيين بلاطائل، حتى أصبحت السناجق نفسها الموجودة في الروملي والأناضول لا تكفي لهم، وصار أمر تعيينهم يجرى بالمناوبة، أما المعزولون منهم فقد أصبحوا يتضورون من الحاجة، ويظل القادم منهم إلى استانبول يطوف على كبار رجال الدولة، فيطرق أبوابهم طالباً العون. فعلى الدولة أن تأمر بتعيين الاكفاء وذوي اللياقة منهم على الايالات، ويجري تعيين الآخرين على السناجق، أو أن تخصص لهم قدراً من رواتب التقاعد وتضعهم تحت رقابتها. وعليها بعد هذا أيضا أن تحول دون وفود البكاربكيين إلى استانبول بغير إذن"(١٥٩). وكانوا يطلقون على الفترة التي يقضيها البكـاربكي بين العزل والتعيين مرة ثانية اسم (ملازمت). وقد جاء في اقتراح تضمنه "تلخيص" جرى تقديمه في أواسط القرن السابع عشر أن السلاطين العثمانيين يحكمون البلاد بواسطة البكاربكيين وأمراء السناجق، فلا يصح عزلهم، بل يقتضى الأمر أن تكون مدة تعيينهم مفتوحة، فلا يعزل الواحد منهم ما لم يكن هناك سبب قهرى لذلك.

- مهامه وصلاحياته: تتوزع مهام البكلربكي على حالتين أساسيتين، الأولى هي حالة السلم، والأخرى حالة الحرب. ويذكر عبد الرحمن باشا التوقيعي في (قانوننامه) أهم وظائفهم، فيقول إنها حماية الرعايا، وتحقيق النظام بين الجنود، والقضاء على الظلم، وادارة الايالة، والاشتراك في الحروب. كما يشير التوقيعي إلى أن أمراء السناجق والقضاة وسائر الإداريين في الايالة يأتمرون بأمره، وإذا كان حاصلاً على رتبة الوزارة فعلى البكلربكيين الآخرين فيما حوله من الايالات أن يطيعوا أوامره(١٦٠). ومع الاعتراف بان التعريف العام هو على ذلك النحو فان المعلوم أن هناك عدداً من البكلربكيين كانوا يتمتعون بصلاحيات واسعة نتيجة لظروف متعددة. وكان من أهم وظائف البكلربكيين توزيع التيمارات على مستحقيها، فهو وكيل السلطنة في ايالته، ومن ثم كان

Râşid, *Târih*, V, 277-78. : أنظر - (١٥٩)

Tevkiî, Kanunnâme, MTM III 1331, s. 527-28. : انظر - (۱۹۰)

هو رئيس الجند والآمر الناهي على كافة أصحاب التيمارات، وبالتالي كانت أمور توزيعها وحل الخلافات الناشبة حولها من أكثر الموضوعات التي تشغل البكلربكي وتشغل ديوان الايالة. وكانت صلاحية منح كافة أنواع التيمارات منوطة به في بداية عهد الدولة، ثم اقتصرت صلاحيته بعد عام ١٥٣٠م على منح التيمارات الصغيرة وحدها.

وكانت عملية توفير الأمن في الايالة واحدة من بين مهامه الأساسية، ومن ثم كان يتمتع بصلاحية اتخاذ التدابير الصارمة في هذا الصدد، وتعيين الموظفين اللازمين. فاذا تعرض شخص أو عدة أشخاص من أهل الايالة لظلم أو جور توجهوا بانفسهم إلى البكلربكي، أو ديوان الايالة وقدموا شكواهم في (محضر) يحمل توقيعاتهم مجتمعة، أو انفرد كل منهم بتقديم "عرضحال خاص". وبأمر (بيورلدي) من البكلربكي يمكن أن تجري محاكمة الأطراف المعنية في ديوان الايالة. وكان هناك توازن حساس بين البكلربكي من أهل العُرف وبين قاضي الايالة ومفتيها وعلمائها من أهل الشرع؛ فقد كان في وسع كل منهم أن يراجع مقام السلطنة أو الديوان الهمايوني مباشرة، وهو الأمر الذي يفرض على البكلربكي أن يتصرف بالعدل والانصاف. وهناك العديد من النماذج على العرائض [حجمع عريضة] والعروض [= جمع عرض] التي كان يرسلها قضاة الايالة ضد البكلربكيين. بل وكان يحدث أحياناً بعد الشكاوى المشتركة التي يقدمها قضاة منطقة من المناطق أن يُعزل البكلربكي أو يُعاقب أو تُصادر أمواله(١٣١). ومع كل ذلك كان البكلربكي أعلى من العلماء من حيث الدرجة والترتيب الوظيفي.

ونظراً لأن البكلربكي كان رأس النظام العسكري في ايالته، والقائد العام عليها، فقد تعددت صلاحياته وازدادت مسئولياته. وكان قيام الحروب المتعددة الجبهات والتي كان انقطاعها لفترات قصيرة في كل الأحيان تقريباً يجعل البكلربكي مضطراً لأن يقضي ثلثي حياته الوظيفية تقريباً وهو يخوض الحرب بالفعل على تلك الجبهات، أو أن ينشغل بالاعداد لها. فكانت تُرسل إليه الفرمانات الخاصة بالحرب أو بالاعداد لها، فيدخل هو ورجاله وامراء السناجق والسباهية في معمعة الاستعداد المكثف لها. ولأنه وكيل السلطنة في موقعه فعندما يتقرر خروجه للحرب كان يقوم العلماء والسادات والأشراف والأهالي بتشييعه في موكب ضخم. وهو يقوم بواجبه بالفعل في كافة مراحل الحرب، ويتشاور كثيراً مع السردار الأكرم، ويشارك في الدواوين المعقودة، ويدلى برأيه في أمور الحرب والقتال. كما كان يحدث أحياناً أن يجري تعيين أحد البكلربكيين ليكون

Selânikî *Tarih*, s. 678. : انظر – (۱۲۱)

السردار على الجيش. ويقول لطفي باشا: "يجب أولاً تعيين أحد الوزراء أو البكاربكيين ليكون سرداراً على الأماكن التي تستلزمها الحرب. بل وكثيراً ماحدث في بعض الأماكن أن جرى تعيين أمير السنجق نفسه سرداراً "(١٦٢).

ومن الممكن لنا الحصول عن معلومات مستفيضة في الحوليات العثمانية حول معسكرات البكلربكيين في الحروب ونشاطهم على الجبهات. ففي معركة كنجة التي وقعت في اكتوبر مملاً مثلاً أنجز البكلربكيون على الأناضول وحلب ومرعش وطرابلس الشام وقرمان ودياربكر وسيواس ماكانوا مكلفين به في "قلعة كنجة"، وكان سردار الحرب دائم التشاور معهم. فلما ظفروا بالنصر في المعركة جرى تكريم البكلربكيين الذين استبسلوا في الحرب، ووصلتهم من العاصمة الخلع والسيوف المرصعة والأموال هدية لهم. ومن ناحية أخرى فان الاهمال والخطأ والعجز من البكلربكيين وأمراء السناجق سواء كان أثناء مرحلة الاعداد للحرب أو أثناء جريانها كان يقابل باشد أنواع العقاب، وقد يدفع الواحد منهم حياته ثمناً لذلك. وفي مقابل الموقف اللين المتسامح مراراً من العاصمة في الظروف العادية نرى الشدة والصرامة اثناء الحروب. فقد تصدر الفتوى من شيخ الاسلام أو قاضي العسكر باهدار دم المذنب، أو أن يصدر السلطان فرمانا الباب (قابي قولي) [جنود السلطان] كانت تصادر الدولة بعد وفاة الواحد ما تخلف عنه من شروة ضمن مقابيس ومعايير معينة، ولا سيما ما يدخل ضمن أنواع العتاد وأدوات الحرب(١٦٣). وكان من المعمول به عندما يتوجه البكلربكي أو أمير السنجق إلى المتسلم (مُتَسلَم) ينوب عنه.

وكانت تختلف بكلربكية الروملي عن باقي البكلربكيات، من حيث أنها كانت الأولى في الدولة، ومن حيث أنها كانت الأولى في الدولة، ومن حيث منطقة الروملي نفسها باعتبارها "دار الجهاد". ومن ثم جرت العادة منذ عام ١٥٣٦م أن يشارك بكلربكي الروملي في اجتماعات الديوان الهمايوني إذا حدث وكان موجوداً في استانبول لأمر ما. كما يحدث أن يتولى الصدر الأعظم مهام بكلربكية الروملي علاوة على مهام الصدارة العظمى. فقد تولاها الوزير الأعظم محمود باشا على أيام السلطان محمد الفاتح، وتولاها الوزير الأعظم ابراهيم باشا على أيام السلطان سليمان القانوني.

<sup>(</sup>١٦٢) - لطفى باشا، آصفنامه، ص ٨٢.

M. Cavid Baysun, "Musâdere" أمرية الطريق ذلك ونماذج مختلفة أنظر: . (١٦٣) - التطبيق ذلك ونماذج مختلفة أنظر:

وعلى الجانب الآخر فان البكاربكيين الذين تولوا على ايالات مهمة مثل: مصر وبودين والشام وبغداد والحبشة والأحساء واليمن كانوا يحوزون رتبة الوزارة، ويتمتعون في البروتوكول والصلاحيات ببعض الامتيازات. والمعروف أن بكلربكي بودين مثلاً كان يتمتع بصلاحيات واسعة وامتيازات خاصة في التشريفات في أمور منح التيمارات، وقيادة الجيش في معارك الحدود، والتفاوض المباشر مع الدول المجاورة في الخلافات الناشئة(١٦٤). كما كان بكلربكي مصر مزوداً هو الآخر ببعض الصلاحيات، إذ كان يلعب دوراً مهماً في أمور الحرمين الشريفين وشمال أفريقيا وايالة الحبشة والبحر الأحمر.

ويستخدم البكلربكيون للتخابر مع الحكومة رجالاً من جنود البريد (اولاق) والجاويشية. وكان الغالب أن ينتظر هؤلاء الموظفون في استانبول، وبعد أن يتسلموا رد الأوراق التي قدموا بها يعودون إلى الايالة. فقد كان لكل بكلربكي لدى الحكومة في استانبول وكيل معتمد يسمى (قابى كتخداسى) أي وكيل الباب، يعمل تحت أمرة البكلربكي، ويتابع كافة شئون الايالة باستمرار في دو اثر العاصمة.

- موارده ونفقاته: يجب علينا أن ننظر إلى موارد البكلربكي ونفقاته من خلال وضعين مختلفين؛ الأول وهو في حالة ممارسة الوظيفة، والثاني وهو في حالة العزل. فكانت أهم الموارد التي تأتيه أثناء الوظيفة هي حاصلات تيماره، إذ نصت قانوننامة الفاتح على أن تتراوح ايرادات التيمار من نوع الـ (خاص) الذي يحصل عليه البكلربكي أثناء وظيفته بين ٠٠٠،٠٠٠ التيمار من نوع الـ (خاص) عدا ذلك موارد تأتيه من مصادر متعددة، وفي مقابل ذلك كان له نفقاته الخاصة، ونفقات العاملين في دائرته، المعروفين باسم "خلق الباب"، والهدايا والجوائز التي كان يمنحها للعديد من الأشخاص، وتصل إلى أرقام عالية. وتحتوي سجلات الحسابات التي تضم موارد ونفقات البكلربكيين في القرنين السادس عشر والسابع عشر على معلومات مفصلة حول ذلك. فقد أفاد دفتر الحسابات السنوية الخاص بالوزير عمر باشا بكلربكي دياربكر بين عامي ١٢٣،٦٠٠ قول النحو التالي:

٠ ٧٨٣٥٤,٥٠ غرامات، تقدِمات من نوع پيشكش، عُشْر، رسوم قضايا

٨٠٥٢,٥٠ تيمار، زعامت، قول گديكلري، قول كتخدالغي، امارة عشائر

Cavid Baysun, "Budin", /A, II, s. 757-58. : انظر – (۱٦٤)

```
مرتبات شهرية للصوباشي، فويفوده (ويسووده)، سنجق، منزل،
                                                           ۳٦٨٨٥,٥٠
                            جزية،عوارض، بدل نُزل، وغير ذلك
                                    ۱۱۱۱٤,۰۰ تيمار من نوع اله (خاص)
                                                   جمار ك
                                                              1770,0.
                             أسواق, أرز، شعير، مؤن وغيرها
                                                              ٦٨٨١,٠٠
                             ارباب حرف، أهل الذمة في المدينة
                                                              17/29,0.
                                          بيع امتعة ومواشى
                                                               V089 ...
                                              تحصيل ديون
                                                              08..,..
                                              مصادر أخرى
                                                              ۳۷٥٨,٥.
                                                 المجموع
                                                قرش أسدى
                                                              177,7...
        وفي مقابل هذه الموارد جاءت نفقاته السنوية على النحو التالى:
                 ديون في العاصمة ومبالغ سددت لأشخاص مختلفين
                                                             ٤٦٣٥٠,٠٠
                                  ١١٠٥٤,٠٠ لوكيل الباب (قايي كتخداسي)
                                          مصاريف شخصية
                                                              ٤٠٠,٥٠
                                    لوكيل الأنفاق (وكيل خرج)
                                                             Y107..0.
                                           مصاريف الدائرة
                                                             T1710, VO
                       مصاريف العاملين في الدائرة (قابي خلقي)
                                                              7717...
                                                  عُلو فات
                                                              17777,0.
                                                 سداد ديو ن
                                                               7911...
                            هدايا وخلع وصدقات وعطايا وهبات
                                                              £ £ 9 A, . .
                                            مصاريف أخرى
                                                              7797, . .
                                               المجموع
```

قرش أسدى

174774,70

وعلى ذلك نلاحظ ان هناك عجزاً في الميزانية السنوية يبلغ ٥,٠٠٠ قرش أسدي (١٦٥). وابتداءاً من القرن السابع عشر بوجه خاص شاءوا لمواجهة النفقات المتزايدة نتيجة لأسباب مختلفة أهمها زيادة الأسعار أن يفرضوا المزيد من الضرائب على الأهالي، حتى وإن كان بشكل جزئي، بوسائل مختلفة مثل: (صالغين صالمه) و (دوره چيقمه) و (إمداد سفريه). وهذا الأمر دفع الناس للتشكي الجماعي بالمحاضر والعرضحالات، فسارعت الدولة باصدار الأوامر المشددة لمنع تلك التصرفات التي اعتبرتها من قبيل البدع والأجحاف بالناس، ثم شاءت أن تسد الطريق على ذلك بمفتشين أرسلتهم من المركز مزودين بصلاحيات واسعة ورسائل العدالة (عدالت نامه) التي أصدرتها. وهناك العديد من الأمثلة في الحوليات العثمانية حول عمليات التفتيش التي جرت والبكلربكيين الذين عُزلوا وعُوقبوا على ذلك.

أما عن موارد البكلربكي أثناء عزله والنفقات التي ينفقها في مقابل ذلك فكانت محدودة بدرجة كبيرة، إذ كانت تخصص له الدولة إما مقداراً معيناً من الأجر اليومي، وإما مصدراً للدخل يطلق عليه اسم (آرپه لق). وقد نصت قانوننامة الفاتح على أن يتقاعد البكلربكي براتب قدره يطلق عليه اسموياً، بينما أجازت "آصفنامه" أن يحصل على راتب يومي قدره ١٥٠ اقجه، أو أن تخصص له اقطاعاً من نوع (زعامت) يكون ربعها السنوى ٨٠٠,٠٠٠ اقجه.

والمعروف أن للبكلربكي مكانة مهمة في التشريفات [البروتوكول]. ونرى في الوثائق العثمانية أن الحاصل منهم على رتبة الوزارة كان يلقب بلقب "أمير الأمراء الكرام" بينما يلقب غير الحاصل عليها بلقب "الدستور المكرم". ومن المعروف أيضا أن الفرمان الذي كان يصدر موجهاً لبكلربكي مصر كان يوشح بالألقاب العربية. وتقدم لنا قانوننامة التوقيعي المتعلقة بالتشريفات معلومات شتى حول الزي الذي يرتديه البكلربكي، وترتيب موقعه في المراسم(١٦٦).

# ثالثاً - السنجق وأمير السنجق

كان للخطبة وضرب السكة والطبل والعلم [السنجق] رموزها المهمة في الاشارة إلى الحكم والاستقلالية، أو التقويض بالحكم في التقاليد التركية الاسلامية. فالمعروف عند العثمانيين أن إرسال الطبل والعلم لأحدهم كان يعني تفويضه في الحكم باسم السلطان. وعلى أيام الامارة العثمانية جرى تشكيل الوحدات الادارية الأساسية في الأماكن المفتوحة في منطقة الروملي تحت

İ.Metin Kunt, *Bir Osmanlı Valisinin yıllık Gelir-Gideri Diyarbekir, (1670-71)*, İstanbul 1981,: أنظر (۱۹۵) s. 10-17.

<sup>(</sup>١٦٦) - أنظر قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا (MTM, III, 527-28)

اسم (سنجق)، ثم جُمعت هذه السناجق في أوائل حكم مراد الأول تحت اسم "بكلربكية الروملي" ووجهت كوحدة ادارية كبيرة إلى شاهين باشا.

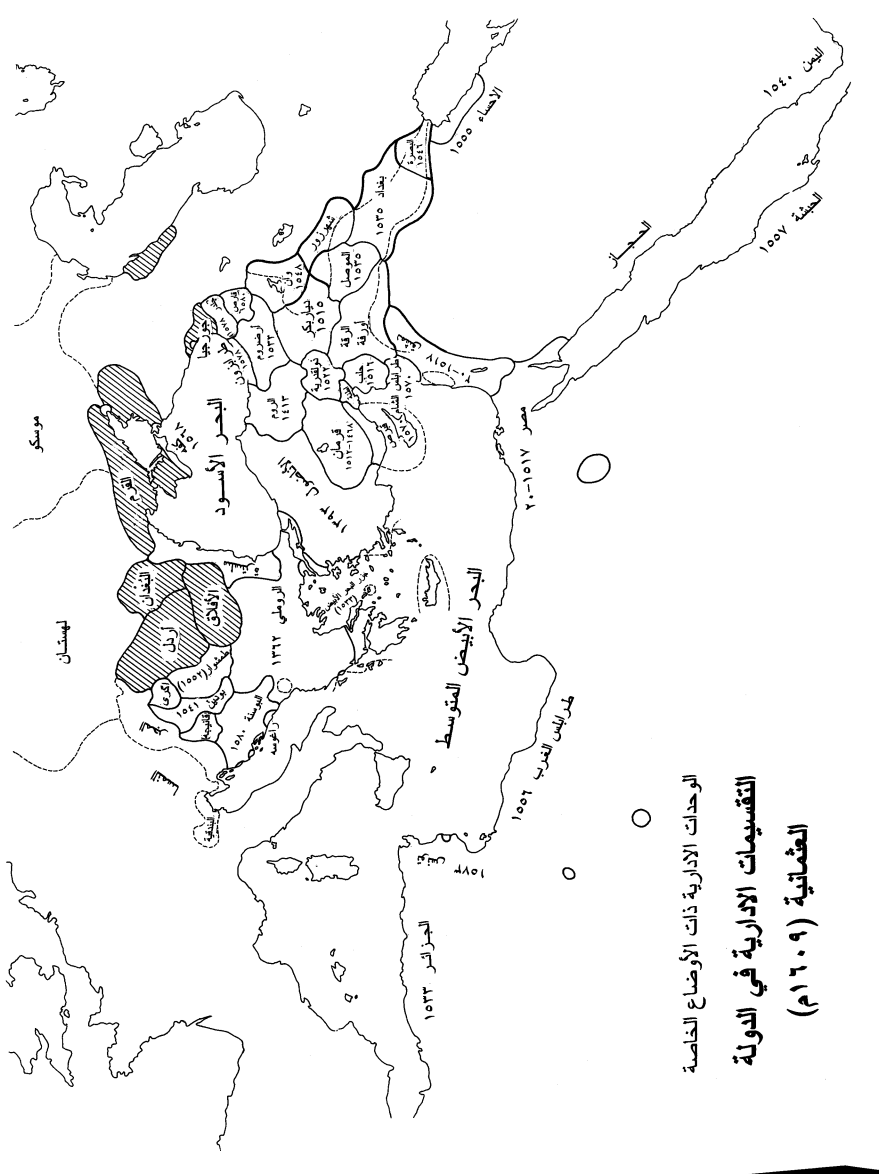
فالسنجق لدى العثمانيين وحدة تقسيم أساسية ذات صفة عسكرية وإدارية. وكان للجانب العسكري ثقله الخاص في البداية نتيجة لعمليات الفتح المستمرة التي كانت تقوم بها الدولة، ثم سار الجانبان العسكري والاداري بعد ذلك جنباً إلى جنب. ويمكنا من النظر في الممارسات والتطبيقات أن ندرك أن السنجق هو الوحدة الأساسية في التقسيمات الادارية العثمانية. وقد أشار الأستاذ متين قونط إلى أن السنجق هو الوحدة الادارية الأساسية، وذلك لعدة أمور، منها أن دفاتر التحرير (تحرير دفترلري) كان يجري تنظيمها على أساس السنجق، وأن كتب القوانين (قانوننامه) كانت تعتمد السنجق أساساً، وأن السباهي كان مكلفا بالاقامة في الغالب داخل حدود السنجق الذي يقع فيه تيماره، وأن المحاكمة لأحد الرعايا ومعاقبته كانت تجري في سنجقه الذي اقترف فيه جرمه(١٦٧). وكانت الايالة التي تشكل أكبر الوحدات الادارية لدى العثمانيين تتشكل من مجموعة من السناجق، ويطلق على السنجق الذي يقيم فيه البكلربكي اسم "سنجق الباشا". ومع ذلك فالجدير بالذكر أن تقسيمات السناجق العثمانية لم تبق على حالها دائما؛ إذ كان يجري تغييرها من حين لآخر، بدرجة يصعب متابعتها.

وهناك قوائم متعددة خصوصية ورسمية قدَّمت لنا أسماء السناجق العثمانية في فترات معينة، مرتبة حسب الايالات. ونذكر من المصادر الخصوصية في ذلك الصدد "طبقات الممالك" لجلال زاده، و "منشآت السلاطين" لفريدون بك، و "رسالة" لعين علي، و "قانوننامه" لصوفيالي علي چاوش، و "رسالة" لقوچى بك، و "جهاننما" لكاتب چلبى، و "سياحتنامه" لأوّليا چلبى. ومع ذلك فلا يمكن القول إن هذه القوائم عكست دائما التقسيمات الادارية بشكل صحيح، نظراً للتغيرات التي كانت تطرأ عليها كما ذكرنا. فهي ناقلة عن بعضها البعض في أغلب الأحيان(١٦٨).

وحدثت تغييرات مهمة في تقسيمات السناجق والنظم الادارية بوجه عام خلال الفترة الواقعة بين القرنين السادس عشر والتاسع عشر. وإذا لزم الأمر أن نقدم لمحة عامة لقلنا إنه كان يوجد في أواخر القرن السادس عشر ٣٠-٣٦ ايالة تضم ٥٠٠ سنجق، وفي أوائل القرن التاسع عشر

i. Metin Kunt, Sancaktan Eyalete, İstanbul 1978, s. 18-19. - أنظر: (١٦٧) - أنظر

Ayn Ali, *Kavânîn-i Âl-i Osman*, s. 6-61; Sofyalı Ali Çavuş, *Kanunnâme*, s. 21 vd.; Koçi : انظر – (۱٦٨) Bey, *Risâle*, İstanbul 1939, s. 99-103; Kâtib Çelebi, *Cihannümâ*, İstanbul 1145, s. 411 vd; Evliya Çelebi, *Seyahatnâme*, İstanbul 1314, I, s. 182 vd, *Münşe'âtü's-selâtîn*, İstanbul 1274, II, 403-407.



كان يوجد ٢٥ ايالة تضم ٢٩٠ سنجقاً. أما بعد عهد التنظيمات فيمكننا أن نتتبع التقسيمات الادارية من خلال سالنامات [حوليات] الدولة [التي كانت تصدر كل عام].

وكان من بين المهام الأساسية التي تناط بأمير السنجق (سنجق بكى) حفظ الأمن والاستقرار في منطقته، ومعاقبة المذنبين، ومنح التيمارات لمستحقيها، والعمل على إلزام السباهية بالاخلاص في معاملاتهم للرعايا [المزارعين في أراضيهم] واحترام القوانين، والسعي لأن يعمل أهل العرف من أمثال الصوباشي وأمير الموكب (آلاى بكى) وحراس القلاع (ديزدار) ورؤساء الجند (چرى باشى) والسباهية وغيرهم في تنسيق مع بعضهم البعض داخل السنجق.

وتتضاعف وظائف أمير السنجق ومهامه أثناء وقوع الحرب؛ وكان من أصعب الأعمال التي يقوم بها هي اشتراكه في الحرب مع الاداريين الآخرين في منطقته، والتفتيش على السباهية أصحاب التيمارات، وضمان اشتراكهم في الحرب مع عساكر الـ (جبلو) المكلفين باعدادهم وتجهيزهم دون نقصان. وبعد أن يقوم أمير السنجق بانجاز كافة الاستعدادات يتوجه إلى الحرب مع البكلربكي الذي يتبعه. وكانت العادة أن يقوم الديوان الهمايوني بارسال العديد من الأمراء إلى أمير السنجق لتعريفه بالأعمال التي يجب عليه إنجازها في منطقته، وهناك العديد من النماذج على ذلك في دفاتر المهمة (مهمه دفترلري). وكان لأمراء السناجق على مناطق الحدود صلحيات أوسع؛ إذا كانوا مخولين للاتصال بالدول المجاورة حسبما تنبص عليه العهود والمواثيق.

والمعروف أن أمراء السناجق كان يجري تعيينهم من بين موظفي الـ (بيرون) والـ (اندرون) في السراي العثماني، ومن عساكر الـ (متفرقة) ومماليك السلطان (قاپى قولى)، أو من بين أمراء المواكب (آلاى بكى) ووكلاء الدفاتر (دفتر كتخداسى) والدفترداريين على التيمار أو الخزانة، أو من بين أبناء أمراء السناجق، أو من أقربائهم. ومع مرور الوقت حدثت تغيرات في معدل هؤلاء(١٦٩). وكانت مهمة أمير السنجق في منصبه تمتد من عام إلى ثلاثة أعوام، ثم يُعزل ويظل على ذلك عاماً أو عامين، ثم يجري تعيينه مرة أخرى على أحد السناجق أو تجري ترقيته فيصبح بكلربكياً على إحدى الايالات. وكان الغالب في عملية التعيين الثانية أن تكون داخل حدود الايالة الخرى.

1- موارده وتفقاته: إن المورد الأساسي لدى أمراء السناجق هو ما يوفره ربع التيمار (خاص) الذي يخصص للواحد منهم. وقد أوردت "الرسالة" التي وضعها عين علي أفندي قوائم لموارد التيمار (خاص) الذي حصل عليه كل أمير سنجق في أوائل القرن السابع عشر. وتدلنا المصادر التاريخية على أن أمراء السناجق الواقعة على مناطق الحدود كانوا يحصلون على موارد مهمة تأتيهم من الغنائم في القرنين الخامس عشر والسادس عشر. ومن المعروف أن أمراء السناجق والبكلربكيين على مناطق الحدود كانوا يزاولون لحسابهم تجارة الحدود والتجارة الخارجية، وهو الأمر الذي كان يوفر لهم فوق ذلك مورداً مهماً. كما كانت تتوفر له موارد معينة عن صلاحية منحه التيمارات للسباهية في منطقته. ومن الطبيعي أيضا أن تقدم لهم الأمتعة والأموال المختلفة تحت اسم هدايا وبيشكش. وعلى الرغم من وجود كل هذه الموارد فان ارتفاع الأسعار كان من أهم الأمور التي ضيقت على أمراء السناجق.

ولما لم يكتف أمراء السناجق بكل هذه الموارد وشرعوا يفرضون الضرائب غير المشروعة على الرعايا، ويطالبونهم بأمور مبتدعة أصدرت الدولة ما عُرف باسم "كتب العدالة" (عدالتنامه لر) ورفضت بشدة مثل هذه الأمور (١٧٠).

وفي مقابل الموارد الضخمة التي تتوفر لأمراء السناجق كانت نفقاتهم كثيرة هي الأخرى؛ ويمكننا أن نجمع تلك النفقات في ثلاثة وجوه أساسية هي: نفقاته الشخصية ونفقات عائلته، ونفقات العاملين في دائرته، وأثمان الهدايا والمكافآت والبيشكش وغيرها مما يقدمه للأخرين.

٢- حاشية أمير السنجق: كان الاصطحاب أمير السنجق عدداً وفيراً من الرجال العاملين في خدمته من العوامل المهمة في نجاحه، وارتفاع مكانته لدى الدولة، وترقيته في مناصبها. وتدلنا المصادر التاريخية على أن السبب وراء ترقية أمراء السنجق هو في الغالب اكتمال طائفة العاملين معه وتمام عدته بهم(١٧١).

وأطلقوا اسم "أمير البحر" (دَرْيا بكى) بدلاً من "أمير السنجق" على أمراء السناجق التي كانت تتبع ايالة الـ (قيطان پاشا) [أي قائد الاسطول] المعروفة باسم (جزاير بحر سفيد) أي جزر البحر الأبيض ، وهؤلاء كانوا يشاركون في المعارك البحرية بقدر ما يحصلون عليه من موارد تدرها عليهم التيمارات التي يتصرفون فيها، فيشاركون بنوع من السفن يعرف باسم (قادر عه)، ويطلق

H. İnalcık, "Adaletnâmeler", TTK Belgeler, ۱۱/3-4, (1967,69-72. : نظر - (۱۷۰)

i. Metin Kunt, a.g.e., s. 102-3. : للأمثلة على ذلك أنظر: (١٧١) - للأمثلة على ذلك أنظر

عليها جميعاً اسم "سفن الأمير" (بك كميلرى). وكانت المهمة الأساسية التي يكلف بها أمراء البحار هي حماية سواحل السناجق التي يحكمونها ضد غارات القراصنة. وهم يتولون منصب "امارة البحر" (دَرْيا بكلكي) مدى الحياة، ويمكن لأو لادهم أن يتولوه بعدهم إذا أثبتوا لياقتهم لذلك.

وكان يوجد في شرق الأناضول، في الأماكن التي تتوطد فيها صلات القربي بين العشائر، سناجق ذات أوضاع خاصة، ولا سيما في ايالة دياربكر، يُعبَّر عنها باصطلاح "حكومة"، ويطلق على أميرها اسم "حاكم"، وينتقل الحكم بالارث من الأب الى الابن. ويقوم الحكام في المناطق المحكومة بنظام الحكومة بجمع الضرائب، فيأخذون منها قسماً لمواجهة احتياجات السنجق شم يرسلون الباقي إلى المركز، ثم يقومون في مقابل ذلك بارسال عدد معين من الجنود للمشاركة في حروب الدولة. وكانت تتولى الدولة تعيين القضاة ووحدات الانكشارية للذهاب من المركز إلى تلك الأمور.

ونلاحظ نتيجة للتغيرات التي طرأت على أوضاع السناجق في القرن الثامن عشر أن الدولـة بدأت تُولّـي عليها من فنات الـ (ويووده – voyvoda) والمتصرفين والمحصلين.

رابعاً- الموظفون الآخرون في الإيالة

# ١- المُتَسلِّم

وهو الشخص الذي يقوم البكلربكي [أو الوالي] وأمير السنجق بتعيينه في مكانه عندما ينوي التغيب عن موقعه للمشاركة في الحرب أو لأسباب أخرى، ويتولى المتسلم مهمة جمع الموارد الخاصة بالدولة والبكلربكي وأمير السنجق في المناطق التي "يتسلمها"، كما يتولى أيضاً مهام حكمها. وعندما يعزم البكلربكي أو أمير السنجق على تعيين أحد الأشخاص متسلما له يوعز إلى وكيل بابه في استانبول (قابي كتخداسي) بتقديم طلبه إلى الديوان الهمايوني، وبعد أن تجري عملية التعيين يقوم البكلربكي أو أمير السنجق نفسه باعلان باقي الموظفين بذلك ممن في منطقته عن طريق أو امر (بيورلدي) يُرسلها إلى القاضي والصوباشي ونائب الوكيل (كتخدا يرى) وأعيان الإيالة وغيرهم. ويكون تعيين المتسلم لمدة عام في الغالب، ومع ذلك فقد يحدث أن يُعزل من الوظيفة قبل تمام هذه المدة، كما كان يحدث أيضا أن تتولى إحدى العائلات هذه الوظيفة، وتظل تحتفظ بها لمدة قد تطول إلى ثلاثين أو أربعين سنة.

ولم تكن هناك قاعدة ثابتة للتعيين في تلك الوظيفة، ومع ذلك فقد كان الغالب تفضيل العائلات المحلية المعروفة، لأن المتسلم كان في حاجة إلى كادر عريض يعاونه في جمع الضرائب وإدارة دفة الأمور دون تعثر، بينما كان من العسير على المعينين من خارج المنطقة أو من المركز أن

ينجزوا تلك الأمور خلال فترة وجيزة. وتدلنا المصادر التاريخية على الحصول على تلك الوظيفة كان مثاراً لصراع حاد بين العائلات المحلية؛ إذ اشتد هذا الصراع مثلاً بين عائلة نقاش زاده وعائلة مدرس اوغلى في انقرة، وبين عائلة مهردار زاده وعائلة غفّار زاده في قونية. وكان من بين المتسلمين من لم يكن يكتفي بالراتب الشهري المخصص للوظيفة، فكان ينهض لجمع الأموال من الأهالي بطرق غير مشروعة، ويفرض عليهم ضرائب جديدة، فكانت تذهب شكاواهم في هذا الصدد إلى مركز الدولة، مطالبين بعزل هؤلاء المتسلمين ومعاقبتهم. كما كان الصراع على المصالح بين الأعيان والمتسلمين أمراً آخر عاني منه الأهالي.

وعندما شرعت الدولة خلال القرن الثامن عشر في تعيين المحاسيب (دَوالتو) الحاصلين على رتبة الوزارة أمراء على السناجق، ولم يغادروا استانبول مكتفين بتعيين المتسلمين في مواقعهم زاد عدد الأخيرين زيادة كبيرة. أما في القرن التاسع عشر فقد رأت الدولة أن يجري تعيين المتسلمين من المركز، ومن بين رؤساء البوابين في السراي (دركاه عالى قبوجى باشى= رئيس بوابي العتبة العالية) أو من بين الموظفين الآخرين، غير أن ذلك لم يقض على أسباب الخلل، وشاءت الدولة أن تصلح من أمر هذه الوظيفة بعد صدور التنظيمات الخيرية إلا أنها لم توفق، فأحالت أعمالهما إلى المحصلين(١٧٢).

## ٢- المُحَصِل

ورد هذا الاصطلاح في مصادر القرن السادس عشر علماً على القائمين بتحصيل الضرائب، ثم أصبح بعد ذلك، ولا سيما في القرن الثامن عشر، يتولى إلى جانب جمع العوائد بعض الوظائف الادارية في السنجق الذي يقيم فيه. فقد أحدثت الدولة تغيرات على قسم من التيمارات والزعامات في القرن الثامن عشر، وحولتها إلى ما عُرف باسم (مالكانه)، وكلفت المحصلين بتحصيل عوائد تلك المالكانات، وجعلتهم من المسئولين عن إدارة السنجق، وبدأ يظهر المحصلون في سناجق عديدة خلال ذلك العهد. وكانوا عندما يتعثر ذهابهم بانفسهم إلى وظائفهم كانوا يرسلون وكلاء عنهم. وتدلنا المصادر التاريخية على ظهور العديد من الصعاب عند إجراء التحصيل، ومن ثم كانت تكلف الدولة أحيانا أحداً من الفويفودات [=جمع ويووده Voyvoda]

Yücel Özkaya, "XVIII. yüzyılda Mütesellimlik Müessesesi" *DTCFD*, : المزيد من المعلومات أنظر. (۱۷۲) Ankara 1977, XXVII, sy. 3-4; Musa Çadırcı, "II. Mahmud Döneminde Mütesellimlik Kurumu", *DTCFD*,XXVIII, Ankara 1970.

ليحل محل المحصل . كما كان يحدث أيضا أن يَتْرك المحصل أمر جمع الأموال للمتسلم؛ إذ يصادفنا ذلك في سنجق آيدين وسنجق صاروخان(١٧٣).

وكانت العائلات المحلية تحصل أيضا على وظيفة التحصيل، كما تحصل على وظيفة المتسلم. وهؤلاء عندما كانوا يستشعرون القوة في أنفسهم يقدمون أحيانا على الاختلاس.

وبعد عهد النتظيمات الخيرية جرى وضع هذه الوظيفة في ثوب جديد بموجب لائحة (نظامنامه) أعدها المجلس الأعلى (مجلس وآلا) عام ١٨٤٠م، ثم أحيلت عملية جمع الضرائب اليهم، ولما أدركوا أن النظام الجديد لم يحقق القصد منه ألغيت الوظيفة(١٧٤).

#### ٣- الأعيان

كان تعيين البكلربكيين وأمراء السناجق لادارة الايالات والسناجق عند العثمانيين يجري من المركز مباشرة حتى أواخر القرن السادس عشر، وبدأ ظهور الأعيان في المدن والقصبات خــلال تلك الفترة لعوامل متعددة. ومع أن اصطلاح "أعيان وأشراف البلدة" أي الصفوة من أهل المدينة كان مستخدما منذ القدم فان وظيفة العين الذي ينتخب الأهالي ويقوم بتنظيم العلاقة بين الدولة والأهالي في المدن والقرى قد بدأ تطبيقها لأول مرة في أواخر القرن السابع عشر، وأخذت الدولة تعين الاداريين من العائلات المحلية في العديد من السناجق، بدلا من إرسالهم من المركز، ابتداءًا من أوائل القرن الثامن عشر. وكان الأعيان يتولون القيام بأعمال متنوعة، مثل جباية الضرائب في مناطقهم، وتقرير الأسعار وإدارة الأوقاف، وعزل الاداربين غير الاكفاء من وظائفهم، وتقديم المشورة في الموضوعات المختلفة وغير ذلك. كما كان من مهام الأعيان الرسمية متابعة شئون الأهالي لدى الحكومة، ثم إعلانهم بما تطلبه الحكومة منهم. ولما ضعفت السلطة المركزية قويت في الاتجاه الآخر شوكة الأعيان، واستمر هذا الوضع على ذلك ابتداءًا من القرن السابع عشر. والمعروف أن الأعيان في تلك الفترة كانوا يتقررون عـن طريـق الانتخـاب، وأن العيـن المنتخـب كان يبدأ في ممارسة الوظيفة بعد حصوله على (مَحْضَر) من الأهالي، وعلى (إعلام) من القاضى، وعلى (بيورلدي) من الوالى. ثم مرت فترة كان يتقرر فيها رئيس الأعيان (أعيان رئيسي) بقائمة من الصدر الأعظم (صدر أعظم قائمه سي) بدلا من (بيورلدي) البكلربكي، غير أنهم لم يلبثوا أن عادوا إلى النظام القديم بعد مدة. وتدلنا الفرمانات والأحكام التي كانت تصدر من

Uluçay, 18.19. Yüzyıllardas Saruhan'da eşkiyalık ve Halk Hareketleri, İstanbul أنظر: (۱۷۳) 1944, s. 9-10.

Musa Çadırcı, *Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve* أنظر لعهد التنظيمات: – (۱۷٤) – أنظر العهد التنظيمات: – (۱۷٤) *Ekonomik Yapıları*, Ankara 1991, s. 208-218.

حين لآخر أن الدولة كانت تؤكد دائما على ضرورة تعيين الأعيان عن طريق الانتخاب من الأهالي، وكان العين ينفق الأموال الطائلة ليحصل على رتبة رئاسة الأعيان. وكان العلَمْدَار مصطفى باشا الذي رُقي من الأعيان إلى منصب الصدارة العظمى على أيام السلطان محمود الثاني قد عقد اجتماعاً في استانبول عام ١٨٠٨م أراد به تنظيم العلاقة بين الأعيان والحكومة، وجرى التوقيع على وثيقة تاريخية بين الحكومة والأعيان عُرفت باسم "سند التحالف" (سَنَد اتفاق)، ومع كل ذلك لم يسفر عن نجاح ملحوظ.

وعندما ظهر التوجه الاداري الجديد بعد صدور التنظيمات الخيرية، تم تحويل المهام التي كان يقوم بها الأعيان إلى جهات أخرى، بينما وُجهت إليهم عضويات المجالس وبعض الوظائف الأخرى في الدولة، حتى زالت بهدوء وظيفة "الأعيانية" نفسها، وانقرضت بذلك احدى المؤسسات من تلقاء ذاتها، بعد أن عَمرت مائتى عام(١٧٥).

وكان يطلق على الموظفين الذين انتخبهم غير المسلمين لتمثيلهم في الأمور الجارية بينهم وبين الدولة اسم (قوجه باشى) و (چورباجى). وهاتان الوظيفتان كانتا تنظيمين يشبهان تنظيم الأعيان؛ إذ يتقرر تعيين القوجه باشي أو الچورباجى بانتخاب الأهالي له من بين الصفوة في الجماعات غير المسلمة، ولا سيما في منطقة الروملي، ثم يأتيه التصديق من مركز الدولة، ويبدأ في ممارسة الوظيفة. كما كان هناك أيضا موظفون عُرف الواحد منهم باسم (شهر كتخداسى) أي وكيل المدينة، كان مسئولاً أمام القاضي فيما قبل صدور التنظيمات الخيرية عن القيام ببعض الخدمات المختلفة للمدينة وسكانها.

أما الموظف العسكري المعروف باسم (ديزدار) فكان هو محافظ القلعة وقائد القوات المرابطة داخلها. إذ كانت القلعة وحدة الدفاع الرئيسية في مدن العصور الوسطى، ومن ثم كان الديزدار هو المسئول عن حماية المدينة بوجه عام. أما الموظف المعروف باسم (كتخدا يرى) أي نائب الوكيل فكان هو الضابط العسكري الذي يرأس حاميات خيالة القبوقولية المرابطة في الايالات والقائد عليهم.

وعن القضاة والمفتين والنواب ونقيب الأشراف والمدرسين وغيرهم من هيئة رجال العلم (أهل الشرع) الذين عهدت الدولة إليهم وظائف مختلفة خارج العاصمة فسوف نتحدث عنهم في باب " هيئة رجال العلم"، ولهذا فقد اكتفينا هنا بذكر اسمائهم فحسب.

Yücel Özkaya, *Osmanlı İmparatorluğu'nda Âyanlık*, Ankara 1977; Özcan : انظر لهيئة الأعيان – (۱۷۰) Mert, "Âyan", *DİA*, IV, 195-198.

### خامساً - نظام التيمار

وهو نظام تقوم فيه الدولة بتوزيع الاقطاعات من الأراضي الميرية على الجنود والمجاهدين وبعض أرباب العمل الذين يكشفون عن بسالتهم في الحرب ويتفانون في خدمة الدولة، فتعترف لهم بحق جمع الضرائب العُرفية والشرعية المفروضة على تلك الأراضي.

إذ كانت الملكية المجردة للأرض والمعروفة باسم "رقبة" (رقبه) ترجع إلى الدولة، بينما يرجع حق الاستخدام والانتفاع لصاحب التيمار. وهذا الحق على الأرض كان ينتقل من الأب إلى الابن، ولكن دون أن يحق لصاحب التيمار أن يبيع الأرض أو يهبها أو يرهنها أو يورّثها(١٧٦).

وعرفت الدولة العثمانية نظام التيمار منذ بداية عهدها، فاستخدمته وطورته باستمرار حتى أواخر القرن السادس عشر، ثم بذلت بعد ذلك جهوداً ضخمة لاصلاحه. أما عن منشأ هذا النظام فهناك أفكار متعددة حوله. والمعروف أن توزيع الأراضي الميرية ولا سيما الأراضي المكتسبة في الحروب أمر يمتد تطبيقه إلى ما قبل الميلاد، ولهذا السبب فقد طرحت أفكار متعددة حول أن العثمانيين ربما نقلوا ذلك النظام عن نظام الاقطاع في أوائل عهد الدولة الاسلامية وعن البيزنطيين أو السلاجةة.

ويدلنا التاريخ على أن النبي (ﷺ) في صدر الدولة الاسلامية كان يوزع الأراضي المفتوحة اقطاعات على المقاتلين والمجاهدين، ثم جرى الخليفة الراشد عمر على سنته من بعده. غير أن توزيع الأراضي هنا لتكون ملكاً خالصاً وعدم وجود إلزام على صاحبها بتجهيز عدد من الجنود والاشتراك بصحبتهم في الحرب إنما هي فروق جوهرية تفصل بين الاقطاع بهذا المعنى ونظام التيمار عند العثمانيين. وكان يجري عند البيزنطيين توزيع الأراضي الميرية بمقادير معينة على الجنود وعلى المدنيين ممن يخدمون الدولة، بينما ينزعونها ممن لا يفلحها. غير أن هناك عدة نقاط أساسية يختلف فيها عن النظام العثماني؛ فالنظام الذي جرى عليه الوزير نظام الملك عند السلاجقة العظام ونظام الاقطاع والتيمار الذي انتقل عنهم إلى سلاجقة الأناضول والامارات الاناضولية يشبه إلى حد كبير النظام المتبع عند العثمانيين، بل ويتطابق معه. وقد حاول البر وفسور كويريلي أن يثبت بالأدلة أن نظام التيمار ماخوذ عن السلاجقة (١٧٧). غير أن

<sup>(</sup>١٧٦) - لتقسيم الأراضي عند العثمانيين وبعض أشكال التطبيق أنظر:

Pakalın, Osmanlı Tarihi Deyimleri ve terimleri Sözlüğü, İstanbul 1946, İ,s. 67 69.

M. Fuad Köprülü, *Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesin*, İstanbul 1981, انظر: (۱۷۷) s. 94-130. Barkan, "Timar", *İA*, XII, s. 310-313.

العثمانيين أجروا عليه كثيراً من التعديل، حتى جعلوه من خلال التطبيق الذي استمر قرونا يحمل هوية تتناسب وظروف عصرهم.

وتدلنا المصادر العثمانية على أن تطبيق نظام التيمار بدأ في عهد عثمان الغازي، أي مع بداية عهد الدولة، وأنهم لم يسترجعوا التيمار من أحد ما لم يكن هناك عذر لا يُغفر، وأنهم ضمنوا انتقاله إلى الولد بعد وفاة الأب. والمعروف أن توزيع التيمار كثر على أيام اورخان الغازي ومراد خداوندگار، إذ كان يجري توزيع الأراضي الجديدة في أعقاب عمليات الفتح، ولا سيما في منطقة الروملي، على المجاهدين والعائلات الوافدة من الأناضول على تلك المناطق.

وقام السلطان محمد الفاتح ببعض الاجراءات المهمة لإحكام نظام التيمار، وزيادة أراضيه وإزاحة العقبات التي تعوق سيره. واشتهرت في التاريخ تلك العملية التي قام من خلالها باسترجاع الأراضي التي كانت ترجع في الأصل للدولة، ثم تخلت عنها بطرق مختلفة وتحولت بعد ذلك إلى أملاك خالصة أو أوقاف، فأعادها الفاتح مرة ثانية إلى دائرة الأراضي الميرية. فقد قامت الدولة عندئذ بفحص كافة الأوقاف والأملاك الخالصة، وأسقطت هذه الصفة عما يزيد على عشرين ألف قرية ومزرعة، ثم وزعتها على عساكر السباهية (١٧٨). وبعدها قام السلطان سليم الأول والسلطان سليمان القانوني بتكرار مثل هذه العملية، ولكن على نطاق أضيق.

أما تدوين الأسس والقواعد القانونية لنظام التيمار العثماني، ثم تطويرها ووضع التعديلات اللازمة عليها فقد حدث على أيام السلطان سليمان القانوني؛ إذ وزعت الأراضي المستجدة بالفتح تيمارات على مستحقيها، وربطت بصفة قانونية محكمة. ويصادفنا العديد من كتب القوانين (قانوننامه) التي تحتوي تطبيقات نظام التيمار، والمشاكل التي تعترضها على أيام السلطان سليمان القانوني، والعهود التي تلت ذلك العصر. كما كانت تصدر الفرمانات إلى البكلربكيين وأمراء السناجق حول الخلافات الناشبة عن تطبيق نظام التيمار، تطالبهم بضرورة المراعاة الكاملة لتلك القوانين. وقد جرى جمع تلك الفرمانات في مجاميع لتكون بين أيدي المسئولين، حتى يرجعوا اليها بسهولة عند الحاجة. ويوجد أحد هذه المجاميع في المكتبة الوطنية بباريس، ويضم فرمانات عمليات التيمار الصادرة إلى البكلربكيين في منطقة الروملي على أيام القانوني(١٧٩). فقد كانت عمليات

İnalcık, Mehmed II, /A, VII, s. 533. : انظر – (۱۷۸)

Bibliothèque Nationale, Fond Turc, nr. 41. : انظر – (۱۷۹)

تبديل تيمار بآخر، أو نقله من قرية لأخرى، أو جعل التيمار ذي التذكرة (تذكره لى) بغير تذكرة (تذكره سز) أو العكس أموراً لا تتحقق إلا بفرمانات تصدر عن السلطان(١٨٠).

ويضم نظام التيمار ثلاثة أطراف أساسية، هي: الرعايا [أي فئة الفلاحين والعاملين في التيمار] والسباهي والدولة. وكانت علاقة هذه الأطراف وموقف الواحد منهم تجاه الآخر والتصرفات الخاطئة التي تصدر عنه تشكل أهم الجوانب في التاريخ الاجتماعي والاقتصادي. فالدولة هي صاحبة الملكية المطلقة التي تعرف باسم "الرقبة" على الأراضي التابعة لنظام الاقطاع. أما السباهي الذي يطلق عليه اصطلاح "صاحب الأرض" (صاحب أرض) أو صاحب التيمار فهو الشخص الذي يشرف على فلاحة هذه الأرض، وجمع الضرائب التي قررتها الدولة على الرعايا المقيمين فيها. وهو يستبقي لنفسه قسماً من ريعها، بينما يخصص القسم الباقي لاعاشة جنوده وتجهيزهم للإشتراك معه في الحرب التي تدعوه الدولة إليها. وفي هذه الحالة فان السباهي ليس إلا موظفاً رسيماً يفلح أراضي الدولة، ولا يملك أية صلاحية للتحكم في الرعايا، فهو يمثل الحاكم في سلطته على الأراضي الواقعة تحت مسئوليته.

أما الرعايا فهم مكلفون بفلاحة الأرض التي يعيشون عليها، وتسديد الضرائب المستحقة عنها اللى السباهي. ولأن النقد كان نادراً في أيدي الأهالي خلال تلك العصور كان الرعايا يسددون الضرائب عن محاصليهم بشكل عيني، أي بجزء من المحاصيل نفسها، ومن ثم يقتضي الأمر أن يحملوا تلك المحاصيل إلى أقرب الأسواق لهم لتسليمها للسباهي، ولا يحق للأخير أن يطلب منهم حملها إلى أسواق أبعد، كما لا يُسمح له بايقاع الأذى بهم أياً كان شكله، ولا يكلفهم بما لا يطيقون مادياً ومعنوياً. وقد رأينا كتب العدالة (عدالت نامه) تؤكد كثيراً على هذه الأمور وضرورة اتباعها. وقد تقررت الحقوق والواجبات -بشكل مفصل- بين هذه الأطراف الثلاثة: الدولة والسباهي والرعايا، في قوانين (قانوننامه) السناجق التي تتصدر دفاتر التحرير [الطابو] الخاصة بها. كما رأينا كتب الحكم والسياسة (سياستنامه) تؤكد على أن بقاء الدولة لا يتحقق إلا بالعدل مع الرعايا(١٨١).

Barkan, *Kanunlar*, s. 367; Ayn Ali, *Risâle*, s. 103-104. : انظر – (۱۸۰)

<sup>(</sup>١٨١) - يرد هذا الأمر في المصادر بعبارة: "عدا أن الرعايا والبرايا هم أولاً وديعة الله إلى السلاطين والأمراء فانه لا ملك إلا بالرجال ولا رجال إلا بالعدل". أنظر كاتب چلبى، دستور العمل لاصلاح الخلل، استانبول ١٨٠٠ و ص ١٢٤.

والأساس في أراضي التيمار انعدام حق التملك، ومع ذلك كانت هناك تيمارات ملك في بعض المناطق، فالارض فيه ملك لصاحبها، وهو ليس مكلف بالاشتراك في الحروب، ولكنه كان مكلفاً بارسال عدد معين من الجنود للاشتراك فيها، فاذا عجز عن ذلك اضطر لان يسدد لخزانة الدولة إيراد سنة كاملة عن هذا التيمار.

وتنقسم التيمارات -من جانب آخر - إلى قسمين: تيمارات حرة (سَرْبَسْت) وأخرى غير حرة، فالتيمارات التي يتمتع السباهي فيها بحق تحصيل الضرائب من نوع: (بادْهَوَا) التي لا يعرف مقدارها مسبقاً تسمى تيمارات حرة، أما التيمارات التي لا يتمتع فيها السباهي بهذا الحق فهي ليست حرة.

وهناك التيمار ذو التذكرة (تذكره لي) والتيمار الذي بدونها (تذكره سيز)، وهو أمر يعني طريقة الحصول على التيمار نفسه؛ فقد كانت صلاحية منح التيمارات من حق البكلربكيين حتى عام ١٥٣٠م، وبعد هذا التاريخ اقتصر حقهم على منح التيمارات الصغيرة التي عُرفت بانها: (تذكره سز) أي بدون تذكرة، أما صلاحية منح التيمارات الكبيرة فكانت لا نتأتى لهم إلا بعد أن يكتبوا تذكرة [أي مذكرة بالمفهوم الحديث] إلى استانبول فيوافق الديوان الهمايوني ويرسل البراءة (أي الترخيص) الخاصة بذلك التيمار، وبالتالي يطلق عليه اسم تيمار ذو تذكرة (تذكره لي).

- اختلال نظام التيمار: استمر تطبيق هذا النظام على الوجه الأكمل منذ قيام الدولة العثمانية وحتى آخر القرن السادس عشر، وكان هو الأساس في الاقتصاد الزراعي، ثم لم يلبث بعد هذا التاريخ أن دب الفساد فيه، ولم تُجد كافة الاصلاحات في إعادته إلى سابق عهده. وهناك من يُرجعون اختلال نظام التيمار حتى عهد السلطان مراد الثالث لعدد من الأسباب المعقولة؛ فقد جرب [الصدر الأعظم] رستم باشا لأول مرة تطبيق نظام "الالتزام" على التيمارات، مستهدفاً من ذلك تحقيق السرعة في جباية أكبر قدر من ايراداتها. غير أن تطبيق هذا النظام كان مجحفاً بالرعايا إلى حدر كبير، مما جعل الدولة تصرف النظر عنه. وفي عهد السلطان مراد الثالث جرت تطبيقات خاطئة عديدة، فقد كان البكلربكيون وامراء السناجق يمنحون التيمارات -الواجب منحها لأرباب الخدمة- إلى غير المستحقين لها مقابل حصولهم على الهدايا الوفيرة، كما استطاع الأشخاص الذين قدموا الهدايا للسراي وكبار رجال الدولة أن يحصلوا على التيمارات الكبيرة. ولما جرى تطبيق نظام الالتزام على تيمارات الدولة كان يُسدد المبلغ المستحق عنه مقدماً، فأصبح الرعايا وديعة لهوى الملتزمين، مما أدى إلى ظهور أضرار كبيرة.

وفي أوائل القرن السابع عشر قام الصدر الأعظم قويوجي مراد باشا بتعيين من يدعى عين علي أفندي أميناً على الدفتر الخاقاني، وهو الذي كان قد تولى عدداً من وظائف الكتابة والدفتردارية، وعمل أخيراً وكيلاً للخزانة (خزينه كتخداسي)، فقام بأمر من الباشا بجمع القوانين والنظم الخاصة بنظام التيمار والزعامة، ووضع في ذلك كتاباً عام ١٦٠٧م باسم "قوانين آل عثمان در خلاصهء مضامين دفتر ديوان". وهذا الكتاب الذي وضع على سبعة أبواب هو أول كتاب جامع يضعه أحد المسئولين في الدولة، ويتحدث فيه عن نظام التيمار وعن عدد التيمارات والزعامات الموجودة في كل ايالية وسنجق، وعن الجهود التي بُنلت لاصلاح النظام وعن الاصطلاحات المتعلقة به (١٨٢). ويُرجع المؤلف الخلل في الباب السابع إلى أمرين أساسيين؛ الأول هو تراجع السباهي صاحب التيمار عن المشاركة في الحرب مع جنود السنجق، أما الثاني فهو عدم القيام بالتفتيش المنظم على الجنود. غير أن هذه الجهود لم تأمرة.

وجربت الدولة كافة السبل القانونية لتفعيل النظام، ودعت كافة الأطراف للقيام بواجباتهم عن طريق الفتوى أيضا، ويمكننا أن نصادف في كتب الفتاوى آراء متشددة جداً، ففي العهد الذي جرى فيه تدوين قوانين التيمار وفي العهد الذي بذلت فيه الجهود المكتفة لاصلاح نظامه أصدر شيخ الاسلام ابو السعود افندي ومن بعده شيخ الاسلام صنع الله افندي فتاوى صارمة في حق أصحاب التيمار الذين أهملوا واجباتهم(١٨٣).

أما في الكتاب المجهول المؤلف الذي وضع في تلك الآونة وعُرف باسم "كتاب مستطاب" فقد خصص فيه صاحبه مكانا واسعاً لنظام التيمار، وراح يتحدث بمرارة عن البكلربكيين وأمراء السناجق أكبر المسئولين عن ادارة التيمارات، وكيف انهم كانوا يوزعونها على غير مستحقيها مقابل مبالغ من المال، وأنهم كانوا يمنحون التيمارات الشاغرة والتي هي حق للمجاهدين لعبيدهم وسائسيهم ورجالهم،

M. İpşirli, "Ayn Ali Efendi", DİA, IV, 258-259. - أنظر: (١٨٢) -

<sup>(</sup>١٨٣) - هناك العديد من الفتاوى التي أصدرها صنع الله أفندي، وتلك واحدة منها:

<sup>&</sup>quot;المسألة: هناك بعض الأشخاص ممن حصلوا بصورة أو بأخرى على تيمارات وزعامات [قطاعات] هي في الأصل من مال القتال، شم يقبضون على محاصيلها ويأكلونها في بطونهم، ولا يذهبون في مقابل ذلك إلى الحرب أو يبقون برضاء وكيل الخليفة، فاذا خان هؤلاء الأشخاص بيت المال وصدر الفرمان بطردهم من تلك التيمارات ومنحها لمستحقيها ثم قام الموظف المكلف بذلك بسبب خبرته وضميره فأخرج مثل هؤلاء الأشخاص الذين يخونون بيت المال من التيمارات التي يأكلون محاصيلها ولا يذهبون الى الحرب لقاء ذلك فيؤدون ما عليهم من خدمة وكان هو السبب في طردهم منها ومنحها لشخص آخر فهل يكون أثماً عند الله لأنه قطع بذلك أرزاق العديد من الناس؟ الجواب: لا، بل إذا أهمل وقصر يكون آثماً وخانناً، فمثل هؤلاء الظلمة يستحقون قطم الرقاب وليس قطم الرزق وحده،

كتبه الفقير صنع الله عفى عنمه

وأن دوائر هؤلاء لم تعد قوية كما كانت في السابق، وأن جيش السباهية ذوي التيمـار الـذي كـان يضـم قبل ذلك ٢٠٠,٠٠٠ جندي قد انخفض لهذا السبب إلى أدنى من العُشر.

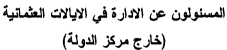
وشاء السلطان مراد الرابع أن يصلح نظام التيمار عام ١٦٢٣م بعد الآراء والتوصيات التي الم أوردها قوچى بك في رسالته وقدمها إليه، فاهتم بالتفتيش العام آنذاك، وألغيت براءات التيمارات التي لم يحضر أصحابها، غير أن النتيجة المرجوة لم تتحقق. أما المحاولات التي قام بها بعد فترة كمانكش قره مصطفى باشا فلم تكتمل نتيجة لإعدامه.

وشاعت الدولة على أيام السلطان محمد الرابع، والسيما بجهود الصدر الأعظم كوپريلى محمد باشا أن تقوم بعدد من التعديلات، وصدر فرمان بتجديد كافة التيمارات والزعامات، وجرى التفتيش على الديرلكات (ديرلك)، ومع ذلك فلم تأت هذه الجهود بفائدة؛ فقد كان أصحاب التيمارات يتصرفون عليها وكأنها ملك خالص لهم، فيتتازلون عن حق الانتفاع للآخرين، ويؤجرونها، أو يطبقون عليها نظام الالتزام، والا يشاركون بالفعل في الحروب التي يدعون إليها.

وعلى ذلك فان نظام التيمار الذي كان لسنوات عديدة مصدراً لقوة الدولة وقوة جيش الايالات العثمانية بوجه خاص قد مهد السبيل إلى ظهور حركات الطغيان والتجبر. واضطرت الدولة إزاء هذا النظام الذي تعذر اصلاحه رغم المحاولات المتعددة أن تسلك سبيل الإلغاء التدريجي، بدلاً من إصدار قرار قد يجعلها تواجه بحركة سخط عنيفة. فقامت في البداية بمصادرة قسم من أراضي التيمارات، ثم أحجمت عن تجديد التيمارات الشاغرة ابتداءاً من أوائل القرن التاسع عشر، ووضعت يدها عليها. وقامت من ناحية أخرى بتوجيه بعض الوظائف لأصحاب التيمارات، فجعلت منهم ضباط للأمن في الايالات، وموظفين للخدمات المختلفة في المحاكم، وعمالاً لتحصيل الضرائب وغير ذلك، حتى تحولوا إلى موظفين ذوي رواتب، وحالت بذلك دون تمرد جماعي قد يقدمون عليه. وبذلك عادت تلك الأراضي إلى خزانة الدولة، كما استفادت الدولة من خدمات السباهية القدامي(١٨٨). غير أن انتقال الأراضي التي هي المصدر الأساس للقوة والثروة في يد الدولة والأمة إلى الخزانة على ذلك النحو لم يعد في حل المشكلة، بل على العكس جلب العديد من المشاكل الجديدة. فرأت الدولة أن السبيل الأمثل هو إصدار قانون للأراضي حتى تربطها باطار قانوني محكم، فتشكلت لجنة كان من بين أعضائها أحمد جودت باشا، وقامت بجمع الفتاوى والفرمانات والقوانين واللوائح المحفوظة في "أقلام الديوان المهايوني" فاطلعت عليها ثم أعدت علم ١٨٥٨ (١٢٧٤) تكانون الأراضي" الذي يضم ١٣٢ مادة الهمايوني" فاطلعت عليها ثم أعدت علم ١٨٥٨ (١٢٧٤) تكانون الأراضي" الذي يضم ١٣١ مادة

Barkan, "Timar", İA, XII, s. 286-333; H. Cin, Osmanlı انظر: الظام التيمار أنظر: المريد من التفاصيل حول نظام التيمار أنظر: Toprak Düzeni ve bu Düzenin Bozulması, s. 85-125.

ضمن مقدمة وثلاثة أبواب، ويراعي ظروف العصر. وكان من بين مواد هذا القانون أمور التصرف على الأرض والتخلي عنها وانتقالها والأراضي المتروكة والموات وغير ذلك من التفاصيل. غير أن هذا أيضا لم يسد الحاجة، فصدرت بعض القوانين في العهد الجمهوري كان الغرض منها جعل قانون الأراضي قادراً على مسايرة مقتضيات العصر (١٨٥).





Ali Şafak, "Arazi Kanunnamesi", İslâmi Bilgiler Ansiklopedisi , I., s. 233,234. : أنظر – (۱۸۰)



الفصل الرابع الميئة المامية أو هيئة رجال المام



# أولاً- الأنخراط في سلك الهيئة العلمية

#### ١ - تعريفها وخصائصها

الفئة التي يسلك أصحابها سبيل التعلم على طريقة "المدرسة" التي كانت المؤسسة الاسلامية التقليدية المستقرة لدى العثمانيين. وبعد أن يحصل الطالب على القدر اللازم من التحصيل ينال اجازته ويتخرج، ثم يشغل إحدى الوظائف القضائية أو التعليمية أو الدينية أو بعض المواقع المهمة في مجال تخصصه داخل النظام البيروقراطي المركزي. وكان المنخرطون في هذا السلك من المسلمين والأتراك في الغالب.

وحافظت هذه الفئة من أهل العلم على تقاليدها جيداً، وتمسكت بصلاحياتها وامتيازاتها. ويمكننا الحديث عن أربع مراحل أساسية مرت بها هذه المهنة، وهي: دور التشكل مع الخصائص المميزة لها على مسار التاريخ، ودور النضج، ودور الضعف، ثم دور محاولات استجماع القوة فالانكماش.

وحدثت خلال الفترة الممتدة حتى فتح العثمانيين لاستانبول تطورات جد ناجحة، بفضل المفاهيم والعناصر الأساسية التي أخذوها عن الدول التركية الاسلامية السابقة عليهم. غير أن الطابع العثماني لم يكن قد طبع بعد هذه المهنة.

وفي المرحلة التي بدأت من أواسط القرن الخامس عشر واستمرت حتى أوائل القرن السابع عشر تشكلت نظرة مهنية سليمة، إذ حدثت تطورات مهمة، مثل تحديد الدرجات المقررة في مجالي التعليم والقضاء، وتحديد وظائف العلماء، واطار عملهم وصلاحياتهم ومسئولياتهم. وابتداءاً من القرن السادس عشر ومع تحول فئات رجال العلم (علميه) والعسكريين (سيفيه) وأرباب القلم (قلميه) إلى اختصاصات تستوجب هياكل مستقلة عن بعضها البعض انحصرت مجالات التعليم والقضاء في فئة العلميين. واستمر ذلك التطبيق حتى أواسط القرن التاسع عشر، ثم لم يلبث أن أخذ في الانكماش بعد عام ١٨٢٠م. غير أن الميزة الأساسية التي ميزت مرحلة النضج هذه هو أن مكانة العلماء الايجابية المتماسكة قد استشعرتها الدولة وكل قطاعات المجتمع.

أما القرن السابع عشر فهو العصر الذي عاشت فيه هيئة رجال العلم والعلماء فترة الضعف؛ إذ أجبروا بالقوة تقريباً على الدخول في معمعة السياسة، وكان السبب وراء ذلك راجعاً في الأغلب إلى أمور ليس للعلماء دخل فيها، من أهمها تزعزع تقاليد الحكم العثمانية نفسها. ففي تلك الفترة التي بدأت بالسطان احمد الأول وتعاقب على الحكم فيها حكام كانوا في سن الطفولة انتقل زمام الأمور إلى العسكريين ومراكز القوى في السراي، كما انتقل بالبديهة إلى أيدي العلماء؛ فقد

شاءت كل جماعة أن تستقطب العلماء إلى جانبها حتى تعزز موقفها وتدعم نفوذها. وكان لاصدار الفتاوى السياسية أثره في انقسام العلماء على أنفسهم، وانحيازهم لأطراف مختلفة، مما أبعدهم عن طريق العلم من ناحية، واستنزف قواهم في الصراع من ناحية أخرى.

ويدلنا التاريخ على أن العلماء كانوا يؤيدون محاولات التجديد التي ظهرت في القرن الشامن عشر، بل وكان منهم من تزعم بعضها هنا وهناك. وهي مرحلة تحملوا فيها أعباء مسئوليات جسام حتى تستعيد الدولة قواها من جديد. ثم بدأت مع بداية القرن التاسع عشر ظاهرة انكماش مستمرة في مجال استخدام العلماء.

وللتعرف على كل هذه التطورات في نظم وتشكيلات الهيئة العلمية عند العثمانيين يطالعنا مصدران أساسييان يتمثلان في المادة العلمية المحفوظة في الأرشيف، والمادة العلمية الموجودة خارجه. وتأتي الروزنامات على رأس المادة المحفوظة في الأرشيف، وهي دفاتر تصادفنا أقدم النماذج منها في القرن السادس عشر، كان يقوم بمسكها قضاة العسكر المسئولون عن ادارة فئة أهل العلم والنفتيش عليهم، وهي تسجل مراحل تعليمهم وتعيينهم وعزلهم وترقيتهم، وأماكن وظائفهم وتغييرها، وغير ذلك من الأمور يوماً بيوم. والمعروف أن هذه الروزنامات كانت المراجع لكثير من كتب التراجم التي صنفت فيما بعد. وهي توجد اليوم محفوظة في أرشيف سجلات الأمور الشرعية ومكتبة نور عثمانية في استانبول(١٨٦). غير أن هذه الدفاتر ليست سلسلة مكتملة، بل هناك ما هو مفقود منها. كما تمثل نصوص الوقفيات وكتب القوانين (قانوننامه) مصدراً آخر للمعلومات حول موضوعات شتى في نظم العلميين وتشكيلاتهم. وهناك أيضا العديد من القوانين التي كانت تصدر بشكل مباشر حول مهنة رجال العلم.

أما دفاتر هيئة رجال العلم (علميه دفترلرى) أو دفاتر الطريق (طريق دفترلرى) التي تصادفنا بعض النماذج منها اليوم في المكتبات، وليس في الأرشيفات، فهي الأخرى تبرز قطاع العلماء الذين احتلوا مواقعهم داخل مؤسسات الدولة في عهد من العهود. غير أن النماذج الأولى من هذا النوع من الدفاتر لا يصادفنا إلا في القرن الثامن عشر (١٨٧). ولعل الدفاتر التي تُعد من

Cahid Baltacı, "Kadıasker Ruznamçelerinin Tarihî ve Kültürel Ehemmiyeti" İslâm انظر (۱۸۱) — انظر المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المجازة المج

<sup>(</sup>۱۸۷) – لبعض النماذج أنظر مكتبة جامعة استانبول، مخطوطات رقم ۲۰۲۰،۸۵۰،۸۸۷،۸۸۷۹،۸۸۷۹،۸۸۸۰،۸۸۸۱،۸۸۸۸،۸۸۸۸).

مراجع الدرجة الأولى هي "دفاتر نقيب الأشراف" التي تسجل أعمال نقباء الأشراف الذين لم يكونوا بقدر ملحوظ من الفعالية على الرغم من مكانتهم المهمة في البروتوكول(١٨٨).

وتعد الوقفيات وكتب القوانين (قانوننامه) أيضا مصدرين رسميين على درجة عالية من القيمة، فدفاتر الحسابات التي تسجل أوقاف المدارس وأسلوب عملها مراجع أولية، من حيث أنها تدلنا على النظم الأساسية للمدارس، وعلى أسلوب عملها، أما كتب القوانين الموزعة حالياً بين الأرشيفات والمكتبات فانها تقدم لنا المعلومات الصحيحة حول أساليب التطبيق ومواطن الخلل فيها.

كما يمكننا من خلال أقسام الأرشيفات التركية أن نعثر على دقائق متناثرة كثيرة حول أمور تعيين العلميين وعزلهم، والشكاوى المختلفة المقدمة في حقهم، والمهام العادية وغير العادية التي كانوا ينظرون فيها.

ولا شك أن كتب التراجم هي أهم المراجع خارج الأرشيف حول تشكيلات الهيئة العلمية. ولم يبدأ وضعها إلا بعد قيام الدولة العثمانية بمائتي وخمسين سنة، وعُرفت في أدبيات التاريخ باسم "الشقائق النعمانية وذيولها". وقد ظهرت أولى ثمرات هذا النوع من الكتب مع الكتاب الذي ألفه بالعربية طاش كوبري زاده (ت ١٥٦١م)، وعُرف باسم "الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية" (١٣٠٠–١٥٦٥م)(١٨٩). وعلى الرغم من أن المعلومات التي يمدنا بها حول العهود الأولى من عمر الدولة جد محدودة إلا أنها أخذت في الزيادة كما وكيفاً من بعد، ولا سيما عقب فتح استانبول. وقد أعجب الناس كثيراً بهذا الكتاب ولقي استحسانا عظيما بينهم، مما حدا بنوعي زاده عطائي أن يضع له ذيلاً بالتركية سماه "حدائق الحقائق في تكملة الشقائق" (١٥٦١–١٩٦٤م). ثم تبعه عُشاقي زاده ابراهيم حسيب أفندي، فوضع ذيلاً عليه سماه "عشاقي زاده ذيلي" (١٩٠١)، غير أن شيخي محمد أفندي (ت ١٧٣٢–٣٣) لم يرض بهذا الذيل، فكتب هو ذيلاً ذيلي" الفضلا" (١٩٠١)، غير أن شيخي محمد أفندي (ت ١٧٣٢–٣٣) لم يرض بهذا الذيل، فكتب هو ذيلاً فندقايلي عصمت أفندي (ت ١٩٠٤م) وكتب ذيلاً آخر سماه "حدائق الشقائق في تكملة أهل فندقايلي عصمت أفندي (ت ١٩٠٤م) وكتب ذيلاً آخر سماه "حدائق الشقائق في تكملة أهل

<sup>(</sup>١٨٨) - توجد هذه الدفاتر محفوظة في أرشيف السجلات الشرعية في استانبول، غير أنها ليست كاملة العدد، إذ هناك أعوام كثيرة ليست لها دفاتر.

<sup>(</sup>۱۸۹) - أعده ونشره أحمد صبحى فرات (استانبول ١٩٨٥).

Uşşakizâde, (yay. H.J. Kissling), Münih 1965. : انظر: - (۱۹۰)

الحقائق"، غير أن الحريق التي شبت في حي فِنْدِقلى في استانبول أتت على هذا الذيل مع ما أتت، ولم يبق منه إلا قسم صغير (١٩١).

وقد قسمت هذه الكتب إلى أقسام بحسب السلاطين، فاعتبرت حكم كل سلطان طبقة من الطبقات، وبدأت كل طبقة بالعلماء ثم أعقبتهم بالمشايخ [مشايخ الطرق]. واعتمدت هذه الكتب في مادتها على السجلات الرسمية، مثل روزنامات قضاة العسكر وسجلات الأرشيف الأخرى، كما اعتمدت بوجه خاص على الروايات الشفوية. ونظراً لأن مؤلفيها كانوا في الغالب من هيئة رجال العلم فقد عقدوا المقارنات وكشفوا عن آرائهم القيمة هنا وهناك حول مهنة العلميين. ويقدم لنا عطائي وشيخي بوجه خاص في ذيليهما أطراف خيوط مهمة في تاريخ نظم هيئة رجال العلم عند العثمانيين، فضلاً عما قدماه من المعلومات المستفيضة في تراجم الرجال؛ فهي تضم مادة ثرية حول نظام العمل في تشكيلات رجال العلم ورواتبهم وموارد اعاشتهم ودرجات المدارس والكتب لمقررة، والتنافس فيما بينهم، ومكانتهم في الحياة البيروقراطية ومواطن الخلل في نظمهم، وغير ذلك من الموضوعات. وشكلت "مجموعة الشقائق" مصدراً اعتمد عليه كثير من كتب تذاكر الشعراء وأقسام السير في الحوايات العثمانية.

وهناك أيضا كتب جمعت سير فئة معينة من هيئة رجال العلم؛ فنرى مثلاً كتاب رفعت افندي، الذي ترجم فيه لشيوخ الاسلام، وسماه "دوحة المشايخ"(١٩٢) وكذلك حولية رجال العلم (علميه سالنامه سي)(١٩٣) التي تَرْجَمَت لهم أيضا، وعرضت نماذج من فتاواهم. كما يمكننا أن نعثر في "رياض النقبا" و "دوحة النقبا" على تراجم نقباء الأشراف مجتمعين(١٩٤).

وتعد الحوليات العثمانية مصدراً مهماً في نظم هيئة رجال العلم وتشكيلاتهم؛ فهي تضم مادة ثرية وآراء قيمة حول الوظائف الرئيسية ونشاط العلماء وجوانب الخلل في المهنة وغير ذلك.

<sup>(</sup>١٩١) – الشقائق النعمانية وذيولها (استانبول ١٩٨٩)، أعدها للنشر عبد القادر أوزجان.

<sup>(</sup>۱۹۲) - استانبول (بدون تاریخ)، طبع حجر، (طبع افست، استانبول ۱۹۷۸).

<sup>(</sup>۱۹۳) - استانبول ۱۳۳۶

<sup>(</sup>١٩٤) – قام أحمد نظيف في "رياض النقبا" (مكتبة السليمانية، أسعد أفندي رقم ٢٢٧٦،٢٢٧٥) بكتابة سيرة ستة وخمسين نقيباً، ثم جاء من بعده أحمد رفعت وزاد عليهم ستة آخريـن، وبذلك ضم كتابـه المعـروف باسـم "دوحـة النقبـاً" اثنيـن وسـتين نقيباً (استانبول ٢٦٠،١٢٨٣ صحيفة).

وقد لفتت تشكيلات العلميين نظر العديد من الباحثين، سواء كان من ناحية هيكلها وتركيبها أم كان من ناحية أسلوب عملها؛ فرأينا العديد من الكتب والمقالات التي ألفها عدد من المؤرخين المحليين والأجانب عن المدرسة والقضاء وسير العلماء وغير ذلك.

### ٢- ظهور مسلك أهل العلم وبوادر تشكله

ظهرت الدولة العثمانية على مسرح التاريخ إمارة من إمارات التخوم، ثم واصلت اتخاذ التقاليد التركية الاسلامية التي كانت سائدة في الدول التي سبقتها، فأخذت عنها العلوم ونظم التعليم وغير ذلك في المجالات الأخرى. ومع أن هناك تأثيراً -لامحالة- من الحياة العلمية والثقافية القديمة في آسيا الوسطى على التقاليد العلمية لدى العثمانيين إلى حدٍ معلوم إلا انه يعسر علينا أن نكشف بشكل واضح ملامح ذلك التأثير (١٩٥)، في حين يمكننا تتبع التقاليد والبواعث الاسلامية بوضوح ضمن المسار التاريخي.

والجدير بنا أن ندرس هذا التأثير من جانبين، أحدهما هو نظرة المجتمع، والآخر هو التطبيق. فالنظرة تكشف عن نفسها من خلال استمرار التقاليد الثابتة بكاملها، ونرى في القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة الكثير من الآيات والعبارات التي تمتدح العلم وتحض عليه. وكان للنبي (صلى الله عليه وسلم) تطبيقات هامة جداً ترفع من قيمة العلم. وقد استمرت نفس النظرة في الدول الاسلامية بعد ذلك، رغم بعض الصعوبات التي ظهرت في التطبيق. ووضع الدولة العثمانية إنما يجب تقييمه هو الآخر من خلال هذه النظرة؛ وهناك حادثة ذات مغزى عميق وقعت في أوائل القرن السادس عشر، عندما قرر ابن كمال باشا (ت ٢٥٣٤م) الذي كان من أرباب السيف أن ينتقل إلى سلك الهيئة العلمية، فهي حادثة مهمة تعكس نظرة المجتمع للعلم والعلماء. فعندما كان ابن كمال باشا ضابطا صغيراً يخدم إلى جانب الوزير چندرلي ابراهيم باشا جرى عقد اجتماع كان يحضره تحت رئاسة الباشا عام ٢٩١٤م في صحراء سيرم، وأثناء جرى عقد اجتماع كان يحضره تحت رئاسة الباشا عام ٢٩٤١م في صحراء سيرم، وأثناء الأعظم، ثم جلس إلى جواره، فتطلع ابن كمال باشا والحيرة تأخذه إلى ذلك القاضي الشاب وهو يجلس في موقع يفوق موقع أور أنوس اوغلي علي بك نفسه، الذي عرف ببطو لاته وبسالته الملحمية، فلما سأل عن اسمه قالوا له إنه الملا لطفي المدرس في سيرم، ولما سأل عن سم هذا الملحمية، فلما سأل عن اسمه قالوا له إنه الملا لطفي المدرس في سيرم، ولما سأل عن سم هذا

Şehabettin Tekindağ, "Medrese Dönemi", *Cumhuriyetin 50. Yılında İstanbul Üniversitesi*, : انظر العام) İstanbul 1973, s. 3-4.

الأحترام أجابوه بان "رتبة العلم أعلى الرتب"(١٩٦). وانهمك ابن كمال باشا في التفكير، وأدرك أنه مهما أظهر من بطولات فلن يبلغ مكانة أور انوس اوغلى علي بك في الجندية، وأنه اذا اجتهد في سبيل العلم فقد يبلغ مرتبة الملا لطفي التي تفوق مرتبة اورانوس اوغلى، ومن شم قرر أن يترك حياة السيف إلى حياة العلم(١٩٧). ويمكننا أن نرى العديد من النماذج في المجتمع العثماني على تبني هذه النظرة. والواقع أن أرباب هذه المهنة كانوا حتى أوائل القرن السابع عشر - يفرضون وجودهم على كافة قطاعات المجتمع، بفضل ما كانوا يتحلون به من العلم والفضل، ثم لم يلبثوا بعد ذلك التاريخ أن استنزفت قواهم وفقدوا اعتبارهم ومكانتهم السابقة بسبب الفساد والانحطاط في أساليب تعليمهم، والأحداث التي زجت بهم في غمار السياسة.

ويصعب علينا هنا أن نتعقب بشكل صحيح ما كان من تطورات في مجال العلم على أيام الغازي عثمان، وفي حياته التي تحيطها بعض العناصر من المناقب الشعبية هنا وهناك(١٩٨). ومما لاشك فيه أنه كان يرفع من شأن العلم، وأنه كان يحيط به عدد من العلماء والمشايخ الذين يتشاور معهم. فقد جاء في الوصية التي تركها لابنه اورخان أن يستشير العلماء(١٩٩).

أما عن الحياة العلمية في عهد الغازي أورخان فمن الممكن أن نتتبعها بشكل أصح. فقد جرى تعيين القضاة على مراكز الاستيطان المفتوحة، على أن يكون قاضي بورصة هو قاضي القضاة عليهم، وأقيمت في إزنيق عام ١٣٥٠م أولى المدارس العثمانية، وعُين للتدريس فيها داود القيصرى العالم المعروف آنذاك(٢٠٠). وفي عهد مراد الأول ويلديرم بايزيد (الصاعقة) أقامت الدولة عدداً من المدارس الجديدة، كما شكلت عدداً من المؤسسات في مجالي التعليم والقضاء. وفي عام ١٣٦٢م استحدثت وظيفة قاضي العسكر، وتقرر منذ ذلك تحصيل أجر معين على الدعاوى المنظورة أمام المحاكم(٢٠١). وكان الأمر المهم إلى جانب تلك التطورات الرسمية هو ارتكاز الحياة العلمية آنذاك على أسس متينة، وبداية ظهور تقليد معين فيها. و كان الدور الأعظم في ذلك للسلاطين العثمانيين الأوائل قبل كل شيء؛ فهؤ لاء الحكام الذين نشأوا على الحرب

<sup>(</sup>١٩٦) - إصبحت من العبارات التي أكثر الخطاطون الأتراك من كتابتها.

أ. Mecdi, Şakaik Tercümesi, s. 381.: انظر – (۱۹۷)

Arif Bey, "Devlet-i Osmaniye'nin Teessüs ve Takarruru Devrinde : عن الحياة العلمية البان قيام الدولة أنظر: liim ve Ulemâ", *Dârülfunun Edebiyat Fakültesi Mecmuası*, sy. 2, (İstanbul 1332), s. 137-144.

Aydın Taneri, Osmanlı Devleti'nin Kuruluş Döneminde : التعرف على وصيـة عثمان الغازي أنظــر العالي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي الغازي ا

<sup>(</sup>٢٠٠) - للتعرف على حياة وآثار ذلك العالم الشهير الذي كان أول مدرس عند العمائيين أنظر: . Mehmet Bayraktar, Kayserili Dâvût, Ankara 1988.

<sup>(</sup>٢٠١) – لمعرفة نسبة تلك الأجور خلال التواريخ المختلفة أنظر:

İnalcık, "Adaletnâmeler", TTK-Belgeler, II/3-4, (Ankara 1967), s. 78.

والضرب بحكم المواقع التي شغلوها قد خبروا دائما قيمة العلم والعلماء، وكان لهم خطوات ملموسة في هذا المجال(٢٠٢).

وتحققت الاستفادة من العلماء إبان قيام الدولة في أشكال مختلفة، تأتي الاستشارة في مقدمتها. إذ كان الحكام يتباحثون مع العلماء في كل الموضوعات تقريباً، ثم يصدرون القرار بعدها. وهذا الأسلوب كان يأخذ شكل مجلس استشاري غير رسمي. واستفادوا من العلماء -من ناحية أخرى- بتعيينهم بالفعل في عضوية الديوان الهمايوني، فكان منهم الوزير والوزير الاعظم وقضاة العسكر والدفتردارون والنشانجية (٢٠٣) وغير ذلك من المناصب الهامة في النظام البيروقراطي المركزي.

والجدير بنا ونحن نتحدث عن الحياة العلمية إبان قيام الدولة ألا ننسى الدور الرائد الذي اضطلعت به عائلة چندرلى؛ فقد كان لأفرادها مكان بارز إلى جانب آل عثمان، وفي خدمتهم في مجال العلم والادارة مدة تقرب من قرن ونصف، امتدت حتى فتح استانبول. وقد تقلد أفرادها الذين تخرج أغلبهم في المدارس – أرفع مناصب الدولة، فتولوا القضاء وقضاء العسكر، وكان منهم بعد ذلك الوزير والوزير الأعظم، وعملوا بالرأي والفعل في تشكيل الأجهزة العسكرية والعلمية والادارية. غير أن آل چندرلى – عائلة العلماء والوزراء الأولى لدى العثمانيين لم يلبثوا بعد الضربة التي وجهها إليهم السلطان محمد الفاتح أن يفقدوا نفوذهم وتنهار قوتهم(٢٠٤).

ولا شك أن الترحال العلمي ذا الفائدة المزدوجة كان من أهم العوامل في إنعاش الحياة العلمية ابان قيام الدولة، فالمعروف أن الترحال من أجل تحصيل العلم ثم تدريسه كان له مكانة وتقاليد جد متأصلة في العالم الاسلامي؛ إذ تحض الأحاديث النبوية الشريفة على ذلك(٥٠٠). وتدلنا المصادر الاسلامية على أن المسلمين عاشوا حركة نابضة في العصور الوسطى التي شهدت النهضة الاسلامية رغم صعوبة الاتصال آنذاك، وأن معلمي المدارس وطلابها طافوا بكافة مراكز العلم الكبرى في العالم الاسلامي، وقضوا فيها فترات زمنية معينة، وكأنهم يخوضون غمار التحدي مع مشاق التنقل.

<sup>(</sup>٢٠٢) - للتعرف على الحياة العلمية ابان قيام الدولة والمدارس العثمانية الأولى في مختلف المدن وأسماء مؤسسيها ومدرسيها أنظر: . Mustafa Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri, İstanbul 1984.

<sup>(</sup>٢٠٣) - "ويكون النشانجي من بين مدرسي الداخل ومدرسي الصحن ..." (قانوننامة الفاتح، ص ٣٤).

Uzunçarşılı, Çandarlı Vezir Ailesi, Ankara 1974. : التعرف على أفراد تلك العائلة وخدماتهم أنظر: (٢٠٤) - المتعرف على أفراد تلك العائلة وخدماتهم

<sup>(</sup>٢٠٥) - مثل حديث "من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يرجع وغيره من الأحاديث النبوية الشريفة التي تحض على طلب العلم.

وكان الطلاب في عهد الامارة العثمانية ممن نهلوا قدراً معلوماً من التعليم يتوجهون بنصيحة من اساتنتهم إلى مراكز العلم المعروفة في العالم الاسلامي في ذلك الزمان، مثل القاهرة وسمرقند وبخارى وما وراء النهر وبغداد ودمشق، فيستكملون تعليمهم، ثم يعود الواحد منهم بعد عدة سنوات وقد أصبح عالماً في الدين والثقافة والحضارة الاسلامية. وكانوا يعرفون كل مدينة وما اشتهرت به من فروع العلم، سواء كان ممن ذهبوا قبل ذلك إلى تلك المراكز العلمية أم كان من العلماء الضيوف القادمين منها، ويوصون بذلك طلابهم العازمين على الترحال في طلب العلم.

أما الوجه الآخر للترحال في طلب العلم فقد كان أمراً مختلفاً؛ وهو وفود العلماء من الامارات الاناضولية ومراكز العلم المشهورة الأخرى ضيوفاً على البلاد العثمانية بدعوات من السلاطين العثمانيين واستقبالهم الطيب لهم. وكان من بين هؤلاء العلماء من توطن تماماً، ومنهم من بقي لفترات طالت أو قصرت. ونفهم ذلك بوضوح من أسماء النسب التي حملها العلماء الذين عملوا في المدارس العثمانية إبان قيام الدولة، فهناك العربي والعجمي والطوسي والسمرقندي وغيرهم.

ومن هذه الناحية تميز عصر السلطان مراد الثاني بظاهرة مختلفة تماماً؛ إذ تشكلت آنذاك مشيخة الاسلام (٢٤٦٥م)، وأقيمت المدارس الكبرى في أدرنه وبورصة وغيرهما من المدن، كما تقدمت التيارات العلمية والصوفية كثيراً، وكأنما كان العصر عصر إعداد ثقافي للفتوحات الكبرى القادمة. ووقد كثير من العلماء على الدولة العثمانية، فنقل هؤلاء العلماء الذين تربوا على أيدي فحول العلماء مثل سعد الدين التفتازاني (ت ٧٩١هـ/١٣٨٩م) والسيد الشريف الجرجاني (ت ٧١٦هـ/١٢٥م) التيارات العلمية والفكرية والمجادلات الفلسفية في الأوساط التي جاءوا منها إلى ديار العثمانيين، مما ساهم في إحداث نهضة علمية ملموسة(٢٠٦).

ولم يكن السلطان الفاتح وعهده نقطة انطلاق في النظم العثمانية وحدها؛ بل كان كذلك أيضا في النظرة والتوجه، فنرى لأول مرة القانوننامة المشهورة في النظم والتشريفات نفسح المجال للأحكام الخاصة بالعلماء والهيئة العلمية، كما وضعت فواصل واضحة للتفريق بين الوظائف المختلفة، فجعلتها على شكل "علمية" و "سيفية" و "قلمية"، ومن ثم بدأت تتضح الأمور بالتدريج حول نشأة الشبان المقرر انتسابهم لتلك الوظائف، ومستويات تعليمهم وتشكيلهم والمجالات التي يتقرر عملهم فيها.

وكانت شخصية السلطان الفاتح وموقفه وعصره على درجة كبيرة من الأهمية في الحياة العلمية وغيرها من الشئون الكثيرة الأخرى. والمعروف أنه تعلم إلى جانب العربية والفارسية بعض لغات

H. İnalcık, "Murad II", /A, VIII, s. 613-614. : انظر – (۲۰۶)

منطقة البلقان داخل السراي في مانيسا في جو متفتح جداً. وكانت علاقته بمعلميه ونقاشه معهم شم انحناؤه أمام استاذه المُلاّ گوراني من الأمور التي ظل الناس يتناقلونها حكايات مأثورة عن نموذج للعلاقة بين الطالب واستاذه. وشغف الفاتح كثيراً بالموضوعات الدينية والفلسفية، فكان يطلب إلى العلماء أن يتناظروا في تلك الموضوعات فيما بينهم. ومن أبرز الأمثلة على ذلك دعوته الى ترتيب مناظرة بين مجموعتين من العلماء ليتباروا حول "تهافت الفلاسفة" للإمام الغزالي (ت ١١١١م) و"تهافت" ابن رشد (ت ١٩٩١م)، فكانت النتيجة بعد نقاش بين الفريقين دام أيام أن ظهر "تهافت" ثالث كشف عن أن آراء الغزالي هي الأكثر انزاناً(٢٠٧). والمعروف أن المدارس هي الأخرى تقدمت خلال كشف عن أن آراء الغزالي هي الأكثر انزاناً(٢٠٧). والمعروف أن المدارس مي الأخرى تقدمت خلال الغهود التالية. وهذا الوضع هو الذي أدى إلى تقهقر الحياة الفكرية في المدارس، وانتقده كاتب چلبي (حاجي خليفة). ولم يكن التقدم في عصر السلطان الفاتح من ناحية الجودة والمستوى فحسب، بل كان التقدم عظيماً من ناحية الكم أيضا، إذ تحول فتح المؤسسات العلمية والثقافية والمستوى فحسب، بل كان التقدم عظيماً من ناحية الكم أيضا، إذ تحول فتح المؤسسات العلمية والثقافية إلى ظاهرة شائعة من ظواهر العصر (٢٠٨).

وكان بايزيد الثاني قد أحاط نفسه وهو لايزال ولياً للعهد في أماسيا بجماعة من المتقفين علماء وشعراء كانوا يجتمعون في قصره، فلما جاء بايزيد إلى استانبول كانت بصحبته تلك النخبة. وكشف بايزيد الثاني بالفعل عن حبه للعلم بما أقامه في أماسيا وأدرنة، ثم في استانبول من مجمعات تقافية. وبعد عهد السلطنة القصير الذي قضاه السلطان سليم الأول مشغولاً بفتوحه جاء عهد السلطان سليمان القانوني لتبلغ الحياة العلمية والثقافية عند العثمانيين أرفع مستوياتها، ولاسيما في الأجهزة والنظم والامكانيات المادية(٢٠٩).

### ٣- الامتيازات الممنوحة لأهل العلم

كان أرباب العلم العاملون بين صفوف طبقة العسكريين (الاداريين) الذين تمتعوا في الدولة العثمانية بامتيازات متتوعة يحظون هم الآخرون بأوسع الامتيازات بين هذه الطبقة. ويمكننا أن نشهد ذلك في المعاملة الخاصة التي كانوا يلقونها في الضرائب والجزاءات، وفي الامتيازات التي يتمتع بها

Mübahat Türker, *Üç Tehâfüt Bakımından Felsefe ve Din Münasebeti*, Ankara 1956. : انظر (۲۰۷)

<sup>(</sup>٢٠٨) - لقد قام سهيل أونُور بدراسة الحياة العلمية ومؤسساتها في عهد الفاتح، أنظر:

Süheyl Ünver, Fâtih Külliyesi ve zamanı ilim hayatı, İstanbul 1946.

M. İpşirli, "Scholarship and İntellectual Life in the Reign of المزيد من التفاصيل أنظر: – (۲۰۹) – للمزيد من التفاصيل أنظر: Süleyman the Magnificent", *The Ottoman Empire in the Reign of Süleyman The Magnificent*. II, İstanbul 1988, s. 15-58.

أبناؤهم. وكانت الدولة تعترف لكافة العسكريين بالإعفاء من بعض الضرائب، أما بالنسبة لهيئة رجال العلم فقد كانت حدود تلك الإعفاءات أكثر اتساعاً. ومن ناحية أخرى فان جنود القبوقوليه وغيرهم ممن يشكلون طبقة العسكريين (أهل عرف) كانت توقع عليهم كافة أنواع الجزاءات بما في ذلك الإعدام، بينما كان أقصى العقاب الذي يوقع على فئة العلميين المعروفين بأهل الشرع هو العزل من الوظيفة أو النفي (٢١٠). وهناك ثلاثة من مشايخ الاسلام عوقبوا في التاريخ العثماني بحكم الاعدام مع بعض القضاة خلال القرن السابع عشر، هم شيخ الاسلام آخي زاده حسين أفندي (ت ١٦٣٤م) وخوجه زاده مسعود أفندي (ت ١٦٥٦م) وسيد فيض الله أفندي (ت ١٧٠٣م)، ومع ذلك فقد كانت احداثاً منفردة. ومن ناحية أخرى فان الامتيازات التي منحها السلطان مراد الثاني لأول مرة لعائلة الملا فناري قد جرى تطبيقها فيما بعد على كافة عائلات العلميين، بل وعلى أو لاد العلماء، فكانت النتيجة هي الضرر العظيم بدلاً من الامتيازات التي انعكست على التطبيق – هو رفعة المنزلة التي حظيت بها تلك الفئة بين أفراد المجتمع. ولكننا سوف نتعرض فيما يلي للكيفية الخاطئة التي طبق بها رجال العلم مثل هذه الامتيازات

#### ٤ - عائلات رجال الهيئة العلمية

كان التقدير العظيم الذي حظي به العلم وأهله في الدين الاسلامي ما جعل ذلك المسلك ينتقل من الأب إلى الأبناء والأحفاد، حتى تحول الأمر إلى تقليد ثابت، مما أن أدى إلى ظهور العديد من العائلات الأصيلة. وهناك نماذج عديدة منها، سواء كان في الدول الاسلامية العربية كالامويين والعباسيين والفاطميين، أم كان في الدول الاسلامية التركيبة كالقرخانيين والسلاجقة في ايران والأناضول والامارات التركية الاناضولية. أما عند العثمانيين فقد اختلف الأمر كثيراً في الطبيعة التي ظهرت بها العائلات التي تمتعت بالامتيازات الخاصة؛ إذ أمكن لتلك العائلات بعد مدة معينة أن تقيم رباطاً من القرابة فيما بينها، وتشكل بذلك شبكة متشعبة قوامها فئة رجال العلم.

وكان أول امتياز حصلت عليه تلك العائلات هو الحق الذي منحه السلطان مراد الثاني لابناء المولى الفناري (ت ١٤٣١م). فكان يجري تعيين أبناء وأحفاد هذا المولى مدرسين براتب يومي قدره اربعون اقجه (٢١١). ثم اتسع نطاق هذه الامتيازات فيما بعد حتى شمل عائلات العلماء الأخرى.

Ahmet Mumcu, Osmanlı İmparatorluğu'nda Siyaseten Katl, Ankara : المزيد من المعلومات أنظر – (۲۱۰) 1963, s. 70, 125-131.

<sup>(</sup>۲۱۱) - أنظر: .Juzunçarşılı, İlmiye Teşkilâtı, s. 71-2 - أنظر:

وإذا ألقينا نظرة عامة لقلنا إن انتقال المهنة من الاب إلى الأبن، وبالتالي ظهور تلك العائلات كان أمراً انطوى على جوانب ايجابية وأخرى سلبية، فلا شك ان من الامور النافعة ان ينشأ الانسان الذي سيدخل الحياة العلمية في جو من العلم، حتى يتشربه منذ طفولته، ويتعلم دون حرج العديد من المسائل عن والده، والأصدقاء المترددين عليه، ويمتلك عن طريق الارث ما تخلف من كتب ومكتبات، ولاسيما في تلك العهود التي كانت تحول فيها الصعاب المادية والمعنوية دون الحصول على الكتاب بسهولة. أما أن تُمنح الامتيازات لأحدهم لا لشئ إلا لانه ابن أحد العلماء فهو أمر لا يمكن الدفاع عنه بحال من الأحوال. وفي الوقت الذي يجب فيه على الشاب الذي اختار أن يسلك مسلك والده أن يفوقه بفضل الامكانات التي توفرت له، ويتقدم بالمهنة خطوة إلى الأمام نرى أبناء العلماء يترقون دون جهد أو استحقاق لتمتعهم بهذه الامتيازات [قانون ابناء الموالي] (موالى زاده قانونى) التي حصلوا عليها، فتكون العاقبة أن تتردى المهنة يوماً بعد يوم، وتهترئ أوصالها من الداخل.

وقد استطاعت عشرون عائلة تقريباً ممن عاشت أقوى عصورها في فترات مختلفة أن تستحوز بسهولة على أرفع المناصب في تشكيلات الهيئة العلمية، كما كانت الزيجات بين عائلات أهل العلم من العوامل التي زادت من قوتها ونفوذها أكثر وأكثر. أما الشاب الذي يريد الالتحاق بالمهنة من خارج هذه الشبكة فقد كان عليه أن يعمل كثيراً ولا ينثني عن قصده أو يتخاذل.

وتأتي في مقدمة تلك العائلات التي تقلدت مناصب الهيئة العلمية عائلات چندرلى وفنارى زاده وچيوي زاده وابو السعود زاده ومؤيد زاده وطاش كوپريلى زاده وبوستان زاده وخوجه سعد الدين زاده وقنالي زكريا زاده وپشمقچى زاده ودرتي زاده وعرب زاده وفيض الله زاده وابو اسحاق زاده وابواز باشا زاده وغيرها، واستمر وجود بعض هذه العائلات حتى نهاية الدولة العثمانية.

# ثاتياً - نظام الملازمة

#### ١ - تعريفه وخصائصه

يعتبر "نظام الملازمة" هو الأساس في تشكيلات الهيئة العلمية، وكلمة "الملازمة" من مادة "ازم" على وزن (مفاعلة)، وهي تعني الارتباط بشخص أو مكان، والمداومة على عمل معين. أما من حيث كونها اصطلاح من اصطلاحات تشكيلات الهيئة العلمية فهي تدل على أمريْن، الأول هو مدة التدريب العملي التي يقضيها (الملازم) بعد تخرجه من المدرسة إلى أن يجري تعيينه في إحدى وظائف التدريس أو القضاء، أما الثاني فيدل على مدة الانتظار التي يقضيها المدرس أو القاضي بعد عزله [المؤقت] من وظيفته حتى تعيينه مرة أخرى.

## ٢- أسلوب تطبيق نظام الملازمة

لم يكن الخريجون في بداية عهد الدولة مضطرين لانتظار الوظائف بسبب قلة عددهم، فلما كثرت أعدادهم حتى زادت عن الحاجة وقع التراكم، مما اضطرهم للانتظار، واقتضى الأمر آذنك أن يقضوا مرحلة التدريب. وهكذا شعرت الدولة بالحاجة إلى نظام الملازمة، ولا سيما ابتداءاً من القرن السادس عشر. ورغم أن القواعد المتعلقة بهذا النظام كانت موجودة من قديم فلم ير أحد ما يدعو لتطبيقها بدقة بسبب قلة عدد المرشحين. وفي القرن السادس عشر عندما تزاحم خريجو المدارس ووقعت بعض المخالفات عرضوا شكواهم على السلطان سليمان القانوني، فكلف ابا السعود افندي قاضي عسكر الروملي آنذاك للقيام بوضع قانون ينظم هذا الأمر المهم من جديد. فوضع ابو السعود أفندي المبادئ الأساسية، وحدد النظام الذي يتيح لكل عالم أن يصطحب إلى جانبه عدداً معيناً من خريجي المدارس ليكونوا ملازمين له، ثم أصدر السلطان القانوني أوامره المشددة أن يراعي هذا التنظيم الجديد بحذافيره (٢١٢). وتعاقب السلاطين العثمانيون من بعده ليؤكدوا من خلال فرماناتهم للمسئولين مرات ومرات على التمسك بنظام الملازمة الذي يشكل الأساس في مسلك أهل العلم.

وهذا النظام الذي أعاد تنظيمه ابو السعود أفندي قد أقر عدداً معيناً (Continjent) من الملازمين لكل واحد من الموالي، أي الذين يشغلون المناصب العليا في تشكيلات الهيئة العلمية. وعلى ذلك أصبح لشيخ الاسلام ومعلمي السلطان وقضاة العسكر ونقيب الأشراف وقضاة الحواضر الكبرى والمفتين وكبار المدرسين في المدارس الرئيسية الحق ان يصطحب كل واحد منهم عدداً معيناً من خريجي المدارس في مناسبات شتى ليكونوا ملازمين له. ومن ثم يبدأ الملازم مرحلة التدريب العملي التي تؤهله للدخول في سلك التدريس والقضاء. وكان لمنت الملازمة مناسبات مختلفة، أهمها كان على مراحل معينة وبشكل معتاد(٢١٣)، ثم تأتي بعد ذلك مناسبات جلوس سلطان جديد على العرش، أو تعيين أحد العلماء في وظيفة مهمة(٢١٤)، أو وفاة

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilâtı, s. 45. : انظر – (۲۱۲)

<sup>(</sup>٢١٣) - للاطلاع على قائمة "ملازمة" من هذا النوع مؤرخة في ١٥٦٠م أنظر:

Kanunnâme, Süleymaniye Ktp., Aşir Efendi, nr. 1004, vr. 70a-b.

ونلاحظ من خلال القائمة أن ثلاثمانة وأربعة وخمسين شخصاً حصلوا على الملازمة آنذاك.

أMŞSA, Rumeli : للتعرف على قوائم الملازمة التي قدمها كبار العلماء للطلاب بين عامي ١٥٥٢-١٥٥٢، أنظر (Kadıaskerliği Rûznâmeleri, nr. 1.

أحد العلماء المشهورين(٢١٥)، أو غير ذلك من المناسبات. وكان من الممكن أن يختلف عدد الملازمات الممنوحة من مرة إلى أخرى؛ إذ نرى في أحد سجلات الملازمة الخاصة بالقرن السادس عشر أن فرصة الحصول على الملازمة أتيحت في مرة واحدة لعدد يتراوح بين ١٥٠- دَانِشْمَنْد، أي خريج(٢١٦).

### ٣ - مواطن الضعف ومحاولات اصلاحها

كان نظام الملازمة هو الأساس في تشكيلات الهيئة العلمية، وكان قضاة العسكر وحدهم هم المسئولون عن تطبيقه حتى القرن السابع عشر، وبعد ذلك تقاسموا هم ومشايخ الاسلام تلك المسئولية. ومن ثم نرى العديد من الفرمانات الموجهة لهذين المسئولين. وندرك من النظر فيها أنه كانت هناك بعض المشاكل التي عطلت عمل النظام، وبعض العقبات التي لم تفلح كل الجهود في التغلب عليها. ويأتي في مقدمتها الامتيازات التي كان يتمتع بها أبناء العلماء، ونجاح القادمين من الخارج في التسرب إلى المهنة عن طريق الرشوة والمحسوبية، وتصرف قضاة العسكر ومشايخ الاسلام بما يخالف القواعد والأصول.

وكان الأجراء المعهود أن يجري تسجيل المقبولين للملازمة في دفاتر روزنامة قاضي العسكر، فَتُكتب فيها أسماؤهم وملامحهم البارزة والعالم الذي سيلازمونه بأي مناسبة، ثم تُحفظ تلك الدفاتر بعناية لدى قاضي العسكر. فاذا حدث وضاع الدفتر بشكل من الأشكال اقتضى الأمر من الملازمين أن يثبتوا بالشهود والأدلة القاطعة أحقيتهم في الملازمة(٢١٧).

وتطلق أيضا كلمة "ملازمة" على المدة التي يقضيها المدرس أو القاضي بعد أن يستكمل المدة المعتادة للوظيفة، والمعروفة باصطلاح "المدة العرفية" إلى أن يجري تعيينه مرة أخرى. وكان الحاصل أن يقضي المدرس أو القاضي مدة ثلاثين عاماً في الوظيفة، نصفها يقضيه بالممارسة الفعلية لها، أما القسم الثاني فكان يقضيه في "الملازمة" لفترات معينة. ويقضي القانون سواء للخريجين الجدد أم للمدرسين والقضاة المعزولين في انتظار تعيين جديد أن يقضوا مدة

<sup>(</sup>٢١٥) - للتعرف على الملازمات التي قدمها بعض كبار العلماء الذين توفوا خلال عام ١٦٠٠-١٦٠١م أنظر: İMŞSA, Rumeli Kadıaskerliği Rûznâmeleri, nr. VII, s. 20-44.

M. İpşirli, Osmanlı İmparatorluğu'nda Kadıaskerlik Müessesesi, انظر: (۲۱۳) – للمنزيد من المعلومات أنظر: (۲۱۳) – للمنزيد من المعلومات أنظر), İstanbul 1982, s. 92-120.

M. İpşirli, "Osmanlı İlmiye Teşkilâtında Mülâzemet : التعـرف على ماذج من تلك الأحـداث أنظـر: Sisteminin Önemi ve Rumeli Kadıaskeri Mehmed Efendi Zamanına Ait Mülâzemet Kayıtları", GDAAD, sy. 10-11, İstanbul 1983, s. 221-231.

الملازمة في استانبول، مالم يكن لهم عذر قهري. وعندئذ يداوم الملازم على حضور ديوان قاضي العسكر خلال تلك المدة. وفي استانبول أكبر المراكز العلمية والثقافية في العالم الاسلامي كانت تُتاح لهم فرصة الاتصال ببعضهم البعض، وتبادل الآراء والافكار حول أعمالهم، ومن شم تتجدد الرؤى، ويصبح الملازم بفضل ذلك مطلعاً على ما يجري في كافة الممالك العثمانية. فقد كان مقدراً للملازم إذا لم يحدث ذلك أن يقضي حياته الوظيفية كلها في ركن منعزل من البلاد لا يعلم ماذا يدور من حوله. وأفاد هذا النظام في بعض الأمور كالبيروقراطية العثمانية والحياة العلمية والتلاحم بين المثقفين والأهالي، وكان جانب النقص الوحيد فيه هو قلة الرواتب التي يحصلون عليها. فقد كان أهل العلم في ذلك العصر يعيشون على موارد معينة، يحصلون عليها من الأوقاف في العادة، أو على الجرايات التي تخصص لهم.

## ثالثاً - نظام التعليم

## ١ - الأجهزة التعليمية والمدرسة

يمكننا التعرض للتعليم عند العثمانيين من خلال خطوطه العريضة التي تتمثل في أربعة أنماط موجهة لمقاصد مختلفة وبرامج تدريس ومناهج تعليم مختلفة. فهناك الد (أندرون)، وهو الجهاز التعليمي الذي كان معنياً في السراي بتنشئة الكوادر الادارية، ثم الأقلام أو الدوائر الحكومية التي يجري فيها تنشئة الكتبة والعاملين في النظام البيروقراطي من خلال العلاقة بين الأقدم والأحدث، وهناك التعليم في التكايا لتربية الدراويش والمتصوفة، ثم نظام المدرسة الذي يتولى تربية رجال العلم(٢١٨). ولا شك عند الحديث عن الجهاز التعليمي التقليدي عند العثمانيين أن النظام المدرسي هو أول ما يرد على الخاطر، رغم قيام بعض الأجهزة الأخرى أيضا بالتدريس في مجالات معينة، إلا أننا نرى أنها كانت بمثابة دورات تدريبية ومكان للتطبيق أكثر من أي شيء آخر.

<sup>(</sup>۲۱۸) – إن التعليم الذي ظهر على طريقة الغرب منذ النصف الثاني من القرن الثامن عشر وكان في البداية لمواجهة الاحتياجات العسكرية ثم لم يلبث أن شمل العديد من نواحي الحياة هو لا شك أمر يختلف عن التعليم في المدارس التقليدية التي نحن بصددها الآن. وللتعرف على التطور التاريخي في ذلك المجال خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر أنظر: Ekmeleddin İhsanoğlu, "Tanzimat Öncesi ve Tanzimat Dönemi Osmanlı Bilim ve Eğitim Anlayışı", من المجال عامل المجال عمل المجال عمل المجال عمل المجال عمل المجال عمل المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجال المجا

وكانت بداية التعليم المدرسي عند العثمانيين بداية متواضعة، ظهرت مع مدرسة إزنيق التي أقامها الغازي أورخان، وجرى تشجيع نظام الأوقاف ليكون هو السياسة التي تجري عليها الدولة، فلم يمض وقت طويل حتى كثر عدد المدارس في كافة الممالك العثمانية. وفي أواسط القرن الخامس عشر أقام السلطان محمد الفاتح مدارس "صحن الثمان" (١٤٦٧-١٤٧١م)، ثم أعقبه السلطان سليمان القانوني بعد قرن من الزمان فأقام مدارس "السليمانية" (١٥٥٠-١٥٧٠م)، فكانت المجموعتان نقطتي تحول كبيرتين في الحياة العلمية عند العثمانيين، إذ تمثلان أرفع المستويات التي بلغها الجهاز التعليمي من حيث أشكاله المعمارية، والامكانات المادية التي تمتع بها، وثراء برامجه التعليمية ومكتباته.

و لاشك أن أهم الأمور في تاريخ التعليم عند العثمانيين هي الدرجات المقررة تبعاً لمعايير متنوعة في المدارس العثمانية، وأنواع المواد الدراسية ومستوياتها، وطرق تناول تلك المواد، وسوف يجري عرض هذه الأمور في قسم "تاريخ العلوم والتعليم عند العثمانيين" في المجلد الثاني، ومن ثم نكتفى بهذا القدر هنا.

#### ٢- الكادر التعليمي

إن "المدرس" هو الشخص الأكاديمي الأساسي في التعليم المدرسي، والكلمة من حيث اللغة السم فاعل مشتق من فعل (دَرَّسَ) على وزن (مُفعِّل)، أي الذي يقوم بالتدريس.

و "المدرس" هو الشخص الذي يتولى النشاط الأكاديمي في المدرسة والمسئول عنه. وكان المدرسين مكانتهم الرفيعة في المجتمع العثماني، وهي المكانة التي بو الها الدين الاسلامي للمعلم. وكان أول مدرس جرى تعيينه عند العثمانيين في مدرسة الغازي أورخان في إزنيق هو العالم الشهير داود القيصري. والمبدأ الأساسي هو تعيين مدرس واحد على كل مدرسة، وكانوا في بداية عهد الدولة يعينون أكثر من مدرس على بعض المدارس الكبيرة، تبعاً لمذاهب السنة الأربعة، غير أن هذه المدارس ظلت من النماذج الاستثنائية. وقد تمسكوا دائماً بما جاء في وقفيات المدارس حول طريقة تعيين المدرسين، وأيام عملهم ورواتبهم وغير ذلك، غير أنهم راعوا في الوقت نفسه وهم يصيغون الوقفيات ألا تنتظم أحكاماً تخالف القواعد العامة المتعارف عليها، ومن ثم كانوا يقومون بهذه المراجعة للوقفية أثناء تصديق القاضي عليها. وكانت تنص كل وقفية من وقفيات المدارس على ضرورة التزام المدرسين بالقاء دروسهم بانتظام عدا أيام العطلات.

وكان المدرسون في العهود الأولى من عمر الدولة العثمانية يعملون في المدارس التي عُينوا عليها مدى الحياة، غير أن زيادة عدد المدارس وتكاثر عدد الخريجين فيما بعد جعلهم يقررون للتعيين مدة محددة يقضيها المدرس، ووضعوا امتحاناً للمتقدمين يجري قبولهم بعد اجتيازه.

وكان أمر تعيين المدرسين في البداية منوطاً بقاضي العسكر وحده، وابتداءاً من أواخر القرن السادس عشر أصبح تعيين كبار المدرسين منوطاً بشيخ الاسلام، بينما تُرك تعيين الأقل درجة منهم لقاضي العسكر. وكان أمر التعيين يجري بطلب بالموافقة على الترشيح من شيخ الاسلام وقاضي العسكر إلى الصدر الأعظم، الذي يأخذ هذا الطلب ويرفقه بـ (تلخيص) منه ثم يرفعه إلى السلطان ليحصل على الخط الهمايوني [الفرمان]، ويتقرر بذلك أمر التعيين. وبعدها يقوم "قلم الرؤس" في الديوان الهمايوني بكتابة أمر تعيين [يُعرف باسم رؤس] ثم براءة التعيين (برات) في النهاية. وكانت أوامر التعيين تصدر منفردة أو بشكل جماعي إيطلق عليها: تعيين متسلسل](٢١٩). ويقضي القانون بان تخصص المدرس ومستواه في الدرجة لا يخولان له مهما كانا مرتفعين أن يحصل على أجر مرتفع يزيد عن الأجر المخصص للمدرسة التي عين عليها، وإلى جانب ذلك كان المدرس صاحب مدة الخدمة القصيرة عندما يجري تعيينه على مدرسة تزيد في الدرجة عن درجته لا يحصل على أجر يزيد عن مستواه، ويبقى فرق الأجر الزائد للوقف. وكان للمدرسين عدا رواتبهم المقررة المعتادة موارد مالية اضافية يحصلون عليها كنوع من الجراية أو من وظائف طارئةكانوا يكلفون بها. وكان طعامهم من عمارة (عمارت) الوقف [أي دار الطعام]، ويحصلون على دار للاقامة.

#### ٣- اختبارات الدخول في سلك التدريس

يصادفنا الحديث كثيراً عن امتحانات قبول المدرسين منذ القرن السادس عشر، فلم يكن عدد الخريجين من المدارس كثيراً ابان قيام الدولة، فكان يجري تعيين المدرسين مباشرة دون انتظار، ودون أن يجتازوا امتحاناً للقبول. غير أن تزايد عدد الخريجين بعد ذلك جعل العديد منهم يتقدمون بطلباتهم عند خلو أحدى المدارس، ولا سيما الكبرى منها، فاقتضى الأمر أن يُعقد لهم امتحان لاختيار الأحق منهم. وكانت تعقد الامتحانات غالباً في المساجد الكبرى، ولاسيما جامع السلطان الفاتح، ويكون قاضى عسكر الروملى وقاضى عسكر الأناضول قائمين على الأمتحان، فيقدمان

<sup>(</sup>۲۱۹) – للاطلاع على بعض النماذج من التعيين الجماعي (سلسله) أنظر: Selâniki, *Tarih*, s. 361,569,586,665,724,787,846.

للمرشحين موضوعاً معيناً يطلبان إعداده، كما يطلبان إلى المرشح القاء درس معين، ثم يجري اختيار الأحسن(٢٢٠).

وكان من الأعراف الجارية عند العثمانيين سواء في تشكيلات الهيئة العلمية أم في التشكيلات الأخرى أن يتم التعيين في الوظائف المختلفة بناءاً على توصية ومرجع معتمد. والدليل على ذلك أننا نرى من الشكاوى التي كانت ترد على المركز من حين لآخر ومن التحقيقات التي كانت تجري أن نظام التوصية والمرجع المعتمد كان أمراً أسيء استعماله، فتحول إلى المحسوبية بدلاً من تحري اللياقة والكفاءة (٢٢١).

ويجري تعيين القضاة تبعاً للقواعد والأصول التي أقرتها الادارة المركزية مباشرة، بينما كان يقتضي عند تعيين المدرسين واتمام إجراءات التوظيف الأخرى أن تراعى الشروط التي نصت عليها وقفية المدرسة. والدليل على ذلك أننا نصادف كثيراً في المصادر التاريخية أنماطاً مختلفة من صور التعيين في المدارس، مثل: "تعيين على سبيل التأبيد" (بر وجه تأبيد) أي لأجل غير مسمى، وتعيين مع وظيفة الافتاء، وتعيين مع الترقية، وتعيين مع التوقيت، أي محدد بمدة معينة (٢٢٢). ويحظى المدرسون في المجتمع بمكانة رفيعة حافظوا عليها، ومن شم كانوا يتمتعون بصلحيات غير عادية، ولا سيما في المدارس الكبرى، مثل مدارس الفاتح والسليمانية، فكانوا يكلفون بين الحين والآخر بالقيام بمهام مؤقتة لكنها جد مهمة، مثل تسجيل الأوقاف في استانبول وخارجها، والتفتيش عليها، والتحقيق في المخالفات المالية من شتى الأنواع، وعمل التحقيقات حول الوظائف العرفية والشرعية وغيرها. ونرى العديد من الأحكام [الأوامر السلطانية] في "دفاتر المهمة" حول هذا النوع من الوظائف المؤقتة وطبيعتها التي تتقرر بغرمان يصدر موجها أمير السنجق والقاضى.

<sup>(</sup>٢٢٠) - قدم لنا أوزون چارشيلي في كتاب İlmiyye Teşkilati العديد من الأمثلة من الامتحانات نقلاً عن مجدي في ترجمته للشقائق وذيل عطاني عليها.

Mehmet İpşirli, "Anadolu Kadıaskeri Sinan Efendi Hakkında Yapıları Tahkikat ve Bunun : انظـــر - (۲۲۱) İlmiye Teşkilâtı Bakımından Önemi", İslâm Tetkikleri Dergisi, VIII, İstanbul 1984, s. 205-218.

M. İpşirli, Osmanlı İmparatorluğu'nda Kadıaskerlik Müessesesi, التعرف على بعض النماذج أنظر: (۲۲۲) – للتعرف على بعض النماذج أنظر: (۲۲۲) أstanbul 1982, (رسالة علمية لم تطبع), s. 154-57.

وفي المراسم والاحتفالات المهمة كان مدرسو المدارس ذات المستوى الرفيع يشاركون فيها بالأزياء الخاصة بهيئة رجال العلم. ولهم عند الخطاب ألقاب يُخَاطَبون بها، مثل: "أعلم العلماء المتبحرين ..الخ"(٢٢٣).

كما كان يحدث أن يُعزل المدرس من وظيفته عزلاً نهائياً قبل إتمام مدته المعتادة، ويجري التحقيق معه عند ثبوت بعض التهم، مثل ضعف كفاءته العلمية وتغييه عن الدروس، وعدم انسجامه مع شيخ الاسلام وقاضي العسكر والقاضي والمتولي وغيرهم من الإداريين(٢٢٤). وكل هذه الاجراءات كان يتولاها جميعاً قاضي العسكر حتى القرن السابع عشر، ثم لم تلبث أن تحولت الاجراءات الخاصة بكبار رجال الهيئة العلمية [الموالي] بعد ذلك إلى شيخ الاسلام.

والمعروف أن لمدرس المدرسة مساعد يعاونه في تكرار القاء الدروس على الطلاب، يطلقون عليه اسم "معيد"، ويتقاضى أجراً يومياً قدره في الغالب خمس اقجات.

رابعاً - النظام القضائي

## ١- الهيئة القضائية

كان دأب الدولة العثمانية منذ عهدها بالامارة أن تُعيِّنَ قاضياً على الأماكن بعد فتحها مباشرة، بغية الفصل في الخلافات بين الناس، وتحقيق العدالة. وقد استقر هذا النهج في تقاليد الفتح عند العثمانيين حتى أصبح فتح أحد الأماكن ودخوله النهائي تحت السيادة العثمانية لا يكتمل إلا بتعيين قاض وصوباشي عليه(٢٢٥).

و لاشك أن الدولة العثمانية استفادت إلى حد بعيد من الدول التركية والاسلامية السابقة عليها في نظام القضاء وغيره من النظم الأخرى، إلا انها استطاعت مع مرور الوقت أن تضع نظاماً خاصاً بها، وأجرت عليه من خلال الفرمانات والقوانين التي كانت تصدر من حين لآخر تعديلات وتصحيحات. وتتوزع الهيئة القضائية العثمانية على ثلاثة مناطق، هي الروملي، والأناضول ومصر. فقد كان القضاء والقضاة في منطقة الروملي تحت إدارة قاضي عسكر الروملي، أما

<sup>(</sup>۲۲۳) - منشآت السلاطين ، جـ ١، ص ١١

أpşirli, a.g.e, s. 157-58. : كلأمثلة على ذلك أنظر (٢٢٤) – للأمثلة على ذلك

Kemal Paşazâde, *Tevârih-i Al-i Osman*, VII. Defter, (nşr. Ş. Turan), Ankara 1957, s. 191; - أنظـر: (۲۲*٥*) Halil İnalcık, *The Ottoman Empire The Classical Age, 1300-1600*, London 1973.

قضاء الأناضول ومصر وقضاتهما فكانوا تحت ادارة قاضي عسكر الأناضول. وهذه التقسيمات هي التي تشكل جهاز قضاء العسكر خارج مركز الدولة(٢٢٦).

وكان قاضي عسكر منطقة الروملى رغم أنها أقل من منطقة الأناضول من حيث المساحة وعدد الأقضية [جمع "قضاء" في التقسيمات الادارية] التي تضمها يتقدم درجة على قاضي عسكر الأناضول. ورغم اجراء التغييرات من حين لآخر على عدد الأقضية في الروملي وعلى حدودها فان أقضيتها كانت تسع درجات، بينما كانت أقضية الأناضول عشر درجات وأقضية مصر ست درجات، واستمر هذا الوضع زمناً طويلاً.

وكانت درجات القضاء في منطقة الروملي تتدرج من أعلى إلى أسفل على الندو التالي(٢٢٧):

رتبهٔ سته (ستهٔ روملی)، رتبهٔ اولی، رتبهٔ قریب (قریب اولی)، رتبهٔ ثانیه، رتبهٔ ثالثه، رتبهٔ اینابختی، رتبهٔ اگری، رتبهٔ چلبی، رتبهٔ چناد (۲۲۸).

أما درجات قضاء الأناضول فكانت من أعلى إلى أسفل على النحو التالي(٢٢٩):

سته (سته اناضولی)، مُوصلِه، ثانیه، ثالثه، رابعه، خامسه، سادسه، سابعه، ثامنه، تاسعه. أما مناصب القضاء في مصر فكانت ست درجات هي (٢٣٠): سته (سته عصر)، موصله، ثالثه، رابعه، خامسه، سادسه.

وينقسم القضاة من حيث المستوى إلى قسمين؛ فهناك صغار القضاة [على الأقضية والسناجق]، وهناك كبار القضاة [على المولويات]. وكان قضاة الأقضية يتولون إدارة الشئون القضائية والادارية والبلدية باعتبارهم رؤساء على المناطق الموجودين فيها. وعلى الرغم من

<sup>(</sup>٢٢٦) - يلاحظ أن منطقة القرم وشمال أفريقيا في القرن الثامن عشر كانتا في أمر القضاء تابعتين لقاضي عسكر الروملي. (Gibb-Bowen, islamic Society and the West, II, London 1957, s. 122.)

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 92. : انظر (۲۲۷)

اده (۲۲۸) - في عام ۱۰۷۸هـ (۱۳۱۷–۲۹) قام قاضي عسكر الروملي عبد القادر سناني افندي بأمر من شيخ الاسلام منقاري زاده يحيى افندي بتشكيل هيئة من كبار القضاة لاعادة تنظيم القضاء في الروملي، وعلى ذلك تم تحديد محاكم الروملي الله. M. Özergin, "Rumeli Kadılıklarında 1078 Düzenlemesi", İsmail Hakkı باثنتي عشرة درجـــة. أنظــر: Uzunçarşılı Armağanı, Ankara 1975, 253-254.

<sup>(</sup>٢٢٩) – مكتبة اتاتورك، مخطوطات البلدية، رقم (B. 13) ورق ٣٣ ب – ٣٦ أ

<sup>(</sup>۲۳۰) – نفسه.

صعوبة التعرف على الرقم القاطع لمناصب القضاء في الروملي والأناضول بسبب التغييرات المستمرة فالمعروف أن هذه المناصب كانت تزيد على ألف منصب.

وكان قضاة العسكر منذ بداية عهد الدولة حتى أواخر القرن السادس عشر مخولين وحدهم بمنح كافة مناصب الهيئة العلمية، ثم انتقات بعد ذلك مهمة منح المناصب العالية منها إلى مشايخ الاسلام، بينما تُرك أمر توجيه المناصب الأقل في الدرجة التي تشكل الغالبية لقضاة العسكر.

### ٢ - تعيين القضاة وعزلهم

كان الطالب الذي قضى مدة التعليم في المدرسة ثم تخرج ونال حق الملازمة – عندما يريد الحصول على وظيفة في منطقة الروملي – يتوجه إلى قاضي عسكرها، فيسجل اسمه في "دفنتر المطالب" ثم ينتظر دوره في التعيين، بينما يتوجه من يريد العمل في الأناضول إلى قاضي عسكر الأناضول. وكانت العادة في اجراءات تعيين وترقية ونقل وعزل المدرسين والقضاة وغير ذلك من الأمور أن يجري تسجيلها في دفاتر تعرف باسم "روزنامه"، فكانت هي الأساس عند ظهور أي خلاف(٢٣١).

وبعد أن يتقرر في الديوان الهمايوني تعيين القاضي أو المدرس، ويُعرض أمر التعيين في نهاية اجتماع الديوان على السلطان، ويصبح الأمر قاطعاً، كان يقوم قاضي العسكر بكتابة بيورلدى [= أمر] تعيين مختصر للشخص المرشح، يتضمن تاريخ بداية الوظيفة، ومدتها والأجر المقرر لها(٢٣٢). ثم يقوم الصدر الأعظم هو الآخر باحالة الاجراءات إلى القلم ليتولى كتابة "الرؤس والبراءة". وكانت تنص البراءة على أسس التعيين بخطوطها العريضة. بينما كانت تنص كتب القوانين (قانوننامه) بشكل واضح على صلاحيات القضاة ومسئولياتهم. فنرى ذلك في قانوننامة التوقيعي، حيث تقول عن القضاة: "إنهم يتولون تنفيذ الأحكام الشرعية، ويتتبعون الأقوال المختلف فيها عن الأثمة الحنفية، ويعملون بالأصح منها. ويقومون على أمر تحرير السجلات والصكوك، وتزويج الصغار، وقسمة مواريث الرعايا، وضبط أموال اليتامي والمفقودين وعزل ونصب الوصي والنائب، وتحرير عقود النكاح، وتنفيذ الوصايا وسائر الأمور الشرعية" (٢٣٣).

<sup>(</sup>۲۳۱) - للتعرف على فتوى أبي السعود أفندي في هذا الموضوع، أنظر: فتاوى كتاب أدب القاضي، مخطوط بمكتبة بايزيد، قسم ولى الدين افندي رقم ١٤٦٦، ورق ٢٧٥ أ.

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 91; Süleymaniye Ktp. Şehid Ali Paşa, انظر نموذجين على ذلك في: (٢٣٢) - أنظر نموذجين على ذلك في: مودجين على ذلك في: مودجين على ذلك في: مودجين على ذلك في: (٢٣٢)

<sup>(</sup>٢٣٣) - أنظر: قانوننامة التوقيعي عبد الرحمن باشا، ص ٥٤١.

ويطلق على المدة التي يقضيها القاضي في الوظيفة اصطلاح (مدت اتصال) أو (زمان اتصال)، بينما يطلق على المدة التي يقضيها خارج الوظيفة اصطلاح (مدت انفصال) أو (زمان انفصال). فقد كان تعيين القضاة لمدة محددة، تقررت في المحاكم الكبرى لمدة عام واحد، بينما كانت في محاكم الأقضية لمدة عامين أو لعشرين شهراً.

ويختلف قضاة الأقضية عن قضاة السناجق والايالات من حيث الوضع القانوني والصلاحيات والمسئوليات، فقضاة الأقضية كان يقوم بكافة الأمور الوظيفية الخاصة بهم قاضي العسكر، وتخول لهم كافة الأعمال الادارية والقضائية والبلاية وغيرها في القضاء [الوحدة الادارية] الذي يجري تعيينهم عليه. أما قضاة السناجق والايالات فقد كانوا من حيث الوضع القانوني على مستوى المولويات (مولويت)، ويعملون في الوحدة الادارية المعينين عليها بالتعاون مع أمراء السناجق والبكلربكيين الذين هم رأس الادارة في تلك الوحدات.

وإذا وضعنا في الحسبان أن القسم الأعظم من الكثافة السكانية في الدولة العثمانية كان يعيش خارج المدن لأدركنا بسهولة أهمية محاكم الأقضية ومكانتها في الادارة.

ونظراً للأعمال الكثيفة المضنية في الأقضية والمسئولية التي تتطلبها فقد كان يساعد القاضي في القيام بواجباته عدد كبير من الموظفين، يتبعونه بشكل مباشر أو غير مباشر، ويكونون مسئولين أمامه. والموظفون التابعون له مباشرة هم: النائب والقسّام والمحتسب والمعمار والكاتب والمُحْضير [الشرطة القضائية] والترجمان [في المناطق ذات العناصر العرقية المختلفة] والإمام والراهب والحاخام [في الشئون القضائية والتشريعية على مستوى الحي] وعدد من السعاة والفراشين. وقد يتضاعف عدد الموظفين للوظيفة الواحدة تبعاً لحجم القضاء ومقدار العمل فيه. أما الموظفون المسئولون أمام القاضي عن أعمالهم والمكلفون بعرضها عليه في فترات معينة فهم: المتولي ووكيل الحرفيين (اصناف كتخداسي) والصوباشي والسباهي وغيرهم ممن كانوا مسئولين عن ادارة فئة أو وحدة إدارية معينة.

# ٣- المحاكم الكبرى (مَولُوبيَّت)

تنقسم المحاكم من حيث المستوى إلى قسمين، محاكم للأقضية الكبيرة والصغيرة، ومحاكم للسناجق والايالات. ومحاكم السناجق والايالات التي تمثل المجموعة الثانية كانت في الغالب على مستوى المولويات؛ أي التي يتولى القضاء فيها مدرسو المدارس العالية (كبار مدرسين) وكبار القضاة.

وتدلنا قانوننامة الفاتح على أن موالي الصحن (صحن مُلاَّلرى) ومدرسي الداخل والخارج كانوا على مستوى الـ "مولويت". فعقب انشاء مدارس السليمانية كان التفكير ان تكون وظائف التدريس في "موصلة السليمانية" وما فوقها على مستوى المولوية. وهذا التصنيف في الدرجات إنما يكشف عن الأهمية في الانتقال الأفقي من التدريس إلى القضاء.

والمولويات درجات هي من الأسفل إلى الأعلى: الدَّوْرية (دَوْريه)، والمَخْرَج (مخرج)، والبلاد الخمسة (بلادِ خمسه)، والحرمان الشريفان. ثم يأتي بعد ذلك قضاء عاصمة الدولة ومقر العرش (استانبول)، ثم قضاء العسكر. وهذا الترتيب الذي تكشفت جوانبه جيداً منذ القرن السابع عشر قد استمر حتى نهاية الامبراطورية. وكانت تنقسم المولويات من حيث الرواتب إلى قسمين؛ فهناك مولوية راتبها قدره ٣٠٠ اقجه، واخرى راتبها ٥٠٠ اقجه. وكان التعيين على كافة المولويات يجري اعتباراً من النصف الثاني من القرن السادس عشر بطلب من شيخ الاسلام إلى الصدر الأعظم، الذي يعرض الأمر على السلطان، ويحصل على موافقته.

وكانت مدة العمل في المولوية محددة بعام واحد، وكان القاضي الذي يمضي مدته المحددة في مولوية من المولويات (مدت عُرفيه) ينفصل عنها ليصبح مرشحاً في الوقت نفسه للتعيين في المولوية التي تليها في الدرجة وحاملاً لرتبتها (پايه لي).

وقد نصت حولية الهيئة العلمية (علميه سالنامه سي) لعام ١٣٣٤هـ (١٩١٦م) (ص ٥٥١٠٢) على رتب العاملين في وظائف الدولة المختلفة من المستوى الرفيع، ووضعتها على النحو
التالي: رتب المولويات التي تلي قضاء عسكر الروملي وقضاء عسكر الأناضول، ورتب
استانبول [٣٥ شخصا]، ورتب الحرمين الشريفين [٢١ شخصا]، ورتب البلاد الخمسة [٢٧ شخصا]، ورتب المخرج [٢٧١ شخصا]، وموالي الدورية [دوريه مواليسي] [٥٠ شخصا]،
وأصحاب رتبة أدرنة المجردة [٣٦١ شخصا]، وأصحاب رتبة إزمير المجردة [٣٩٩ شخصا].
وهذا يدلنا على أن مجموع أصحاب رتب المولوية يبلغ ٨٨٨ شخصاً. وهؤلاء الأشخاص هم الذين يتولون العمل في مختلف الوظائف العلمية والقضائية والدينية داخل عاصمة الدولة

وأخذت تعيينات الهيئة العلمية تنتقل كلها منذ القرن السابع عشر إلى شيخ الاسلام، وظهر فيها نهج إجرائي ثابت؛ فكان يقوم شيخ الاسلام بكتابة طلب يُعرف باسم "الاشارة العالية" أو "الاشارة"

ilmiye Salnâmesi, İstanbul 1334, s. 58-102. : انظر - (۲۳٤)

فقط (إشارتِ عاليه - اشارت) يبعث به إلى الصدر الأعظم بشأن الشخص المقرر تعيينه، ثم يقوم الصدر الأعظم بعرض هذا الطلب مع "تلخيص" منه على السلطان، وبعد أن يحصل منه على الخط الهمايوني [الفرمان] بالموافقة يرفقه بأمر منه (بيورلدى) في عبارة تقول: "أمر مع خط همايوني بشأن التعيين بموجب الاشارة" (اشارتلرى موجبنجه توجيه او لنمق باخط همايون بيورلدى)، ثم يرسل الأوراق إلى المشيخة لاجراء اللازم. وعلى ذلك يتحقق النهج الاجرائي في الخطوات التالية: أولاً - عريضة من طالب التعيين، ثانيا - اشارة من شيخ الاسلام، ثالثا - تلخيص من الصدر الأعظم، رابعاً - فرمان من السلطان، خامساً - أمر من الصدر الأعظم، سادساً - إعادة الأوراق إلى المشيخة لاستكمال اجراءات التعيين(٢٥٠).

# خامساً - رجال الهيئة العلمية (العُلَمَاء) في النظام البيروقراطي ١ - قضاة العسكر

تضم أجهزة الدولة العثمانية عدداً كبيراً من العلماء ذوي الصلاحيات من فئة رجال العلم، وهو الأمر الذي يقتضيه تركيب تلك الأجهزة والأسس التي تقوم عليها. وهذا التركيب الجد متداخل قد تشكل مع مرور الزمن. وكان قاضي بورصة هو أول مسئول من بين العلماء في أجهزة الدولة إبان قيامها، وهو الذي يمثل الشرع في أجهزة الدولة ورأس القضاة والمدرسين أذنك، والمرجع الأول لحل الخلافات الدينية والشرعية بين أهالي بورصة وبين أفراد الجيش. فلما زاد حجم العمل على كاهل القاضي وظهرت بعض مظاهر الخلل استحدثت الدولة وظيفة قضاء العسكر التي تعد واحدة من مؤسستين هما أهم المؤسسات في تشكيلات الهيئة العلمية، وكان ذلك عام ١٣٦٣م في بداية عهد السلطان مراد الأول. وعينوا على تلك الوظيفة قاضي بورصة خليل خير الدين باشا أول أفراد عائلة چندرلي وأحد العلماء البارزين آنذاك. وهناك بورصة خليل خير الدين باشا أول أفراد عائلة چندرلي وأحد العلماء البارزين آنذاك. وهناك (قاضئ لشكر) في الدول التركية المسلمة قبل العثمانيين وبين قضاء العسكر عند العثمانيين، إذ

<sup>(</sup>٢٣٥) - مثلاً عند تعبين قاض على استانبول قام شيخ الاسلام منقاري زاده يحيى افندي بكتابة "اشارة علية" الى الصدر الأعظم فاضل أحمد باشا جاءت على شكل: "يرجى أن تتكرموا على الداعي لكم مصطفى افندي المنفصل عن قضاء مكة المكرمة بقضاء استانبول". وعلى ذلك قام الصدر الأعظم بعرض الموضوع على السلطان من خلال (تلخيص) كتبه، وبعد أن حصل من السلطان محمد الرابع على خطه الهمايوني كتب على ورقة الطلب المقدمة من شيخ الاسلام عبارة: "ببورلدى بخط همايوني" مؤرخ في ٢٥ ذي القعدة ١٠٨٣هـ، ثم أرسل ذلك إلى شيخ الاسلام لانهاء اجراءات التعيين، أنظر الأرشيف العثماني (Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 182-83).

أسسوا هذا المنصب بما يوافق تركيب الدولة من حيث الأساس، فتطور عندهم بناءاً على ذلك. وتدلنا كلمة (عسكر) التي يحتويها اصطلاح قضاء العسكر على الهوية التي يتميز بها هذا الجهاز، فعند تشكيله قبل ما يقرب من ثمانين عاماً على تأسيس مشيخة الاسلام كان القصد هو مواجهة احتياجات الجنود والعسكريين.

وتتوزع أعمال الجهاز بين أمرين أساسيين، هما ادارة الأجهزة التعليمية والقضائية، وتلبية الاحتياجات القضائية بين أفراد الجيش وفئة العسكريين [الاداريين] في الحرب والسلم، وحل خلافاتهم والنظر في دعاواهم. كما كان يتولى بالاضافة إلى ذلك إصدار الفتاوى السياسية والادارية، إما لتأييد شيخ الاسلام أو بدلا منه نتيجة لبعض الأسباب(٢٣٦). ولما أدركت الدولة العثمانية أن منصب قاضي العسكر الوحيد لن يستطيع بمفرده أن يتغلب على هذه المسائل، ولا سيما مع حركات الفتح المستمرة، واتساع أراضي الدولة في الروملي والاناضول، استحدثت منصباً ثانياً لقضاء العسكر عام ١٨٤١م، في أواخر عهد السلطان محمد الفاتح. ولما اتسعت الفتوحات في الشرق على أيام السلطان سليم الأول استحدثت الدولة منصباً ثالثاً عام ١٩٢٢هـ البتليسي. غير أن الدولة لم تلبث أن ألغت هذا المنصب الأخير، واقتصر الأمر على قضاء عسكر الروملي وقضاء عسكر الأناضول، واستمرا حتى نهاية الدولة العثمانية.

وكان لكل من قاضي عسكر الروملي وقاضي عسكر الأناضول موارد للدخل جد كثيرة، وتشكل في مجموعها مبلغاً كبيراً؛ إذ كان يحصل الواحد منهما من ميزانية الدولة على راتب يومي يزيد قدره عن خمسمائة اقجه، ويتقاضى قسماً من مواريث فئة العسكريين [الاداريين]، ورسوماً على التعيينات التي يقوم بها للقضاة والمدرسين، وما يحصل عليه من الهدايا والهبات من الموظفين الجدد. أما في حالة عزل قاضي العسكر فكان يحصل إما على راتب للتقاعد من خزانة الدولة، أو على مورد يدر دخلاً (آرپه لق). وكان قاضي عسكر الاناضول يتصدر مكانة في التشريفات [البروتوكول] تأتي بعد مكانة قاضي عسكر الروملي، غير أن اتساع رقعة الأراضي الواقعة تحت مسئوليته جعلت موارده المالية أكثر بكثير من موارد نظيره.

<sup>(</sup>٢٣٦) – من الأمثلة البارزة على ذلك أن السلطان عثمان الثاني استفتى شيخ الاسلام اسعد افندي لقتل أخيه الأمير محمد فلم يعطه الفتوى فحصل عليها من قاضي عسكر الروملي طاشكوبري زاده كمال الدين افندي وقتل أخاه.

ومنصب قضاء العسكر من المناصب ذات الجهاز المتشعب على نطاق البلاد؛ وكان من اكثر الأمور التي ينشغل بها قضاة العسكر مشاكل أجهزة القضاء والتدريس الواقعة في شتى انحاء البلاد، ابتداءاً من العاصمة نفسها وحتى أصغر التجمعات السكانية. فكان يضطلع بهذا العبء الثقيل ما هو قائم من أجهزة تابعة له في العاصمة وفي خارجها. ونظراً لأن قضاة العسكر كانوا من الأعضاء الأصليين وذوي النفوذ في الديوان الهمايوني الذي يمثل أكبر الأجهزة صاحبة القرار في الامبراطورية فقد كان ذلك من الأمور التي ضاعفت من صلاحياتهم ومسئولياتهم. وهناك العديد من الأحكام في كتب القوانين (قانوننامه) حول صلاحيات قضاة العسكر. وقد نصت قانوننامة السلطان الفاتح على أن قاضي العسكر هو صاحب منصب من ثلاثة تحوز صلاحية إصدار الاحكام وتوجيه الأوامر (بيورلدي) باسم السلطان، فهم مخولون باصدار الاحكام المتعلقة بالأمور الشرعية(١٣٧٧). وكانت وظيفة قاضي العسكر في الديوان الهمايوني الافصاح عن رأيه في المسائل القانونية، وخاصة الشرعية منها، وتحمل مسئوليته في إدارة البلاد، ثم سماع الدعاوى التي تذخل ضمن اختصاصه في الديوان، والقيام فضلاً عن ذلك بتمثيل العلماء داخله. كما كان المعروضة عليه. وهو حكما ذكرنا – عضو أساسي في الديوان الهمايوني، وتأتي مرتبته في المعروضة عليه. وهو حكما ذكرنا – عضو أساسي في الديوان الهمايوني، وتأتي مرتبته في المعروضة عليه. وهو حكما ذكرنا – عضو أساسي في الديوان الهمايوني، وتأتي مرتبته في الديوان بعد الوزير، ويشارك في كافة المراسم والاجتماعات.

وكان لقاضي العسكر فريق متخصص من العاملين في الأجهزة المركزية يساعدونه بنظام منسق في الاضطلاع بهذا العبء الثقيل؛ فهناك (شرعياتجي وتذكره جي وقسام عسكري و وقايع كاتبي وروزنامه جي ومُحْضير ومطلبجي وتطبيقجي ومكتوبجي وكتخدا وميري كاتبي ..الخ). كما كان يحضر ديوانه الخاص شخصان من العلماء ممن جاءوا الي استانبول لقضاء فيترة الملازمة، يجلسان على جانبيه، أحدهما في اليمين ويسمى (سر لوحه يمين) أي زينة اليمين، والثاني على يساره ويسمى (سر لوحه يمين) الاستماع إلى الدعاوي (سر الوحه يمين).

<sup>(</sup>٢٣٧) - أنظر قانوننامة الفاتح، ص ٧٦.

شرآو حَه: تركيب فارسي بطلق على الزخارف والزينات الخاصة التي تتصدر أوانل المصاحف والمخطوطات. وهي هنا علم
 على قاضيين يجلسان على يمين ويسار قاضى العسكر حتى يتشاور معهما أثناء نظر القضايا المعروضة.

<sup>(</sup>٢٣٨) - للتعرف على التشكيل المركزي لقضاء العسكر بعد اعلان التنظيمات وعلى العاملين فيه أنظر سالنامات الدولة العثمانية (قسم المشيخة).

وابتداءاً من أواخر القرن السادس عشر أخذ يتضاعف نفوذ شيخ الاسلام أمام نفوذ قضاة العسكر، حتى أصبح أمر تعيين قاضي العسكر نفسه منوطاً بطلب من شيخ الاسلام. وفي القرن التاسع عشر دخل منصب قاضي العسكر ضمن كيان باب المشيخة [أي المشيخة الاسلامية]، واستمر بقاؤه حتى نهاية الدولة كمنصب ورتبة تمنح لرجال الهيئة العلمية(٢٣٩).

#### ٢- شيخ الاسلام

إن منصب شيخ الاسلام هو أحد منصبين هامين من مناصب الهيئة العلمية في نظم الدولة العثمانية. وقد ظهر بعد ١٢٥ سنة من قيام الدولة بتعيين المولى شمس الدين الفناري مفتياً عام ٨٢٨هـ (١٤٢٥م) على أيام السلطان مراد الثاني، ومع استقالة آخر وزارة عثمانية عام ١٣٤١هـ (١٩٢٢م) كان محمد نوري أفندي (ت ١٩٢٧) هو آخر مشايخ الاسلام العثمانيين، مما يعني أن مشيخة الاسلام استمرت قوية منذ عام ١٤٢٥م حتى عام ١٩٢٢م، أي لمدة ٤٩٧ سنة وحقبة نقرب من خمسة قرون، وتولى هذا المنصب خلالها ١٢٩ شيخاً، كان منهم من تولاه أكثر من مرة، حتى بلغ عدد تغيير المشيخات ١٨٥ مرة، حتى بلغ عدد تغيير

وقد ظهرت مشيخة الاسلام في البداية بشكل متواضع، ثم لم تلبث أن حظيت بالتقدير والاحترام، واز دادت أهميتها في القرن السادس عشر مع شيوخ من أمثال زنبيللي علي افندي (ت ١٥٢٦م) وابن كمال باشا (ت ١٥٣٤م) وابي السعود افندي (ت ١٥٧٤م)، وكانت صلاحياتهم محصورة في تعيين المفتين فقط، ثم أصبحوا ذوي صلاحية في إدارة كافة المولويات [أي مناصب التدريس والقضاء العالية]. وبفضل جهاز الافتاء تبوراً مشايخ الاسلام مكانة رفيعة من الناحية السياسية، فكان يُدعى شيخ الاسلام إلى الديوان الهمايوني عند الحاجة، على الرغم من انه ليس عضواً فيه (٢٤١)، كما كان في مقدوره أن يتوجه إلى الديوان لعرض أمر من الأمور (٢٤٢). فقد كان يحتل المكانة الثانية بعد الصدر

<sup>(</sup>٢٣٩) - للمزيد من المعلومات حول قضاء العسكر أنظر:

M. İpşirli, *Osmanlı İmparatorluğu'nda kadıaskerlik Müessesesi*, (رسالة علمية لم تطبع), İstanbul 1982.

<sup>:</sup> وهي الدراسة الشاملة، إلاً ثلاث رسائل علمية تناولته من جوانب مختلفة، وهي (٢٤٠) - لا يزال موضوع شيخ الاسلام بعيدا عن الدراسة الشاملة، إلا ثلاث رسائل علمية تناولته من جوانب مختلفة، وهي Repp, The Müfti of İstanbul, Oxford 1988; Ekrem Kaydu, Die Institution des Sheyh-ül-İslam im Osmanischen Staat, Erlanger 1971, (رسالة دكتوراه لم تطبع); İ.S. Sırma, L'Institution et les biographies des shah al-İslâm sous le règne du Sultan Abdülhamid II (1876-1909), Strasbourg 1973 (رسالة دكتوراه لم تطبع).

<sup>(</sup>٢٤١) - عندما ظهر عجز قاضيي العسكر في محاكمة الواعظ (المنلا قبض) داخل الديوان الهمايوني جرى استدعاء ابن كمال باشا شيخ الاسلام وسعدي چلبي قاضي استانبول لمحاكمته.

<sup>(</sup>٢٤٢) - مثل مجيئ شيخ الاسلام زنبيللي علي افندي الى الديوان ولقائه بالسلطان سليم الأول.

الأعظم في أجهزة الدولة، بل وهناك من السلاطين من جعل مشايخ الاسلام يتقدمون الصدر الأعظم نفسه. أما في عهد النتظيمات الخيرية وعندما اتخذت الدولة نظام "مجلس الوزراء" على الطريقة الأوربية كان شيخ الاسلام عضوا من بين أعضائه الوكلاء [الوزراء].

وكون مشايخ الاسلام غير أعضاء في الديوان الهمايوني الذي يمثل أكبر الهيئات صلاحية في الدولة العثمانية كان من الأمور التي ذهب المؤرخون في تأويلها مذاهب شتى، فالذين يدافعون عن الصبغة العُرفية في التشريع العثماني جعلوه دليلاً على صحة رأيهم. في حين أننا إذا تتاولنا الموضوع على مدى تطوره التاريخي لتبين لنا أن مشيخة الاسلام ظهرت في تاريخ يعتبر متأخراً كمنصب لافتاء السلطنة، وأن الديوان الهمايوني كان يضم بين أعضائه في البداية قاضياً واحداً للعسكر، ثم زاد العدد إلى اثنين فيما بعد، للاضطلاع بالقضاء الشرعي، وكانا منذ البداية عضوين في الديوان وركناً من أركانه الأساسية، وكان لكل مجال من يمثله ويضطلع بأموره، ومن ثم يمكننا القول إن التمسك بمحدودية عدد الأعضاء في الديوان جعلهم لا يرون ضرورة لاشتراك عضو آخر يكون مسئولاً ثانياً عن أمور القضاء الشرعي.

وكان شيخ الاسلام مسئولاً عن إدارة جهاز الافتاء وادارة شئون كبار المدرسين والقضاة المعروفين باسم "الموالي"، كما كان إلى جانب ذلك - وهو الأمر الذي زاد من نفوذه وجعله يحظى بتقدير الناس - رئيساً للعلماء، والمرجع الأكبر في الافتاء. ويأتي أغلب الفتاوى التي أصدرها مشايخ الاسلام في العبادات والمعاملات وأمور الحياة اليومية، أما الجانب الثاني فكان في شئون الحياة السياسية والادارية، وهو الجانب الهام الذي كان يثير الجدل بين الحين والآخر. وكانت مشيخة الاسلام التي عُرفت في الاصطلاح العثماني باسم (باب مشيخت) أو (فتواخانه) تضم عدداً كبيراً من موظفي الهيئة العلمية، يشتغلون بالأمور الادارية والعلمية والدينية، ثم يجعلونها جاهزة حتى يطلع عليها شيخ الاسلام. ويأتي على رأس هؤلاء الموظفين أمين الفتوى (فتوا أميني)، بينما كانت دور الافتاء في الايالات والسناجق والاقضية هي الأجهزة التابعة لمنصب المشيخة خارج العاصمة. وكما كان الشيخ على نفس الصلة مع الاداريين والأهالي حيث يعملون.

# ٣- نقيب الأشراف

استمر نسل الرسول (ﷺ) إلى اليوم من حفيديه الحسن والحسين أبناء السيدة فاطمة الزهراء رضى الله عنهم جميعا، وانتشروا في كافة أنحاء العالم الاسلامي. وعُرف أبناء الحسن باسم الأشراف، بينما عُرف أبناء الحسين باسم السادات. واحتراماً لمنزلة الرسول (ﷺ) حظى آل بيته باحترام كبير في شتى

انحاء العالم الاسلامي، وتبوأوا المكانة الرفيعة، وحصلوا على العديد من الامتيازات. وقد أطلق على النتظيم الذي يرعى أمور السادات والأشراف ويتولى رعاية شئونهم في المصطلح العثماني اسم "تقابة الأشراف" (نقابت اشراف – نقيب الأشرافاق) (٢٤٣). وكان هذا التنظيم قائماً في دول العالم الاسلامي قبل العثمانيين؛ إذ راينا الأسر الحاكمة السنية ازاء الموقف المنطرف من الأسر الشيعية الحاكمة مثل الفاطميين والبويهيين تعظم السادات والأشراف، وتقيم لهم الهيئات التي ترعى شئونهم، وتعترف لهم بالامتيازات.

وفي الدولة العثمانية وعلى أيام السلطان بايزيد الأول (يلديرم) جرى عام ١٤٠٠م تعيين السيد على نَطّاع لأول مرة ليكون نقيباً يرعى شئون السادات والأشراف، غير أن وقوع معركة انقرة عاق استمرار هذا التنظيم. فلما جاء السلطان بايزيد الثاني جرى تعيين السيد محمود عام ٤٩٤ ام نقيباً لهم من جديد، واستمر تنظيم نقابة الأشراف بعد ذلك حتى نهاية الدولة العثمانية.

وكانت تمنح نقابة الأشراف للسادات من رجال الهيئة العلمية، كما كان يحدث أن يحصل عليها قضاة العسكر ومشايخ الاسلام أيضا [شريطة أن يكون الواحد منهم سيداً أو شريفاً]. وكانت النقباء مكانة رفيعة في التشريفات [البروتوكول]. وكان السادات والأشراف يتزيون بزي خاص بهم، أهم ما يميزه العمامة الخضراء. وكانوا باعتبارهم زمرة ذات امتيازات يعافون مثل العسكريين من الضرائب ولا توقع عليهم العقوبات الشديدة.

وعلى الرغم من أن أعمال نقيب الأشراف لم تكن ذات حجم كبير إلا أنه كان يحظى بجهاز خاص، ويساعده في القيام بهذه الأعمال خارج العاصمة وكيل له في كل ايالة يُعرف باسم "قايمقام نقيب الاشراف" (نقيب الأشراف قايمقامي). وكان من أهم أعماله وأصعبها التأكد من هويات من يدّعون السيادة أو الشرافة كذباً وابطال حججهم. ويُطلق على الوثيقة التي يحصل عليها السيد أو الشريف لأثبات نسبه اسم "حجة السيادة" (سيادت حجتى)، ويجري تسجيل اسمه في دفاتر السيادة المعدة لذلك(٢٤٤).

#### ٤ - معلم السلطان

عُنيت الدول الاسلامية اكبر عناية بتعليم وتربية ولاة العهد والأمراء ورثة الحكم والسلطنة، فخصصت لهم أحسن المعلمين. وراعى العثمانيون أيضا هذه السنة بعناية؛ فكان ولى العهد عندما

d'Ohsson, Tableau Général de l'Empire Ottomane, IV., : للمزيد من المعلومات حول نقابة الأشراف أنظر: ... 459 vd.; Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 161-172

عوجد اليوم القسم الأعظم من تلك الدفاتر في أرشيف السجلات الشرعية باستانبول.

يصبح الجلوس على العرش من نصيبه يختار معلمه من ولاية العهد ليصحبه أثناء السلطنة، ويحظى ذلك المعلم بمكانة رفيعة في التشريفات(٢٤٥). أما إذا توفي المعلم الذي تعلم ولي العهد على يديه فكان يختار عند جلوسه على العرش واحداً من أشهر العلماء المعروفين آنذاك. ويمكننا من خلال الشقائق النعمانية وذيولها أن نعلم الكثير عن معلمي السلاطين العثمانيين. كما يمكننا من خلال التعرف على العلاقة التي كانت لبعض الحكام مثل السلطان محمد الفاتح والسلطان مراد الثالث وغيرهما مع معلميهم أثناء مدة ولاية العهد على العناصر المهمة التي تنطوي عليها تلك الوظيفة في تاريخ التعليم عند العثمانيين. وكان للاحترام الشديد الذي يكنه السلاطين العثمانيون لمعلميهم ما جعل البعض منهم يقدمونهم حتى على الصدور العظام في النشريفات والأعمال التنفيذية (٢٤٦).

# ٥- رئيس الأطباء (حكيمباشي)

وهو أحد رجال الـ (بيرون) داخل تشكيلات السراي العثماني، وواحد من فشة العلميين من حيث الأساس، وهو رئيس الأطباء في السراي ورئيس الأطباء المسلمين وغير المسلمين في كافة الممالك العثمانية، ورئيس الكحالين والجراحين، فهو المسئول عن تعيينهم وترقياتهم والتفتيش عليهم وعزلهم وغير ذلك. وكان يطلق على الحكيمباشي أيضا اسم (رئيس الأطبا)، ويُخاطبُ بالقاب تدل على معاني الطب والتداوي(٢٤٧). ويحصل رئيس الأطباء على أعلى الرتب مثل رتبة الدفتردارية وقضاء العسكر والوزراة. وفي أوائل القرن السابع عشر كان يعمل تحت إمرة الحكيمباشي ٢١ طبيباً مسلماً وما يزيد على ١٤ طبيباً يهودياً، أما هو فكان يحصل على راتب يومي قدره ٥٠٠ اقجه مع رتبة المولوية (مولويت)(٢٠٠). وابتداءاً من القرن الثامن عشر أخنت تتراجع درجة الحكيمباشي، وأصبح تعيينه بعد عام ١٨٣٦م يجري من بين موظفي الملكية [أي المدنيين] بدلاً من فئة العلميين، وتغير اسمه فاصبح عام ١٨٣٦م يجري من بين موظفي الملكية [أي المدنيين] بدلاً من فئة العلميين، وتغير اسمه فاصبح طبيب شهريارى) أي رئيس الأطباء السلطاني(٢٤٩).

# ٦- رئيس المنجمين (منجم باشي)

وكان هو الآخر من رجال الـ (بيرون) داخل تشكيلات السراي العثماني، وواحداً من رجال الهيئة العلمية، ومهمته عند العثمانيين هي العمل بالزيج لتحديد أشرف الساعات لجلوس السلطان

<sup>(</sup>٢٤٥) - يقرر الفاتح في قانوننامته (ص ٣٠-٣١) أن شيخ الاسلام هو رئيس العلماء، ومعلم السلطان أيضاً هو قائدهم، ومن المناسب أن ينزلهما الصدر الأعظم منزلة فوق منزلته، رعاية لهما، أما المفتي والمعلم فهما أعلى من الوزراء بكثير..." وهذا يدلنا على المنزلة الرفيعة التي يحظى بها معلم السلطان.

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 145-149. : المزيد من المعلومات أنظر: (٢٤٦)

<sup>(</sup>۲٤٧) – منشآت السلاطين، جـ ۱ استانبول ۱۲۷۵، ص ۱۲. (۲۵۸) – آننار : 530 م Souphetrome نظونوی مینال ۵۰۰ محمد کارسور ، ماروی ۱۸

Ayn Ali, *Risale-i vazife-horan*, s.94; Evliya Çelebi, *Seyahatname*,I, 530. : انظر الفرد (۲٤۸)

Uzunçarşılı, *Saray Teşkilatı*, 364-68; M.Tayyib Gökbilgin, "Hekim-bashi", *El* <sup>2</sup>, III, 339-40; أنظر: (٢٤٩) Nil Akdeniz, *Osmanlılarda Hekim ve Hekimlik Ahlakı*, İstanbul 1977

على كرسي العرش، واعلان الحرب، وتحرك الجيوش إلى الميدان، وتسليم الخاتم السلطاني للصدر الأعظم، وتنشين السفن، والمواليد، وأعراس الأميرات، وغير ذلك. كما كان من وظائفه تنظيم جداول التقويم تبعاً للنظام القمري في الممالك العثمانية، وإعداد الامساكية، والعناية بامور الرصد. وكان السلاطين العثمانيون يتلقون إشارات المنجمين بالتقدير بوجه عام؛ فقد صرص السلطان محمد الفاتح مثلاً على أن يتحرك لفتح استانبول في الساعة التي حددها المنجمون(٢٠٠). والمعروف كذلك أن بعض السلاطين العثمانيين مثل مصطفى الثالث كانوا لا يقومون بعمل من الأعمال إلا باشارة من المنجمين؛ والجدير بالذكر أن السلطان مصطفى الثالث أرسل سفيراً الى امبراطور النمسا فردريك الكبير، يطلب منه أن يرسل إليه عدداً من المنجمين المقتدرين في النمسا، فكان رد الامبراطور ذو المغزى الواضح أنه لا يوجد منجمون في بلاده، وأن العلم هو أعظم المنجمين. كما تدلنا المصادر التاريخية من ناحية أخرى على ان السلطان عبد الحميد الأول لم يكن يعبأ كثيراً بأقوال المنجمين أمنجمين.

# سادساً - مظاهر الضعف في جهاز الهيئة العلمية ومحاولات إصلاحها

## ١- الهيئة العلمية في القرنين السادس عشر والسابع عشر

استمر سلك الهيئة العلمية يسجل تقدماً منذ نشأة الدولة إلى عصر السلطان سليمان القانوني، حتى تشكل نظام خاص يتفق مع طبيعة الدولة العثمانية، سواء في موضوع الدرجات العلمية التي استقرت مع الزمن في المدارس، وسواء في الدرجات التي تقدمت في الجهاز القضائي في الروملي والأناضول ومصر، وعملية الترقي من درجة إلى أخرى وغير ذلك. إلا أن كل هذه التطورات جاءت معها - لاشك- بعدد من العوامل التي أضعفتها.

ويجمع المؤرخون على أن انحطاط المؤسسات العثمانية وتدهور تشكيلاتها الأساسية بدأ يظهر منذ النصف الثاني من القرن السادس عشر. وأدركت الدولة هذا الضعف فور ظهوره، فرأيناها تقوم – من ناحية – بارسال الفرمانات إلى المسئولين بلغة متزنة لافتة أنظارهم إلى هذا الضعف والتهاون في تطبيق القوانين، آمرة إياهم بالتمسك بالقانون القديم [أي ما كان معمولا به من قبل]. ومن ناحية أخرى نهض المفكرون والمثقفون ومؤرخو ذلك العصر للحديث عن التطورات السلبية في هذا المجال بلغة اكثر صرامةً وصراحةً، وكشفوا عن مخاوفهم وتحفظاتهم تجاه مستقبل البلاد.

Uzunçarşılı, Saray Teşkilatı, s. 369. : انظر – (۲۵۰)

Uzunçarşılı, *Saray Teşkilatı*, s. 370-71; Salim Aydüz, *Osmanlı Devletinde Müneccimbaşılık* : انظر) *ve Müneccimbaşılar,* İstanbul 1993, (رسالة ماجستير لم تطبع).

والواقع أنه يجب ضم هذه التنبيهات القادمة من جهتين إلى بعضها البعض والنظر إليها كرأي معاصر للأحداث، لأن الأمور التي كانت تنص عليها الفرمانات والمراسيم إنما هي أمور جرى التثبت منها اعتماداً على الآراء والشكاوى القادمة من جهات متعددة، ثم صيغت في شكل فرمانات وأوامر. ومن الممكن بعد الحديث عن آراء المؤرخين ومشاهداتهم أن نحدد النقاط التي أجمعوا عليها، والنقاط الأخرى التي اختلفوا حولها.

ويُعد كتاب "آصفناًمه" من أوائل الكتب التي تناولت النظم والتشكيلات العثمانية، ولم يتحدث فيه مؤلفه لطفي باشا (ت ١٥٦٤م) عن العلماء كثيراً، كما استخدم عبارات لا تدل كثيراً على الاطراء والمديح(٢٥٢). أما المؤلف طاش كوبري زاده احمد أفندي (ت ١٥٦١م) أحد أرباب هذه المهنة وأكثر الذين خدموا هذه الفئة بمصنفاته فقد ذكر شاكياً أن الرغبة القديمة في العلوم الشرعية والرياضيات ضاعت بين العلماء في المدارس خلال العقد الخامس من القرن السادس عشر، وأن مستوى العلم بوجه عام قد تدنى، ولم يعد أحد يقبل على قراءة كتب العلوم النظرية، وأن العالم بعد أن يقرأ كتب اليد البسيطة يتوهم أنه استكمل عدته (٢٥٣).

أما أشد الانتقادات الموجهة للعلماء في النصف الثاني من القرن السادس عشر فقد جاءت من مصطفى عالي الغليبولي؛ فقد دَرَسَ عالي حرفة العلميين، وحالة العلماء بوجه عام، ووضع انتقادات على ذلك في تاريخه المسمى "كُنْهُ الأخبار"، وفي كتابيه عن النظم: "نُصْحَةُ السلاطين" و "موائد النفائس في قواعد المجالس".

كما ذكر عالى أن العلماء الذين يعدُهم من العناصر الأساسية في الدولة والمجتمع قد تحولوا إلى رجال احتفالات ومراسم، ولهذا أداروا ظهورهم للمجالس المفيدة، وكشفوا عن فشلهم الذريع في تأليف الكتب، فلم يفلح أحد قط من العلماء في زمانه في وضع كتاب جاد، باستثناء أبي السعود أفندي، وأن المحسوبية وحماية المعاريف أصبحت هي الظاهرة السائدة على حرفة العلميين، وأن قضاة العسكر صاروا يقترفون المخالفات في تطبيق نظام الملازمة، وأن وظائف التدريس والقضاء صارت تُمنح بالرشوة. كما شرح عالى مسالب الامتيازات الممنوحة لعائلات رجال الهيئة العلمية وأبنائهم، وقال إن المدارس لم تعد تفي بوظيفتها، وأن العديد من المدرسين يحصلون على أجورهم

<sup>(</sup>٢٥٢) - والمدرسون والقضاة وكافة العلماء عامة يحسدون بعضهم بعضاً، فلا يجب تصديق ما يقوله الأول عن الثاني، والتحري عن مناصبهم والتشاور في ذلك مع رئيس العلماء" (آصفنامه، ص ١٦).

H. İnalcık, The Ottoman Empire, The Classical Age, 1300-1600, London 1973, s. 179 - أنظر: (٢٥٣)

من الأوقاف دون القيام بالتدريس، وأنهم حتى لو أقدموا على ذلك فلن يجدوا التلاميذ الذين يتلقون در وسهم(٢٥٤).

وظهر أيضا في ذلك العهد مصطفى السلانيكي [ت ١٦٠٠م تقريباً]، وذكر المكانة الهامة التي يحظى بها العلماء في المجتمع، وتحدث شاكيا آسفا عن ضرورة المتزام هذه الفئة التي تمثل الدين والعدالة بالاعتصام بالحق والصدق، وأن الواجب الأساسي عليهم هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومع ذلك فقد أصبحوا عاجزين عن آداء واجباتهم بسبب الأهمال والمتزاخي، وتركوا العديد من مجالس الخير بسبب تناحرهم على مكان الصدارة في التشريفات [البروتوكول]. كما تحدث أيضا عن الاضطراب والقلق الناشئين عن كثرة عزلهم وتعيينهم(٥٥٠).

أما حسن كافي أحد العلميين في أواخر القرن السادس عشر فقد ذهب مذهباً آخر، وعرض رأياً مختلفاً؛ إذ تحدث عن عجز العلماء في عصره، وضعف قدرتهم على القيام بواجبهم، ثم عزا ذلك إلى فئة الاداريين في عدم اكتراسهم بالعلماء والاستماع لآرائهم(٢٥٦).

وفي رسالتين بمثابة تقريرين قدمهما قوچى بك أحد المؤلفين المعروفين في القرن السابع عشر الى السلطان مراد الرابع والسلطان ابراهيم تحدث هو الآخر بالطبع عن العلماء، فذكر أن الدين والدولة لا يستقيم لهما حال إلا بالعلم، وأن العلم لا يقوى إلا بالعلماء، وأن السلاطين العثمانيين بذلوا من التقدير للعلماء ما لم يبذله حكام من قبلهم، وأن العلماء لم يقدروا ذلك حق قدره. كما ذكر أن كثرة عزلهم وانتشار الرشوة والمحسوبية بينهم كانت من الأمور التي أضرت كثيراً بهذه الحرفة، وتعرض قوچى بك للأضرار الناجمة عن التطبيقات الخاطئة لنظام الملازمة الذي هو عصب هذه الحرفة (۲۵۷).

وهناك – عدا ذلك – بعض الكتب المجهولة المؤلف وُضيعَت في تواريخ مختلفة خلال القرن السابع عشر عن تاريخ النظم العثمانية، وتعرضت بالقليل أو الكثير الجهاز الهيئة العلمية، وكشفت عن آرائها العامة فيه. ومن هذه الكتب "كتاب مستطاب" الذي أشار بوجه خاص إلى تعاطي الرشوة بين العلماء تحت اسم (بيشكش) و (هديه)، واحتمال أن تكون النتيجة من وراء ذلك هي انتشار عادة

Künhü'l-ahbâr, İ. Ü. Ktp. TY, nr. 5959, vr. 85b-90a; Mustafa Âlî Counsel for sultans of انظر: – (۲۰٤) – انظر: 1581: *Nushatü's-selâtîn* (nşr. A. Tietze), I, Wien 1979, s. 174-179; *Mevâ'idü'n-nefâis fī kavâ'idi'l-mecâlis*, İstanbul 1956 (tıpkıbasım), 28. bölüm, 102-109.

Selânîkî, *Tarih-i Selânikî*, (haz. M. İpşirli), İstanbul 1989, s. 87, 88, 717 - أنظر: (٥٥)

M. İpşirli, "Hasan Kâfî El-Akhisârî ve Devlet Düzenine ait Eseri: Usûlü'l-hikem fî nizâmi'l- انظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أنظر: -(۲۵۲) أن

Koçi Bey, Risale (nşr. Ali Kemali Aksüt), İstanbul 1939, s. 33-37. :انظر - (۲۵۷)

الإسراف وحب التتعم برغد العيش لدى كبار العلماء، وهو الأمر الذي شجع اكثر واكثر على انتشار الرشوة. أما "كتاب مصالح المسلمين ومنافع المؤمنين" فقد خُصص البابُ الأول منه للعلماء، فتحدث عن انتشار الفقر بينهم، وأن العديد منهم قد اضطر لهذا السبب أن يبيع كتبه، فوقعوا فريسة للجهل والفاقة، كما اقترح الكتاب أن تستفيد الدولة منهم، ولاسيما في المجالات الإدارية والعسكرية، وأشار إلى أن استخدام العلماء في تلك المجالات سوف تكون له فائدتان، الأولى هي تعيين أشخاص ذوي علم وديانة في الكوادر العسكرية والادارية، والثانية هي ضمان حصول العلماء على مورد لمعيشتهم. أما كتاب "حرز الملوك" فقد تعرض لسرقات الجهلة من القضاة ومعاملتهم السيئة للأهالي، وعدم اعتبار الناس للفتاوى التي يصدرها المفتون، كما تحدث عن ضرورة اختيار قضاة العسكر من الأشخاص المؤهلين لذلك، ثم تعرض للنقاط الأساسية في نظام التعليم المدرسي، مثل ضرورة مراعاة المدد المقررة للتعليم، ونظام التخرج (دانشمندلك)، ونظام الملازمة، والتدريس وغير ذلك(٢٥٨).

وتحدث أيضا كاتب چلبى العالم المشهور في القرن السابع عشر، فتعرض في مناسبات شتى للأزمة التي تعرضت لها المدارس العثمانية، والحياة العلمية بوجه عام، وذكر الأسباب التي أدت اليها، ووسائل علاجها. وتعرض في كتابه "ميزان الحق في اختيار الأحق" للموضوعات الفكرية والاجتماعية متناولاً ياها باسلوب ناقد، فحلل المشاكل التي تعاني منها المدارس العثمانية. إذ يرى أن المسيحية كانت دائماً في حالة صدام مع العلوم الفلسفية، بينما لم يرفض العالم الاسلامي تلك العلوم في أي وقت، بل على العكس قام بمحاولات التوفيق. وقد ناهض المسلمون في صدر الاسلام علوم الأجانب وأفكارهم خوفاً من زعزعة الايمان، فلما ترسخت أسس الاسلام بعد مدة أذن المسلمون بدخول كافة العلوم، وقاموا بترجمة وشرح علوم اليونان وفلسفتهم، وظهر من العلماء من عمل في هذا المجال، مثل الغزالي وفخر الدين الرازي وعلاء الدين الايجي وسعد الدين التفتاز اني والسيد الشريف الجرجاني. غير أن قصار النظر لم يدركوا المغزى من المنع في عهد الخلفاء والسيد الشريف الجرجاني. غير أن قصار النظر لم يدركوا المغزى من المنع في عهد السلطان الأوائل، فانكروا الفلسفة والعلم. وقد ظهر منذ عهود الدولة العثمانية الأولى حتى عهد السلطان سليمان القانوني علماء جمعوا بين الحكمة والشريعة. وكان السلطان محمد الفاتح قد وضع شرطاً للمدارس الثماني التي أقامها (صحن ثمان مدرسه لمرى) أن تُدرًس فيها حاشية التجريد وشرح المواقف وغيرهما. فلما جاء الذين خلفوه أبطلوا تدريس هذه الكتب بدعوى أنها "فلسفيات"، وانقطع المواقف وغيرهما. فلما جاء الذين خلقوه أبطلوا تدريس هذه الكتب بدعوى أنها "فلسفيات"، وانقطع

<sup>(</sup>۲۵۸) - الكتب الثلاثة الأخيرة نشرها يشار يوجل في كتاب بعنوان:

الطريق بذلك على تقدم الفكر. وكان هناك بعض العلماء القادمين من الايالات الشرقية ممن قرأوا على الطريقة القديمة، فوجودا الميدان خالياً أمامهم، وأدعوا لأنفسهم الغلبة. وأدرك بعض أرباب العلم هذا الموقف فبذلوا جهودهم لاعادة تدريس هذه المواد، بل وشجعوا طلابهم النابهين للاقبال عليها. ويحاول كاتب چلبى أن يشرح بالأمثلة الفرق بين المفتي والقاضي اللذين يعرفان علم الرياضيات، وبين من لا يعرف منهما(٢٥٩). وتعرض وهو يتحدث عن "علم الحكمة" في كتاب "كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون" لهذا الموضوع، وانتقد رفع دروس الحكمة والفلسفة من المدار س (٢٦٠).

# ٢- الهيئة العلمية من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين

استمرت جهود الاصلاح في نظم وتشكيلات الهيئة العلمية خلال العهود التالية أيضا، ولكن باسلوب مختلف قليلاً؛ فقد صدرت في أوائل القرن الثامن عشر عدة فرمانات سلطانية إلى المسئولين عن اصلاح نظم الهيئة خلال عهد السلطان احمد الثالث والسلطان محمود الأول. وتناولت هذه الفرمانات تلك الموضوعات التي جرى الحديث عنها بالشكل التقليدي خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر. ونحو أواخر القرن حاول السلطان سليم الثالث إجراء الاصلاح في كافة الميادين تقريباً؛ فاهتم بتشكيلات الهيئة العلمية وأعطاها الأولوية. ففي الفرمانات التي أصدرها خطاباً إلى قاضي العسكر حميدي زاده ومن بعده إلى شيخ الاسلام دُرّي زاده محمد عارف أفندي تعرض لمواطن الخلل في نظام القضاة والتدابير اللازم اتخاذها لذلك(٢٦١). ونلاحظ أن وجهات النظر وراء كل هذه الجهود ما هي إلاّ استمرار لوجهات النظر وراء كل هذه الجهود ما هي إلاّ استمرار لوجهات النظر القديمة بوجه عام.

ونلاحظ منذ عهد السلطان محمود الثاني أن النظرة إلى هيئة رجال العلم وإلى أدوارهم بدأت تختلف. وبتعبير أكثر وضوحاً فان هذا العهد هو العهد الذي أهملت الدولة فيه فئة أهل العلم، وبدأت تنتزع من أيديهم ما كان لهم من امكانيات واسعة حصلوا عليها، وتسترد مجالات النفوذ التي كانوا يسيطرون عليها. وكانت أكبر ضربة وبجهت إليهم في هذا الصدد هي اقامة نظارة الاوقاف الهمايونية (اوقاف همايون نظارتي) عام ١٨٢٦م، فاستحوزت هذه النظارة بالكامل على موارد الأوقاف التي كانت تستفيد منها هيئة رجال العلم إلى حد كبير، وعادت بالتالي تلك الأموال

Mîzanü'l-hak fî ihtiyari'l-ehakk, İstanbul 1306.: انظر – (۲۰۹)

Keşfü'z-zunûn an esâmi'l-kütüp ve'l-funûn, İstanbul 1941, s. 680 vd. : انظر (۲۲۰)

Uzunçarşılı, İlmiye, Teşkilatı, s. 254-60. : التعرف على محتويات تلك الفرمانات أنظر:

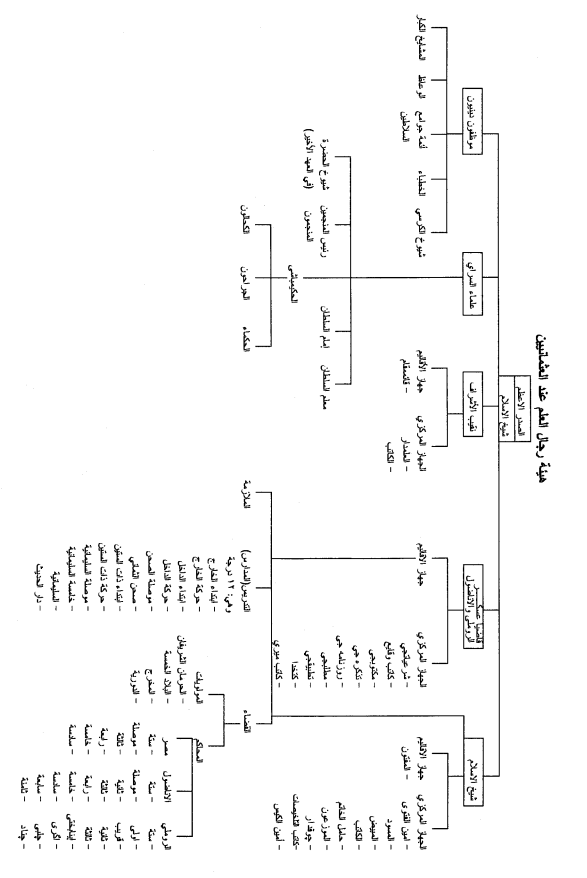
إلى خزانة الدولة. وتضررت كثيراً تلك المدارس التي كانت نتعيش على واردات الأوقاف، كما تضررت الخدمات الدينية الأخرى(٢٦٢).

وهذا العهد هو الذي سُلبت فيه المدارس [التقليدية] مواردها المالية، ولم تقم فيه محاولة جادة قط لتجديدها وتطويرها، بل على العكس تُركت على حالها، ورأت الدولة أن تقيم مؤسسات تعليمية بديلة على الطراز الأوربي. واستمرت تلك النظرة كما هي، إلا في بعض الاختلافات الصغيرة بعد عصر السلطان محمود الثاني، أي في عهد السلطان عبد المجيد والسلطان عبد العزيز والسلطان عبد الحميد الثاني. فقد قام السلطان عبد الحميد الثاني بوجه خاص بحملات ضخمة من أجل إقرار التعليم [الحديث] في الممالك العثمانية، ولم يبذل مع ذلك أي محاولة جادة في مجال التعليم التقليدي واصلاح حال القائمين عليه من فئة رجال العلم القدامي.

غير أن السلطان محمود الثاني والسلطان عبد الحميد قد استفاد كلاهما في الأعمال التي قاما بها من أهل العلم، ولاسيما من العلماء المبرزين، حتى يُقنعوا أفراد المجتمع بجدوى هذه الاجراءات وتكوين رأي عام يساندهما في هذا المضمار.

وبذل شيخ الاسلام خيري أفندي جهوداً ضخمة لاصلاح المدارس [التقليدية] في أوائل القرن العشرين، غير أنها لم تسفر عن شيء، نتيجة لقيام الحرب العالمية الأولى، وما أعقبها من كارثة تصفية الامبر اطورية.

B. Lewis, Modern Türkiye'nin Doğuşu (trc. M. Kıratlı), Ankara 1970, المزيد من المعلومات أنظـر: (۲۹۲) - (۲۹۲) s. 93-95; M. İpşirli, "II. Mahmud Döneminde Vakıfların İdaresi", Sultan II. Mahmud ve Reformları Semineri, Bildiriler, İstanbul 1990, s. 49-57.



# النظم الإدارية في عمد "التنظيمات الغيرية" وط تلاه

الفصل الأول الميكل الإداري في عمد التنظيمات

الجدير بالذكر أن القرن التاسع عشر هو عهد الاصلاحات الادارية، ومرحلة غيرت بوجه خاص المشهد البانورامي للتاريخ العثماني. فقد تميزت تلك الاصلاحات الإدارية باختلافها من حيث الشكل والمحتوى عن التطبيقات البراغمانية التي أجريت في الماضي. وأصبحت الادارة إذن واقعة تحت تأثير فلسفة معينة، أي تأثير الفلسفة العصرية على النظام البيروقراطي، مما يقضي بتحقيق اصلاحات ادارية تقترن بترتيب قانوني جديد. والخلاصة أن إصلاحات عهد التنظيمات في القرن التاسع عشر جاءت معها إلى مسرح التاريخ التركي الاسلامي بروح جديدة تدرك قيمة القانون وعملية التكييف القانوني. ولهذا السبب مر التاريخ العثماني في القرن التاسع عشر بعملية رومنة أو لوتنة nomanisation جزئية في الحياة التشريعية. ولكن يجب القول هنا دون تردد أننا أمام توليفة synthése في المؤسسات التشريعية والاجتماعية، وأمام عصر اجتهاد حديد.

وقد جاء في ديباجة فرمان التنظيمات أن الدولة تعيش أزمة متفاقمة منذ مائة وخمسين سنة. وتمثلت تلك الأزمة داخل مشاعر الانسان العثماني في ضياع أراضي الدولة، بينما تمثلت أمام الإدارة في مجموعة معقدة من المشاكل التي تراكمت عن المؤسسات التقليدية في الدولة والمجتمع، تلك المؤسسات التي تهالكت حتى عجزت عن القيام بوظائفها. صحيح أن الاداريين العثمانيين اجتهدوا بين الحين والآخر في وضع بعض الترتيبات المهمة، وبعض المبادئ الجديدة على مدى المائة والخمسين عاماً الماضية في المجالات المالية والادارية، وفي النظم العسكرية ونظم الأراضي، ولكن كان الأمر يحتم وصع تنظيم متكامل، بل والأهم من ذلك هو وصع علية تقنين جديدة codification تستلهم النظام الأوربي.

وتشكل الاصلاحات الادارية في القرن التاسع عشر كلاً لا يتجزأ، إذ نلاحظ أولاً أنهم - في الوضع الرأسي للاصلاحات - لم يكتفوا بتناول جوانب معينة من الادارة، بل كانت هناك عملية تنظيم مركزية، ونظرة شاملة لكل شيء؛ فقد شمل التنظيم كافة فروع الادارة المدنية والعسكرية، بل والحياة الاجتماعية على نطاق الدولة. وارتبطت الكوادر الادارية ببعضها البعض، كلاً لا يتجزأ من خلال تدرج وظيفي hièrarchic يضمن لها التنقل الافقي، ثم يجري بناءاً على ذلك إقرار الرتب. ولكي يقضي الموظفون الذين ستستخدمهم الدولة في الادارة المركزية مرحلة تعليم معينة كانوا -إلى جانب العملية التعليمية داخل الوظيفة نفسها- يهتمون باقامة المؤسسات التعليمية الأكثر عصرية من ذلك، ويكرسون الجهد الاكبر لتنظيم التعليم العصري بعيداً عن نظام المدرسة التقليدية. ولكن يجب الإشارة فيما يتعلق بالتعليم الحقوقي إلى أن "مدرسة الحقوق" الحديثة ظلت -

من حيث كيفية التعليم وتنشئة القضاة – في مستوى تعجز معه عن مضارعة مدرسة النواب أو "مدرسة القضاة".ومن أهم الجوانب في التنظيمات أيضا هو المركزية المالية. صحيح أنه لم تستكمل عملية تنظيم مالي مركزي حتى انهيار الامبراطورية، ولكن تجدر الإشارة إلى أنه كان يجري إعداد ميزانية مركزية قبل أن ينتهي عمر الامبراطورية "تمثل في الارتباط بقانون ميزانية". وكانت رواتب الموظفين قد أنيطت بقانون لتنظيم الرواتب يضمن لها معياراً قياسياً ويضبطها بما تقضى به حقوق التوظيف.

وجرى في القرن التاسع عشر تنظيم إدارة الولايات على أسس مركزية، فأنيطت بنظام تدرج في الوظائف أفقى، وتشكلت الأجهزة الادارية. وتغير في البداية اسم الوحدة المعروفة بالإيالة إلى ولاية، وتُركت إدارتها للولاة، وجرى إقرار الرؤساء المُلكيين [المدنيين] في الألويــة والأقضيــة أيضا، وتحديد الأجهزة الادارية. صحيح أن هذا التنظم تطور بدأ إجبارياً منذ عهد السلطان محمود الثاني، ولكنه كان يستند على تجربة بيروقراطية تاريخية، وعلى مستجدات كانت محل إعجاب، وليس -كما اثبت خطأ في ادبياتنا- على النموذج الفرنسي، ومحاكاة النظام البونابرتي بشكل خاص(١). وهذا المجال هو الذي شكل الأسس التي بنيت عليها الإدارة في تركيا، كما شكل أيضا أسس الحكم التي قامت في الدول التي انفصلت عن الامبر اطورية. والواقع أن المركزية في عهد التنظيمات الخيرية إنما ترجع إلى وجود المؤسسات المختلفة على امتداد التاريخ العثماني. فقد كان الاداريون خارج العاصمة يأتون في العهود السابقة من السلك العسكري والسلك المدنى على السواء، وكان مشيرو الجيش في المناطق المختلفة من أراضي الامبراطورية من "حَمَلة رتبة الوزارة" أيضا، ولكنهم كانوا يقومون بمهامهم في مركز المنطقة التي تربط عدة ولايات "في مركز الفيلق"، وليس في منطقة الولاية وحدها. كما كانت هناك مؤسسة أخرى اقتضتها الادارة في القرن التاسع عشر، ألا وهي إدارة المدن، أو بمعنى أصح هي إدارات البلديات التي لازالت تكافح حتى اليوم للاستحواذ على حكم المدن. والبلديات، أي الادارات المحلية، مع ما فيها من جوانب إيجابية فهي بسلبياتها ومشاكلها ميراث انتقل الينا من القرن التاسع عشر.

وكانت الادارة العثمانية قبل القرن التاسع عشر تعتمد على آلية مهمتها توفير الحماية وحفظ الأمن، ومن ثم جمع الضرائب، فلم تكن تقنيات ذلك العصر تسمح بفعالية تتعدى ذلك. كما كانت

<sup>(</sup>۱) – تجمع الآراء اليوم على أن التنظيم الاداري في فرنسا الثورة واسلوب عمله هو الى حد كبير ما كان موجوداً في فرنسا

A. de Tocqueville: l'ancien régime et la révolution, "Introduction" الملكية، أنظر مقدمة هذا الكتاب:

J.P. Mayer, Paris, Gallimard 1967.

الادارة العثمانية التقايدية تلعب عدا هذه الوظيفة الأساسية دوراً رقابياً وتنظيمياً إلى حد ما في الحياة الاقتصادية والاجتماعية؛ فالرقابة على نقابات التجار والصناع، وتأمين إعاشة استانبول، والرقابة على أعمال البناء وتنظيمها إنما هي جهود من ذلك القبيل. وكان المجتمع العثماني القديم قد أقام في مجالي الصحة والتعليم نوعاً من التنظيمات ذات النفع العام anonyme؛ ومن ذلك المؤسسات الخيرية العديدة والأوقاف. غير أن إقامة الفروع والشعب التي تتولى هذه المهام بشكل منظم داخل الإدارة، وتعمل عليها بشكل مستمر لم تظهر إلا في القرن التاسع عشر. ويمكننا هنا أن نقدم المثال الايضاحي على ذلك؛ ففي عهود العثمانيين الماضية كان أمر العناية بقنوات المياه وترميمها في الحجاز منوطاً بعدد من الأوقاف وخزانة الدولة معاً، كما كان يوجد على طريق الحج مؤسسات وأوقاف تُعنى بصحة الحجاج. أما في القرن التاسع عشر فقد تحولت الدولة إلى وضع نظام المحاجر الصحية على طريق الحج، وكانت هذه المحاجر جزءاً من تنظيم صحي شمل كافة الممالك العثمانية، وأدارت الدولة عملية تنظيم جديدة في المجال الصحي، حتى وإن

فالدولة في القرن التاسع عشر هي التي تقيم المدارس، بل وهي التي تشرف حتى على مدارس الجماعات غير المسلمة، وتُصدّق على برامج التدريس فيها، وتضع ضمن هذه البرامج دروساً للغة التركية والتاريخ العثماني، وتُعيِّن لها المدرسين. ومن ثم لم يعد تنظيم العملية التعليمية شيئاً يُترك لعمل خيري بسيط، أو لوقف من الأوقاف يتولاه. وحرصت الدولة على الدعم المادي للطالب وتجهيزه، لاسيما بعد اجتيازه مرحلة التعليم الأولي. ومن الصعب علينا أن نجد دولة معاصرة أخرى كان يُطبق فيها بشكل مكثف نظامُ المنح الدراسية والبيتوته للطلاب بقدر ما كان جارياً في الدولة العثمانية خلال القرن التاسع عشر. فكأنما انعكس نظام التعليم العسكري على نظام التعليم المدني بشكل متساو. ونرى الدولة العثمانية في القرن التاسع عشر تقيم المسارح وتدعمها بالمال، وتقيم المتاحف، وتجمع الكتب والآثار القديمة، وتقوم بالحفريات الأثرية. وهي تغعل ذلك ليس فقط من أجل "حركة التغريب"، بـل أيضا لتحقيق شيء، أي للرقابة على الآثار القديمة وتنظيمها. وتقوم الدولة بنتظيم الزراعي لإصلاح التقنيات الزراعية، وتستدعي القنين، وتكافهم باجراء التطبيقات المختلفة. فالدولة هنا تتدخل في مجالات معينة، وتفسح المجال الظهور الصحافة وتراقبها. وينهض رجال الحكم في "عهد التنظيمات" بتشكيل الأجهزة لادارة لظهور الصحافة وتراقبها. وينهض رجال الحكم في "عهد التنظيمات" بتشكيل الأجهزة لادارة

Musa Çadırcı, *Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve Ekonomik Yapıları*, : jid - (Y) Ankara 1991, s.309.

الشئون الخارجية وتنظيم العلاقات مع دول العالم. وليس من الصحيح أن نعتبر عام ١٧٩٢ [أي عام ١٧٩٢] عام قيام السفارات الأولى] هو – كما يدعي البعض – أول بداية للشئون الخارجية العثمانية، أو القول بان الدولة قبل هذا التاريخ كانت منغلقة على العالم؛ فتاريخ الديبلوماسية العثمانية ليس حديثاً إلى هذا الحد.

ومما لاشك فيه أن عهد التنظيمات الخيرية هو بداية الديبلوماسية التركية الحالية، وبداية لجهاز الشئون الخارجية ووضع تقاليدها. وهي تقاليد تختص بها تركيا وحدها إلى حدٍ ما، لأن الدول التي انفصلت عن العثمانيين لم تنقل هذه التقاليد بقدر الكفاية. والذين قاموا بتوسيع المكاتب التي نهضت بهذه الوظيفة فيما قبل التنظيمات وجعلوها متخصصة وهيأوا المناخ لظهور مجموعة من الكوادر المؤهلة في هذا المجال هم طبقة البيروقراطيين في عهد التنظيمات. والخلاصة أن كل هذه القفزات والترتيبات تتحقق في جو يضيق بالمشاكل، ووسط مناخ تسيطر عليه الأزمة المالية. والحدث الأهم هنا هو تجسيد مبدأ "الشورى" في جهاز متخصص. فعهد التنظيمات يعني في المركز وخارجه ظهور "الهيئات" والمجالس المتخصصة العديدة، وظهور دواوين المحاكم. وشكلت كل هذه التحولات ظهر "البرلمان" في الحياة السياسية ضمن ظروف خاصة بهذه البلاد. وشكلت كل هذه التطورات الوجه الحقيقي الذي لازال – حتى اليوم – موضعاً للنقاش والجدال في التاريخ العثماني خلال القرن التاسع عشر، كما يبدو أن هذا الجدال سوف يستمر طويلاً. لكن الذي يجدر بنا ذكره هو أن الكتابة في تاريخ هذا العهد لا تحتوي معلومات كافية، فالمصادر التاريخية في القرن التاسع عشر لم تُدرس بعد بشكل علمي حتى بقدر ما دُرست به مصادر التاريخ التقليدية، ولم توضع المعطيات اللازمة بعد حول هذه الفترة.

# أولاً- البيروقراطيون في عهد التنظيمات ورجال الاصلاح منهم

إن تنظيم الادارة تبعاً لمقتضيات العصر أمر يجري بريادة كادر بيروقراطي عصري. والواقع أن هذه البيروقراطية ليست شبه مستوردة من الخارج، كما هو الحال في روسيا ايام بطرس الاكبر وكاترينا الثانية، ولاهي ولدت وترعرعت في ظروف خاصة خلال فترة وجيزة. فالبيروقراطية العثمانية في القرن التاسع عشر هي من حيث التكوين الكيفي نتاج للقرن السابق عليه. وعملية التغريب المحدودة التي لم تتلفظ البيروقراطية الحديثة باسمها إنما تعتمد بالدرجة الأولى على تعلم اللغات الغربية، وتعلم قوانين الادارة الغربية عن طريق ذلك، والتعرف على الدساتير العملية الخاصة بادارة الدولة، أي ترجمة القوانين واللوائح الغربية، والكتيبات العملية في الادارة. وكانت قد حدثت تنقية جزئية في "غرفة الترجمة" (ترجمه اوده سي) من الفئة القديمة

المسيطرة عليها، أي من الروم الفناريين، وظهرت فيها وجوه جديدة؛ فكان من بين تلك الوجوه أرمنيون، مثل ساهاك ابرو Sahak Ebro أو مسلمون مثل بلغارزاده يحيى وابنه روح الدين. وكان الباب العالي يقتحم العلاقات الخارجية المتشابكة مثل كل الدول، ويدخل في عملية إقاسة الأجهزة. ويعبر أحد الفرمانات السلطانية الصادرة بتاريخ ١٢٧٢هـ (١٨٥٥م) عما يفهمه رجل التنظيمات من الدراسة في اوربا، ولاسيما من تعلم اللغات الأجنبية ومدى الحاجة إليها. فالدولة تحتاج قبل كل شيء إلى الموظفين القادرين على إدارة أعمالها. ولاترى ذلك ضرورة من ضرورات التغريب(٣). وكان البيروقراطي في القرن التاسع عشر، ابتداءاً من إعداد "القانون الأساسي" ١٢٩٣ (١٨٧٦م)وحتى لائحة إحدى وحدات إطفاء الحريق (اطفائيه)، يقوم أو لأبلاطلاع على القوانين والنظم الأوربية في كل مجال، ويترجمها، ثم يقوم باعداد نص للائحة التي يريدها بما يوافق الظروف، ويفتح المناقشة حولها، ثم يضعها في شكلها النهائي. وبقدر معلوماته بالأوربية. وكان يجتمع لاعداد ومناقشة مشروعات الاصلاحات الادارية الضخمة ونصوص التأسريعات الاسلامية ونصوص التأسريعات الاسلامية ونصوص التأسريعات الأوربية. وكان يجتمع لاعداد ومناقشة مشروعات الاصلاحات الادارية الضخمة ونصوص اللوائح والنظم كبار البيروقراطيين في عهد التنظيمات الذين لم يكونوا يتفقون في الرأي غالباً. إذ كان من الممكن أن نرى عدداً من الرجال يضطلعون بعمل واحد، مثل مدحت باشا وجودت باشا وفواد باشا، بل واكينلي سعيد باشا نفسه.

وأخذت لغة الادارة في التبسط، ويمكننا أن نشهد ذلك في جرائد مثل "تقويم الوقايع" التي كانت تنشرها الدولة، وفي الفرمانات الصادرة ولوائح النظم، وفي الكتب المطبوعة. ولكن الأهم هو تبسيط لغة المكاتبات. إذ أصبحت الالقاب المستخدمة في الوثائق من القصر والوضوح بحيث لا نقارن بما كان قبل عهد التنظيمات، وان كانت لغة الكتابة والديبلوماتيقا [علم الوثائق] في عهد التنظيمات لا تزال تحتاج لدراسة واسعة. وبدأت بعض أنواع الخطوط المستخدمة في العهد السابق، مثل خط السياقت والخط الديواني تنسحب من الإدارات الحكومية. ويُفسر التبسط في الخطوط وإن لم يكن فيها جميعاً بكثرة عدد الموظفين المعينين، وعدم انشغال الكوادر الوظيفية بأنواع الخطوط كما كان في الماضي. وبنفس الشكل فان استقرار صورة بسيطة من الإملاء العثمانية الموحدة كان من الأمور التي عني بها رجال الدولة والمثقفون في عهد التنظيمات. فمن

<sup>(</sup>٣) - أنظر ارشيف رئاسة الوزراء العثماني (اراده - خارجيه /٢٠ ربيع الأول ١٢٧٢) عن "الأفنديات المقرر ايفادهم إلى أوربا لتعلم اللغة".

شمس الدين سامي إلى ميرزا فتح علي آخوند زاده الآذريبجاني كانت مسألة الابجدية والإملاء موضع نقاش. فلغة الإدارة واسلوب المكاتبة وبساطته كانا بمثابة الدستور عند السلطان محمود الثاني. وكان احمد جودت باشا من رواد التبسيط في اللغة، إذ قدم في النثر ألمع النماذج الأسلوبية في عهد التنظيمات. وعني البيروقراطيون في ذلك العهد باصلاح لغة الكتابة والنثر بوجه عام، وعملوا على تطويره؛ فكانوا هم الجيل الذي وضع العديد من الأدلة في هذا المجال(٤). وانكب البيروقراطيون على الاقتصاد والتاريخ والقانون وغيرها من الفروع في عهد التنظيمات، وكانت لهم فيها ترجمات ومؤلفات. وكانت جريدة تقويم الوقايع وغيرها ضمن الأجهزة التي تعمل على تثقيف الشعب في تلك المجالات. ولم يكن ذلك الأمر محصوراً على المتحدثين بالتركية وحدهم، بل كان ينسحب على كافة الرعايا العثمانيين. ولم تكن الصحافة مجرد وسيلة إخبارية للبلغار والروم والأرمن ثم للعرب، بل كانت مدرسة مفتوحة لتعليم اللغة والتاريخ والجغرافيا(٥).

وتدانا كل هذه الفعاليات المستنيرة على ظهور فئة متقفة في عهد التنظيمات، رغم اختلاف فلسفتها في الحياة، أي فئة كانت تريد التحاسب مع البيئة المحيطة بها. فالاصلاحات هي التي جعلت القائمين عليها رواداً لطبقة مستنيرة. وظهرت من بين تلك الطبقة المستنيرة أيضا طلائع المعارضة المستنيرة المنظمة في تاريخ تركيا. وينظر متقفو عهد التنظيمات بعناية دائمة وشكل منتظم في أدب الشرق وتاريخه قدر نظرهم في أدب الغرب. فلم تستطع إلا ترجمة جودت لمقدمة ابن خلدون أن تغطي على شهرة خبير بارع في اللغة العربية ومترجم لها مثل "المترجم عاصم" في القرن الثامن عشر [جرت المحاولة الأولى لترجمة المقدمة على يد پيرى زاده محمد صائب في القرن الثامن عشر]. وعدا الترجمة بدأت تظهر إذن روائع الفكر حول تاريخ الشرق، كما اهتموا في ذلك العصر بالأدب الفارسي، وبشكل أكثر عطاءاً. فبجانب كتب القواعد الفارسية المرجعية يمكننا أن نذكر عدداً كبيراً من "شروح حافظ" يغبطها الإيرانيون أنفسهم. وبدأت الترجمات عن اللغات الأوربية، ووضعت في نفس الوقت معاجم للغات أوربا وكتب لقواعدها، بل وجرى تأليف الكتب الأولى والمعاجم في اللغة الروسية التي وضعت ضمن مناهج التعليم في الكلية الحربية (حربيه مكتبى) على أيام السلطان عبد الحميد الثاني. وبدأت صناعة المعاجم والموسوعات تذخل مع مثقفي هذا العصر إلى الثقافة التركية من أوسع أبوابها، وعلى شتى والموسوعات تذخل مع مثقفي هذا العصر إلى الثقافة التركية من أوسع أبوابها، وعلى شتى

Tabsıra-i Âkif Paşa, 4. defa, Konstantiniye 1300, s. 76-77; Ş. Turan, "Cevdet Paşa'nın Kültür : أنظر –(٤) Tarihimizdeki Yeri", Ahmed Cevdet Paşa Semineri, İstanbul, 1986, s.18-20; Rifat Paşa, Gülbin-i İnşâ, İstanbul 1275, s.52; Mektûbât-ı Sımı Paşa, İstanbul 1303.

أ. Ortaylı "Osmanlılar'da İlk Telif İktisat Elyazması", *Yapıt*, Ekim 1983, s.37-44; İ. Ortaylı, انظــر: (٥) "Tanzimat Devri Basını Üzerine Notlar" *Cahit Talas Armağanı*, Ankara 1990, s.397-404.

المستويات، بحيث يمكنها أن تخاطب الطالب والمثقف. وفي نفس الوقت ترجموا بنجاح اصطلاحات العلوم الاجتماعية والفكر السياسي في اوربا المعاصرة، فرأينا كلمة "وطن" [مقابلاً لكلمة Patria وكلمات: (بلديه) و (قانون أساسي) و (حُريت) و (انقسام ثروت)، أي توزيع الثروة، وغيرها من المفاهيم. واستطاع المفكرون مثل جودت باشا أن ينقلوا مفاهيم مثل: (بُحْـران مالي) Crise financiere أي أزمة مالية، ليس فقط إلى التركية العثمانية بل إلى لغات الشرق كله. واصطلاح: "التنظيمات" نفسه واحد من نلك المفاهيم. وهـ و عَلَمٌ على عهد بعينـ ه. والبيروقراطيون أنفسهم هم الذين وضعوا اسم ذلك العهد، فكان يُستخدم على شكل: "التنظيمات الخيرية". فلا هو انقلاب، و لا هو حتى إصلاح.. بل إنه عهد تنظيم وتقنين و اع يعتمد على "مبدأ التدرج" خارج هذين الحدين. فيجدر بنا أن نضع المغزى لاصطلاح "التنظيمات" ليس بالنظر إلى المعاجم، ولكن بالنظر إلى الاستخدام الاصطلاحي له في ذلك العصر. وعندئذ نرى أنه ليس عملية اعادة تنظيم فقط Reorganization ، ولكنه تنظيم لحياة وعهد بأكمله، ونرى - وهو الأهم من ذلك- أنه يعنى التشريع. وكمان المُشرَع الأجنبي G. Young قد خَبر مناخ ذلك العصر، فوضع كلمة Legislation [أي التشريع] مقابلاً لكلمة "تنظيمات" وهي ترجمة صحيحة (٦). فهذا العصر هو عصر وضع اللوائح والقوانين والتشريعات. وواقع الأمر أن الروح العامة لعهد التنظيمات في نظرنا هي ضمان تنفيذ كافة الاجراءات الادارية تطبيقاً لقوانين ولوائح مدونة معينة. فالشخص الموكل بالادارة ملزم تماماً -وهو يحكم الرعايا- بهذه النظم والقوانين. وهذا يعنى -بقدر الحيلولة دون فساد الاداريين الذي كان محلاً لكثير من الشكاوي- إعداد دستور يعلمهم حسن الاستقامة وأسلوب التصرف. والدليل على ذلك أن عملية جمع القوانين وتتسيقها عندما بدأت كانت تحمل عنوان: "الدستور". فدولة التنظيمات هي دولة القانون، والقوانين يجري نشرها وإعلانها بشكل منظم، والمفروض على كل شخص أن يلتزم بها. وكمان لكل سنجق قبل التنظيمات قانون خاص لادارته، وعلى الرغم من أنه كان يوجد بين هذه القوانين تناظر ووحدة من حيث الأساس إلا أن قانون كل سنجق كان لاينسحب إلاّ عليه. كما كمان هذا الأساس سارياً لأجل "بعض الأقلام والمقاطعات" ذات العوائد الضريبية. في حين جرى وضع النظم والقوانين في عهد التنظيمات بمعيار واحد، بحيث تتسحب على كافة الممالك العثمانية، وعلى الرغم من إقرار بعض الأوضاع مثل "اللائحة التنظيمية لولاية الطونه" أحيانا لأجل التطبيقات الإرشادية إلاّ

G. Young, Corps de Droit Ottoman, II, 171-172. : انظر: – (٦)

أنها خضعت بعد مدة للنظام العام. وكان هناك بعض السناجق مثل جبل لبنان مثلاً، فجرى وضعه ضمن نظام خاص ولائحة تنظيمية مستقلة، ومع ذلك فقد حرصت الدولة ببراعة قانونية على ضمان انسجامه مع نظام الادارة المدنية العامة. وهذا المناخ هو الذي شمل الاداريين والمدارين على السواء، حتى لقد وقع الاعتراض في "مجلس المبعوثان" عام ١٨٧٧م على إصدار قانونين مختلفين للبلديات من أجل "العاصمة وخارجها". كما جرت ترجمة عدد من اللوائح التنظيمية (نظامنامه) إلى اللغات الأخرى عدا التركية، ثم نُشرت وأعلنت بعناية. فالدولة العثمانية دولة قانون، والجهل بالقانون يجب ألا يكون معذرة لأحد، وعلى الجميع أن يلتزم بالقانون. وقد صدر -على سبيل المثال- مرسوم سلطاني يحمل تاريخ ٢٥ ذي الحجة ١٢٧٧هـ [٣ يوليه ١٨٦١م] يأمر بتأدية النفقات اللازمة لأجل ترجمة "لائحة الأعشار" إلى اللغة اليونانية ونشرها. كما حرصت الدولة بوجه خاص على صدور قانون المالية وقانون الأراضي بكافة لغات الأهــالى فـى الأمبر اطورية، وجرى تشجيع وتكريم الذين قاموا بهذه الترجمة (٧). وحرصت الدولة على عدم عقاب الناس بغير قانون أو الإحجاف بهم، وهناك العديد من الأمثلة حول تجنب عقاب الاداريين العاملين خارج عاصمة الدولة، من كافة الدرجات، ممن أخلوا بحقوق الرعايا(٨). فقد كان من أهم الأمور التي تجنبتها الدولة في عهد البتظيمات أن يتمتع الاداري بصلاحيات غير عادية تعلو فوق القانون. وكان هناك في ذلك العهد من يدافع - ليس عن الحقوق البرلمانية التقليدية- ولكن عن القانون نفسه، وعن روحه والحقوق الطبيعية الناجمة عنه، والمثال على ذلك صادق رفعت باشا(٩).. فعهد التنظيمات إذن قد ضمن معاونة المرؤسين للادارة ومشاركتهم في ركبها إلى حدر ما، وليس إيعادهم عنها.

## ثانياً - عهد التنظيمات والنظام المالي المركزي

لا شك أن عهد التنظيمات هو العهد التاريخي الذي جرت فيه أهم محاولات الاصلاح الواعية على طريق المركزية المالية. ورغم أن هذه النية وتلك المحاولات كانت تتعرض للانقطاع أحياناً كثيرة، ولم تتحقق المركزية المالية من خلال تنظيم الهياكل والتقنيات المالية، إلا أنها قطعت شوطاً طويلاً في تقنيات المحاسبة وتقنيات الميزانية وتعليم البيروقراطية المالية على

<sup>(</sup>۷) - أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني (اراده - خارجيه رقم ١٠٣٠٨ بتاريخ ٢٥ ذي الحجة ١٢٧٧، واراده داخليه رقم ٢٥ دي الحجة ١٢٧٧ واراده داخليه رقم ٢٧٩٣ بتاريخ جمادى الآخرة ١٢٩١ حول ترقية نيقولا نقاش افندى عضو مجلس ادارة ولاية سوريا إلى الدرجة الثانية تقديرا لقيامه بترجمة قانوننامة الأراضي إلى اللسان العربي.

انظر: . Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul 1987, s.77. انظر: . (۸)

E. Kuran, "Osmanlı İmparatorluğu'nda İnsan Hakları ve Sâdık Rifat Paşa", انظرَ: – (á) – Türk Tarih Kongresi, VIII/2, Ankara 1981, s.1452.

السواء؛ إذ جرى ربط بعض الأقسام في الادارة المالية بنظام تصاعدي سليم، واستطاعت نظارة المالية أن تثبت وجودها نحو أواخر القرن، وتصيغ تقاليد خاصة بها في ذلك المجال. والشيء المؤسف في تاريخ المالية التركية أن الجهاز الذي كان يتولى إجراء عمليات التجديد والتحديث مثل: تطوير تقنيات المحاسبة والميزانية طبقا لمقتضيات العصر، وتسجيل موارد الدخل وأبواب الانفاق في البلاد، وطرح الضر ائب وتحققها باسلوب سليم، والارتفاع بمستوى عمليات تحصيل الديون ومتابعتها، هو إدارة الديون العثمانية التي عُرفت باسم "لجنة الديون العموميه" (ديون عمومية قومسيوني) والتي كانت مكاناً لتعلم تلك العمليات وتلقى تلك المعلومات. فهذه الادارة التي أقيمت للدائنين الدوليين بقرار صدر في ٢٨ محرم ٢٩٩ هـ [٢٠ ديسمبر ١٨٨١م] كانت تقوم بوضع تقنيات الحصر والمتابعة السليمة من أجل تحصيل الديون العثمانية، والاشراف على بعض خدمات الأشغال العمومية، والرقابة على مصادر الواردات المرصودة ضماناً على الديون، وهي الادارة التي علمت الماليين الأتراك العاملين فيها هذه القواعد والأصول. وليس من المصادفة أن يعمل في ذلك التنظيم بعض رجال المالية المهرة الأتراك مثل جاويد بك. ولا شك أن الاجراء المبدئي اللازم عمله لكي تدور عجلة نظام مالي هو حصر المصادر أولاً؛ أي التعرف باسلوب صحيح على مصادر الدخل والمصادر التي تفرض عليها الضرائب، مثل تعداد السكان، وتسجيل الأراضي وتعداد الثروة الحيوانية وغيرها. فقد كان واضحاً أن عملية تسجيل الأراضي والعقارات والمزوعات في الممالك العثمانية قد بليت خلال القرون العدة الماضية، بعد أن كانت عملية فنية ناجحة في زمانها، وأن مثل هذه السجلات لم تعد قادرة على مواجهة متطلبات المالية والإدارة الحديثة. أما الادارة العثمانية فسي القرن التاسع عشر فقد أقدمت على تلك العمليات، واضعة في الاعتبار ايجاد مصادر أخرى أوسع للواردات. والواقع انه ليس من السهل القول إن تلك العمليات كانت جهود حصر ناجحة بقدر ما كان في النمسا، أو حتى في روسيا القيصرية. ولكننا إذا وضعنا في الاعتبار أن القوائم التي يمكن من خلالها حصر أراضي وممتلكات الامبراطورية وحصر عدد سكانها لم يجر عملها -كما ذكرنا- منذ عمليات التسجيل في العهود السابقة لتبين لنا أن عملية تعداد السكان الواسعة التي تجرى منذ عهد السلطان محمود الثاني(١٠) وتسجل الأراضى والثروة الحيوانية كانت بمثابة خطوة مهمة على طريق الانتقال إلى نظام مالى مركزي حديث. كما أن جمع الأوقاف أيضا في ذلك العهد تحت إدارة واحدة كان عملية من هذا

Mahir Aydın, "Sultan II. Mahmud Döneminde Yapılan Nüfus Tahminleri", *Sultan Mahmud* انظر: – (۱۰) *ve Reformları,* İstanbul 1990, s.81-101.

القبيل نُقلت عن مصر. والدليل على ذلك أن تعداد عام ١٢٤٨هـ (١٨٣٠م) كان مهماً من هذه الناحية (١١٨٠٠م).

والأساس أن البيروقراطية على امتداد القرن الثامن عشر كانت قد طورت بعض الاشكال من التنظيم الحديث في تقنيات جمع الضرائب. وقد جرت تلك الأمور من خلال توسيع نظام الالتزام اكثر واكثر، واستحداث وحدات مالية أو أقلام ذات ادارة ذاتية. ونذكر على سبيل المثال: "خزانة جيش العساكر المنصورة" (منصوره خزينه سي)، و"خزانة الرديف" (رديف خزينه سي)، و"الخزانة العامرة" (خزينهء عامره). والهدف هو حماية الموارد من التقلباب، وتوقع ذلك قبل حدوثه، ثم القدرة على مواجهة نفقات الاصلاح العسكري، وهو أمر شاهدناه كثيراً في تاريخ المالية؛ فقد اتجهت دول اوربا الحديثة أيضا في العصور الماضية لهذا النوع من التطبيقات. والواقع أن عهد التنظيمات نفسه رافق أزمة سياسية وعسكرية ومالية. فلما كان هدف البيروقراطيين آنذاك هو تدعيم القدرة المالية للدولة وترشيد رقابتها المركزية فالأمر يقتضي زيادة الضرائب ولكن مع الحصر الصحيح للموارد الضريبية لأجل ذلك، وتحصيل الضرائب القانونية، وتمكين خزانة الدولة بهذه الوسيلة من الحصول على موارد أكثر.

والخلاصة أن الأمر كان يقتضي زيادة الحاصلات في البلاد وتأدية الأهالي للضرائب ما داموا يعيشون ميسورين في ظل الادارة الشرعية، وإثراء خزانة الدولة بهذه الطريقة. ومن ثم يقتضي أيضا ان يكون الانفاق منظماً بنفس الأسلوب، فلا يكون إلا في أبوابه اللازمة، وتبعاً لمتطلبات الاصلاح الاداري والعسكري في حدود الاصول القانونية والرقابة.

وأنشئت نظارة المالية (أمور ماليه نظارتى) على أيام السلطان محمود الثاني عام ١٨٣٨م لتحل محل الدفتردارية (دفتردارلق) القديمة. فكان لها غايتان، الأولى إلغاء التعدد في خزائن معينة أنشئت قبل ذلك لمواجهة نفقات معينة في الدولة، وجمع الواردات والنفقات -ما أمكن في خزانة واحدة؛ والثانية هي توحيد جهاز الرقابة على عملية فرض الضرائب وتوزيعها وجبايتها في الولايات الأخرى خارج المركز، والحيلولة دون الانحرافات والظلم وزيادة الواردات. وهكذا مع ربط أجهزة الولايات باجهزة المالية المركزية يعاد نتظيمها من جديد، حتى يمكن لعملية الهيكلة تلك أن تساعد على إعداد ميزانية للدورة المالية التالية. فقد أمكن ابتداءاً من عام

Yavuz Cezar, Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişik Düzeni, İstanbul 1986, s.289-290. - أنظر: (۱۱)

الميزانية" الخاصة بعامي ١٨٥٥م و ١٨٧٤م و "قانون اصول المحاسبة العمومية" (إصول الميزانية" الخاصة بعامي ١٨٥٥م و ١٨٧٤م و "قانون اصول المحاسبة العمومية" (إصول محاسبه عموميه قانوني) الذي ظل نافذاً مدة طويلة [عملت به حكومة الجمهورية ويعد واحداً من أحجار الأساس في تاريخ مالية تركيا] قد جرى إعداده في ١٤ شباط ١٣٢٧ (رومي) (٢٧ فبراير ١٩٠٩م) ودخل بعدها حيز التنفيذ. والنقطة التي وقع التركيز عليها في مالية عهد التنظيمات هي البدء في مرحلة تؤدى فيها الضرائب نقدياً وعلى أسس موحدة، بدلاً من نظام الضرائب العينية أو الخدمة مقابل الاعفاء من الضريبة. ولا شك أن هذا النظام كان عصرياً؛ غير أن الظروف الاقتصادية والاجتماعية التي سادت البلاد حالت دون تحقيق مثل هذه الآلية. فقد غير أن الظروف الوظائف التي يقوم بها بعض الناس مقابل الاعفاء من الصرائب، مثل حراسة القناطر والجسور مثلاً سبباً في استياء فئة عريضة من الناس، ولهذا رأت الدولة الاحتفاظ بقسم من تلك الوظائف.

وبدأت عملية هيكلة المالية بإنشاء "نظارة الامور المالية" أولاً في عام ١٨٣٨م بدلاً من نظام الدفتردارية (دفتردارلق)، ثم جرى التأكيد على هذا النظام مرة أخرى عام ١٨٤١م وبشكل قاطع(١٦). وفي عام ١٨٤٢م استحدثت الدولة دفترداريتي الأناضول والروملي بدلاً من الموظف الثاني الذي يحمل اسم "مستشار المالية". (ماليه مستشاري). ولا زال ذلك التقليد مستمراً إلى اليوم في كافة الولايات من خلال الدفتردارين الذين يعملون إلى جانب الولاة، ويمثلون أرفع موظفي المالية. وقد طورت إدارة التنظيمات ذلك التركيب. أما هيئة تفتيش المالية المركزية والقضاء المالي فقد ظهرت بين عامي ١٨٦١–١٨٦٥م من خلال التعديلات المستمرة، وهي متمثلة في المالي فقد ظهرت بين عامي ١٨٦١–١٨٩٥م من خالل التعديلات المستمرة، وهي متمثلة في "ديوان المحاسبات" (ديوان محاسبات) الذي يقابل عند الفرنسيين Cour des Comptes. وكانت السلطان بواسطة الصدر الأعظم. وكان الديوان عقب فحص حسابات المحاسبين يُصدر الحكم "بعدم خلو الذمة" أو "البراءة"، كما كان في حالة تأكده من وقوع جرم كالتزوير أو الأختلاس يعرض الوضع على نظارة المالية، ويُعلن الصدارة العظمي من أجل محاكمة المذنب أمام هيئة الشوري الدولة "ومجالس الادارة(١٤١٤). وبذلك كان الديوان واحداً من انجع أجهزة الرقابة المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ال

Tevfik Güran, Tanzimat Döneminde Osmanlı Maliyesi, Ankara 1989, s.12 vd. : أنظر: (١٢)

Abdüllatif Şener, Osmanlı Vergi Sistemi, İstanbul 1990, s. 26. : انظر – (۱۳)

ألك أ - أنظر: أbrahim Hakkı, Hukuk-ı İdâre, s.273.

المركزية، وخطوة على سبيل التطور. وحاولت الدولة في الولايات خارج العاصمة أيضا أن نقوم بعملية نتظيم في المجال المالي.

فقد كان الجاري قبل ذلك في الولايات خارج المركز أن يجري طرح الضرائب برأي كبار القوم في الولاية، ورأى رئيس الطائفة غير المسلمة وعمدتهم (قوجه باشي)، ثم يجري جمعها من قبل الملتز مين، أما الآن فقد ألغي هذا الأسلوب، واتجهت الدولة إلى النظام الجديد. فالى جانب المحصلين ذوى الصلاحيات غير العادية المرسلين من العاصمة إلى مراكز الايالات (الولايات) ومراكز السناجق ينضم إليهم عدد من ممثلي الأهالي والرؤساء الروحانيين للطوائف والقائد العسكري في المنطقة وغير هم من المسئولين الآخرين ليشكلوا "مجالس التحصيل" (محصلاق مجلساري) التي يجري تكليفها بمهمة طرح الضرائب وتوزيعها وتحصيلها [والواقع أن صلاحياتها ومهامها كانت على نطاق أوسع يتعدى ذلك الهدف]. وإلى جانب المحصل الذي يجري تعيينه في مجلس التحصيل الذي يتشكل بموجب لائحة تعليمات (تعليمانتامه) يجري إصدارها، وإلى جانب مساعديه كان ينضم إليهم قاضى المنطقة ومفتيها وقائدها العسكري والرؤساء الروحانيون وستة من الوجهاء فيها يجري انتخابهم. وفيما يتعلق بأسلوب تشكيل مجالس التحصيل فقد أشارت إليه لائحة النظام التي أعدها "مجلس الأحكام العدلية" (مجلس أحكام عدليه) في البند الأول منها؛ إذ يشترط في الشخص المرشح لهذه المهمة أن يكون من المعر وفين بالعقل والعفة والاحترام في منطقته. فكان المرشح يذهب أو لا إلى المحكمة لتسجيل اسمه، ثم يُعرض بعدها لتصويت الناخبين. أما الناخبون أنفسهم فكان يجري تحديدهم عن طريق القرعة، خمسة أشخاص من كل قرية تتبع القضاء، مع عشرين إلى خمسين شخصاً من ذوى الأملاك الواعين العقلاء من مركز القضاء نفسه. وهؤلاء الناخبون يجتمعون في مكان، ويُعرض عليهم المرشحون فيه، فكان الناخب الذي يريد مرشحاً يقف إلى جواره، أما من لا يريدونه فيقفون في جانب آخر. والمرشح الذي يحصل على أغلبية الأصوات يجري انتخابه، أما إذا تساوى عدد الناخبين فتجري القرعة الشرعية بينهم. ولا شك أن هذا الأسلوب الانتخابي الذي تقرر باللئحة نظام كان بعيداً عن تحقيق مشاركة أوسع من القاعدة(١٥). كما كان واضحاً أنه لم يكن مطبقاً على نطاق واسع، ولم يجر تطبيقه بالطريقة الواجبة. وقد أشار المراقبون المعاصرون إلى أن المنتخبين كانوا إما من الأشخاص الذين يعينهم الآسر المدنى هناك، وإما من الأشخاص النين يختارهم رؤساء الطوائف غير المسلمة، أو من وجهاء المنطقة

<sup>(</sup>۱۰) - أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني (جودت- داخليه / رقم ۱۹۹۰ بتاريخ ۲۳ صفر ۱۲۵۱)، وانظر أيضاً: Abdurrahman Vefik, Tekâlif Kavâidi, II, İstanbul 1329, s. 37-38.

المتفاهمين مع كبار الموظفين فيها(١٦). وقد رأت الدولة أن النفاهم مع الأهالي وتسبير الأمور عن طريقهم أمر لا يمكن التغاضي عنه. ولسوف تلجأ الدولة بشكل واسع لهذا النظام الذي كان يجري تطبيقه في جزيرة قبرص [المجلس المعروف باسم demogerentos] وفي مدن مثل فوستكوبوج في البلقان خلال العهد العثماني التقايدي.

ولما لم تُحقق تجرية التحصيل (محصلاق) ما كان يُرجى منها زاد الاتجاه هذه المرة نحو المركزية، واتجهت الدولة إلى سلطة الوالي في الولاية، وإلى أسلوب تطبيق مشابه في السناجق والأقضية. وكانت النتيجة أن استقر التدرج الوظيفي hiérarchic الاداري بالتعاون أيضها مع الممثلين المحليين ولكن مع فرض ثقله عليهم. وكان من الواضح أن عملية طرح الضرائب وتوزيعها وتحصيلها التي تشكل أساس المالية ليست أمراً يمكن تتفيذه أو التغلب عليه مع أهالي كل منطقة من أول مرة، ومن ثم عادت الدولة إلى نظام الدفتر دارين ومديري المال الذين كانوا يمثلون البيروقر اطية المركزية في السناجق والقصبات داخل الولايات. واستمر العمل بنظام الالتزام، وفضَّلت الدولة قيام الادارة بتحصيل واردات أقسامها المعينة، ثم حساب النفقات والمصاريف الجارية اللازمة، وارسال الزائد منها إلى الخزانة المركزية. فقد كانت الجمارك مثلاً تقوم بتسديد مصاريفها ورواتب موظفيها من الواردات التي تقوم بتحصيلها، ثم ترسل المتبقى بعد ذلك إلى الخزانة. والواقع أن الولايات لم تكن إلا مكاناً تجتمع منه الواردات، أي بدل الاعشار وضريبة الأغنام والبدل العسكري وغير ذلك، ثم تجري فيه عمليات سداد الرواتب والنفقات [مثل نفقات الأمن والمعارف والأشغال العمومية]، فهي إلى درجةٍ ما تحت رقابة الحكومة المركزية، ولكنها وحدة ذات ادارة مستقلة من الناحية المالية. ومع هذا فان هذه الهيكلة تُعد مرحلة مهمة على طريق الانتقال إلى النظام المالي المركزي. وكمان من أهم العقبات في إقامة نظام مالى مركزي هي الاستدانة الخارجية التي اضطرت إليها الدولة في أعقاب حروب البلقان في القرن التاسع عشر بوجه خاص، ولا سيما ما ظهر بعدها بسبب بعض التكاليف، مثل الضمانة على الكيلومتر المطلوبة في مقابل قيام أصحاب رؤس الأموال الأجنبية بانشاء البنية التحتية للسكك الحديدية، ثم قيام لجنة الديون العمومية بوضع يدها باسم الدول الدائنة على بعض موارد الدخل، ولا سيما ضريبة الأعشار في بعض الولايات. صحيح ان البيروقراطيين الماليين الأتراك تعلموا الأساليب الجديدة من هذه اللجنة الأجنبية في مجالات مثل التقنية المالية والرقابة، وذلك بسبب تحصيل هذه الموارد من

<sup>(</sup>١٦) - نقلا عن اوبيسيني Ubicini أنظر:

Halil İnalcık "Tanzimatın Uygulanması" Belleten 112, Ankara 1964, s. 627.

مصادرها، غير أن استقلالية الدولة، ووضع هيكلة مالية مركزية واستقرار أساليبها قد تعرضت كلها سبب ذلك لأضرار جسيمة.

وكان هناك إجراء مهم في أمر المركزية المالية تحقق في مجال النقد والمصارف. فقد عزمت الدولة على سك العملات المتداولة تبعاً لعيار واضح، وضمان تداولها تبعاً اسعر رائج معين، وطرح البنكنوت بالقدر الذي يقابلها، وتحرير الصرافة من الصرافين، وخاصة بعد عام ١٨٦٠م، واقامة سوق عصرية للاقراض. ولاجدال أن كلتا المحاولتين لم يكتب لهما النجاح. فامتلاك أحد البنوك الصلاحيات بطبع البنكنوت كما هو الحال في أوربا ثم زيادة سرعة النقود المتداولة وبالتالي زيادة تأثيرها المضاعف multiply effect كانت أمور ألم تتجح الدولة العثمانية في تحقيقها حتى عن طريق التدابير القهرية خلال الحرب العالمية. ومع انتشار استخدام النقود المعننية المسكوكة بعيار موحد منذ عهد السلطان عبد الحميد الثاني فقد ظلت كافة أنواع السكة الفضية والذهبية المحلية والاجنبية في التداول داخل البلاد. وأعطيت صلاحية طبع البنكوت للبنك العثماني Banque Imperial Ottomane وهو مؤسسة ذات رأس مال أجنبي، ولم تفلح الحكومة في السيطرة على مسألة الاصدار. وهذا الأمر قد لوحظ مع التجارب المريرة أيام الحرب والأزمات. أما عن تجارب الصرافة المحلية فقد تحققت عام ۱۸٤٧ في بنك القسطنطينية Banque de Constantinople الذي أقيم بامتياز مُنح لاثتين من الصرافين هما اليون Aleon وبالتازي Baltazzi، غير أن البنك في عام ١٨٥٢م أوقع الدولة في خسارة قدرها ٠٠٠,٠٠٠ ليرة ثم أفلس. أما الصناديق التي بدأها مدحت باشا في نيش عام ١٨٦١م وعمل على انتشارها بعد ذلك في ولاية الطونة فهي على الرغم من أنها كانت البداية للصرافة الزراعية نوعاً ما إلاَّ أنها لم تفلح في تأسيس آلية مركزية في الامبر اطورية للنقد والاقراض تعتمد على رؤس الأموال المحلية. ولا شك أن سيطرة البنوك الاجنبية في هذا المجال كانت من مظاهر النقص في اقتصادات عهد التنظيمات، وبذلك ظلت المالية العثمانية بعيدة عن أهم الأجهزة المركزية، أي عدمت الرقابة على آلية الاصدار والاقراض. ولا مفر في نظام يعجز عن الرقابة على الحياة الاقتصادية وتتعشر جهوده نحو المركزية فيها من أن تتعثر وتتعطل بقية الاصلاحات المركزية الأخرى.

## ثالثاً - الحكومة المركزية [الباب العالي]

ينعت عهد التنظيمات بأنه عهد سادته ديكتاتورية الباب العالي على الحياة البيروقراطية، ويعني لفظ الديكتاتوري هنا سيطرة البيروقراطيين وحدهم في الباب العالي على الإدارة، وتراجع مقام السلطنة إلى الدرجة الثانية في ظل شخصية السلطان عبد المجيد الطيعة. والواقع ان البيروقراطيين في عهد التنظيمات لم يكونوا فرقة أو مجموعة أو لجنة متماسكة تستطيع وضع

نظام ديكتاتوري، بل كانت تتشكل الحياة البيروقراطية آنذاك من الخبراء في شئون الدولة ورجالها المحنكين، فقد بلغ تقدم فئة البيروقراطيين الذين بدأوا يحتلون مواقع النشاط الإداري منذ معاهدة قارالوفجه في الماضي ذروته في عهد التنظيمات. وكان تحويل ادارة الدولة إلى المركزية والاضطلاع بالنشاط التشريعي أموراً تسير في القسم الأعظم منها بفصل المجالس والهيئات التي لتمكلت في الباب العالي. وهكذا ظهرت المجالس المتخصصة بينما أخذت وظائف الديوان الهمايوني صاحب البد الطولى في العصور السابقة تتضاءل في القرن الثامن عشر وتتعثر اجتماعاته، وكانت تلك المجالس من السعة والقدرة على الانجاز بحيث لا تقارن به. وواقع الأمر أن "مجلس التنظيمات العالي" (مجلس عالىء تنظيمات) قد ظهر كجهاز منافس لـ "المجلس الأعلى للأحكام العدلية" (مجلس والاي أحكام عدليه)، وكان كثيراً ما تتضارب وظائفهما، فتلاشى مع الوقت مجلس التنظيمات، بينما دخل الثاني مرحلة التخصيص، ثم تفرعت عنهما الأجهزة التي لازالت مستمرة حتى اليوم. والحق أن عهد النظيمات هو العهد الذي ظهرت فيه النظارات الوزارات]، وبدأت فيه عملية الاختصاص في الحكومة المركزية. ولكن من ناحية أخرى كانت المجالس التي أشرنا إليها تعمل في الباب العالي وكأنها فوق هذه الوزارات، فهي أجهزة شبه استشارية وشبه تشريعية وشبه رقابية. والنقطة التي طالما طال الجدل حولها أن المجالس هي التي شكلت نواة البرلمان الأول عام ۱۸۷۷ (۱۷).

وهذا - لا شك - حكم لايستهان به من ناحية أساليب العمل وأصول الرقابة والمناقشة ووضع التشريعات، ولكن على الرغم من كل شيء فان مجلس المبعوثان عام ١٨٧٧م شيء والبرلمانات الأخرى شيء آخر. ففي مجلس المبعوثان لعام ١٨٧٧م نرى تشابهاً كبيراً بينه وبين مجالس الادارة في الولايات، سواء كان من ناحية تشكيل الأعضاء أو أصول المداولة أو الجو العام. وتذكرنا مجالس الباب العالى بمجالس الشيوخ والكوليجيومات Collegium في أوربا في العهد الباروكي، وفي روسيا على أيام بطرس الأكبر. إذ كانت تتشكل تلك المجالس من أعضاء يتبعون الحاكم أو الوكيل المطلق عنه، فهو الذي يقوم بتعيينهم، بينما يأخذون هم مكانهم ضمن القوة التنفيذية تابعين للحاكم أو عاملين باسمه، وهم الذين يقومون على تنفيذ الاصلاحات، وهم الباحثون الناقدون أكثر من كونهم هيئة إدارية أو تشريعية مستقلة. والواقع أن أهم المظاهر في الادارة المركزية ابان عهد التنظيمات هي كثرة المجالس الاستشارية والتنفيذية، أي التركيب الذي

T. Zafer Tunaya, Siyasal Müesseseler ve Anayasa Hukuku, İstanbul 1975, s.325. - أنظر: (۱۷)

يعرف باسم Polysinodie consultative. وفي الربع الأخير من القرن التاسع عشر ظهرت "هيئة الوكلاء" (هيئت وكلا) أي مجلس الوزراء بالاصطلاح الحالي، لتكون جهازاً لحكومة مركزية قوية ذات صلاحية، إلا أنها كانت وكأنها مجلس ليس له صلاحيات بارزة بالقياس إلى المجالس المذكورة. فهيئة الوكلاء هي من حيث الأساس جهاز "استشاري/تحضيري"، أو بتعبير آخر فان قرارات هيئة الوكلاء انما تدخل حيز التنفيذ بارادة السلطان [الارادة السنية] وتصديق منه [بعد موافقة شيخ الاسلام في الأمور الدينية]، وعندئذ تصبح في حكم القانون [الواجب الاتباع]. ومن ثم يمكننا القول إن قرارات هيئة الوكلاء التي اقترنت بارادة السلطان [الارادة السلطان الاجراء السنية] كانت في حكم القانون، وأن قراراتها الأخرى حتى التي يتصف منها بصفة "الاجراء التنظيمي" كانت تُعامل معاملة القانون، ومن ثم لم تكن الاختلافات في النظام بين الاجراءات الادارية والقوانين واضحة بارزة في التشريع العثماني خلال ذلك العهد.

وقد لوحظت الزيادة في عدد أعضاء هيئة الوكلاء خلال الفترة الواقعة بين التنظيمات (١٨٣٩م) والمشروطية الأولى (١٨٧٦م). فكانت تضم الهيئة -إلى جانب القائد العسكري العام (سر عسكر) وشيخ الاسلام ورئاسة الصدر الأعظم -ناظر البحرية وناظر الخارجية وناظر العدل وناظر المالية وناظر التجارة وناظر الأشغال العمومية وناظر الضبطية وناظر الأوقاف، كما كانت تضم مستشار الصدارة ورئيس مجلس شورى الدولة وأمين الرسومات وناظر الدفتر الخاقاني.

وهيئة أو مجلس الوكلاء الذي عُرف في التاريخ أيضا باسم "مجلس الوكلاء الخاص" (مجلس خاص وكلا) قد اتضحت معالمه في عهد السلطان عبد العزيز. وكان من أهم المجالس التي ساعدت على وضع التشريعات هو "المجلس الأعلى للأحكام العدلية" (مجلس و الآي أحكام عدليه) الذي تأسس عام ١٨٣٧م، والوظيفة الأساسية لهذا المجلس وضع التشريعات [القوانين والنظم واللوائح والمراسيم الحكومية]، كما كان يمتلك صلاحية التحكيم القضائي والاداري، وظل يعمل في إعداد مشروعات القوانين خلال عهد التنظيمات حتى انقسم إلى قسمين عام ١٨٦٨م، أحدهما مجلس "شورى الدولة" الذي لاز ال يواصل أعماله حتى اليوم تحت اسم جديد هو دانشتاي مجلس "شورى الدولة" الذي الأول الأحكام العدلية" (ديوان أحكام عدليه) الذي يمثل الشكل الأول للجهاز الذي يُعرف اليوم باسم YARGITAY [أي المحكمة العليا أو محكمة النقض والتمييز Supreme Court]. وهناك أيضاً المجلس الأعلى (مجلس وآلا) الذي يتشكل من رئيس وعشرة أعضاء وكاتبين يجري تعيينهم من قبل السلطان فكان يشارك فيه بعض رجال الدولة، مثل الصدر

الأعظم والقائد العسكري العام وناظر التجارة ومشير الضربخانة وناظر الخارجية ومشير المابين المهايوني وغيرهم.

وكان يوجد إلى جانب المجلس الأعلى مجالس عليا أخرى متعددة تتولى التجهيز للأعمال المهمة، ويناط أمرها بالنظارات. ففي عام ١٨٣٦م جرى تشكيل "مجلس الشورى العسكري" (دار شوراى عسكرى) لتنظيم شئون الجندية والتفتيش عليها، وتشكل اشئون المدفعية والبحرية مجلسان، هما "مجلس الطوبخانة العامرة" (مجلس طوبخانه، عامره) و "مجلس البحرية" (مجلس بحريه)، وتشكل عام ١٨٤٥م "مجلس المعارف العمومية" (مجلس معارف عموميه) للنظر في شئون التعليم، وتشكل "مجلس المالية" (مجلس ماليه) و" مجلس الزراعة" (مجلس زراعت) اليكونا تابعين لنظارتي المالية والزراعة، كما تشكل "المجلس العالى للتنظيمات" (مجلس عالىء تنظيمات) ليكون جهازاً مساعداً لمجلس الوكلاء [مجلس الوزراء]، وهو الذي جرى تأسيسه قبل ذلك عام ١٨٤٥م، ولكنه انضم من جديد عام ١٨٦١م إلى المجلس الأعلى (١٨). وكان المجلس الأعلى في الوقت ذاته جهازاً عاليا للمحاكمات، فقد كان يتولى - إلى جانب مهمة النقض والتمييز - محاكمة كبار موظفي الدولة، بل وينظر أحيانا في دعاواهم القضائية. والمثال على ذلك أنه أصدر حكماً بتأديب جلال بك ابن علاء الدين باشا بدعوى أنه أهان زوجته (١٩). أضف إلى ذلك أن المجلس كان يضم أعضاءاً آخرين غير أعضائه، بل وكان بمثابة نظارة [وزارة]، وهذا الأمر جعله جهازا يتعدى كونه مجلساً. والمجلس الذي ذكرناه باسمه المختصر: المجلس الأعلى (مجلس وآلا) ظل المجلس الوحيد بعد إلغاء "المجلس العالى للتنظيمات" الذي ظهر كمنافس له بعد مدة عام ١٨٥٤م ثم ألغى عام ١٨٦١م. أما في عام ١٨٦٨م فقد انقسم إلى قسمين، فانبثق عنه مجلس "شورى الدولة" (شوراى دولت) و "ديوان الأحكام العدلية" (ديوان احكام عدليه) ليكونا جهازين مهمين في اصدار القرارات التشريعية والاستشارية، وكلاهما كما ذكرنا سالفاً قد شكّلا الأساس في جهاز القضاء الاداري المعروف اليوم باسم "المحكمة الاستشارية" DANIŞTAY ، والأساس في جهـاز المحاكمة القضائية المعروف اليوم باسم "محكمة النقض" YARGITAY. والوظيفة الاساسية التي تناط بمجلس شورى الدولة هي إعداد ومراجعة لوائح النظم مثل المجلس المعروف باسم Conseil d' Etat في فرنسا، أما المجلس الثاني، فكانت وظيفته أنه أعلى الأجهزة في المحاكمات

<sup>(</sup>١٨) - أنظر الرسم البياني لهذا التطور في:

Mehmet Seyitdanlıoğlu, *Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adlîye*, (رسالة دكتوراه لم نطبع), Ankara 1991,s.137.

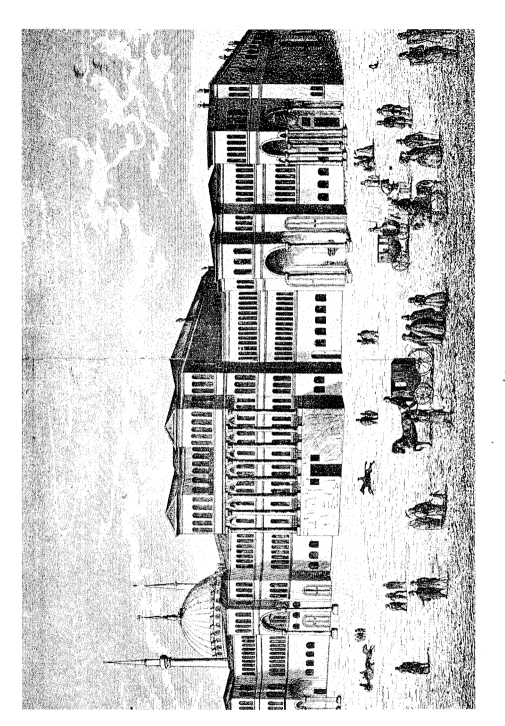
<sup>(</sup>١٩) - أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني: (أ.M.V., nr. 42341)

القضائية في الدولة. وكان ديوان الأحكام العدلية هو مرجع النقض للمحاكم النظامية (نظاميه محكمه لرى) التي تأسست آنذاك (١٨٦٩م). أما مجلس شورى الدولة فكان هو الجهاز التشريعي الاستشاري في مجال الادارة، وجهاز المحاكمة الادارية في الوقت ذاته، حتى وإن قصر عن هذا الجانب.

وقد أجرت الدولة عدة تعديلات على هيكل مجلس شورى الدولة من خلال اللوائح التي صدرت أعوام ١٨٦٨، ١٨٧٠، ١٨٧٨، ١٨٩٧، ١٨٩٨، ١٩٠٨، ١٩٠٨، وأدت هذه التعديلات إلى اتساع مجال عمله أحياناً أو تحديدها أحيانا أخرى. ومع ذلك يمكننا أن نوجز وظائف هذا المجلس في إعداد القوانين والنظم والقرارات التي يكلف بها، والفصل في القضايا بين الحكومة والأفراد، والنظر في محاكمة موظفي الدولة، والفصل في الخلافات على الصلاحية بين السلطات القضائية والإدارية.

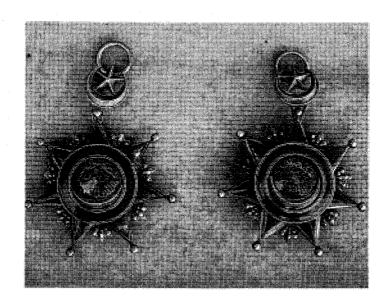
والشّعب الأساسية في أجهزة الدولة ما عدا الصدارة العظمى هي: نظارة الشئون الخارجية ثم نظارة الشئون الملكية التي جرى تعيينها بدلاً من منصب وكيل الصدارة (صدارت كتخداسى بكى)، ثم في النهاية نظارة الشئون المالية التي استحدثت بدلاً من الدفتردارية. وبخلاف هذه النظارات الأساسية كانت توجد نظارات أخرى نشأت وتطورت عن المعالس، ثم تحولت إلى أجهزة مستقلة. ونظارة الزراعة والتجارة التي تشكلت مستقلة عام ١٨٣٩ هي نموذج على ذلك النوع من البناء والتنظيم. والواقع أن الوزارات في أوربا ابان عهد الباروك قد ظهرت في البداية على شكل هيئات Office chancellery، ثم لم تلبث في نهاية القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر أن تحولت إلى وزارات مستقلة. والدليل على ذلك أن نظارة الأشغال العمومية (نافعه نظارتي) في نهاية مثل هذه التطورات قد أكملت هي الأخرى تشكيلها المستقل عام ١٨٧٠م. وكنا قد ذكرنا قبل ذلك أن هيئة أو مجلس الوكلاء أي مجلس الوزراء العثماني بعد ذلك نظارتا الحربية الدفتر الخاقاني وشيخ الاسلام. كما تشكل داخل مجلس الوزراء العثماني بعد ذلك نظارتا الحربية والبحرية إلى جانب منصب القائد العسكري العام (سر عشكرتك). غير أن المحافظة على هذا المنصب على الأخص في مجلس الوزراء أمر يجب إيضاحه فضلاً عن طرافته وارتكازه على القائد العسكري العام (سر عشكرتك). غير أن المحافظة على هذا المنصب على الأخص في مجلس الوزراء أمر يجب إيضاحه فضلاً عن طرافته وارتكازه على التقائد القديمة.

وكان من أهم التطورات التي حدثت في عصر الاصلاحات العثمانية أن هذه المكاتب كانت توضع في مبان خاصة بها باستمرار. واستخدام الباب العالى نفسه مكتباً ومقراً للصدر الأعظم

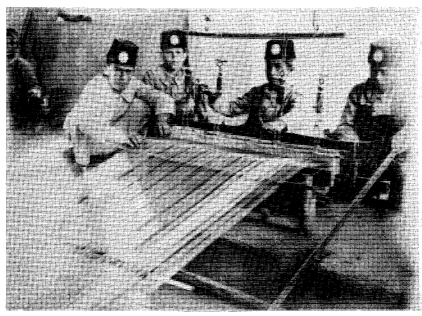


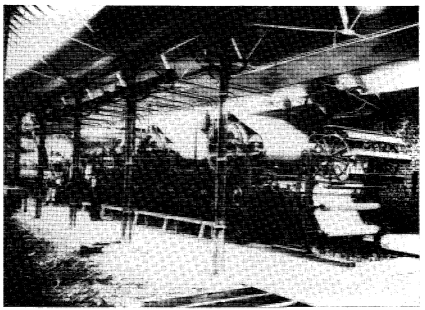
74- الباب العالي بريشة أحد الفنانين الغربيين.





75- ميدالية "التنظيمات الخيرية" والنياشين العثمانية.





76- التعليم الحرفي في عهد السلطان عبد الحميد الثاني ومشغل للنسيج



77- سعاة البريد ذوو الدراجات

إنما هو أمر يرجع إلى القرن السابع عشر. وكان باب الأغا (اغا قاپيسى) من أقدم المكاتب العمومية anonyme. أما في القرن التاسع عشر فكان الباب العالي يضم في تشكيله الصدارة العظمى مع ثلاث وزارات كبيرة؛ ولكن نظارات مثل نظارة المعارف ونظارة الأشغال العمومية، ثم نظارة الصحة فيما بعد ونظارة الدفتر الخاقاني قد خصصت لها مبان مستقلة. أما في الولايات خارج مركز الدولة فقد استحدثت مبان ومقار رسمية للولاية والمتصرفية والقائممقامية والمحاكم. وعلى ذلك يعتبر عهد التنظيمات هو العهد الذي استقرت فيه البيروقراطية، واكتسبت فيه المكاتب الرسمية - الى جانب المباني التجارية - صفة الشخصية المتميزة والاستمرارية، مما ساعد على ظهور أسلوب معماري مختلف في هذا المجال.

وعندما نقول تَشْكُل النظارات فلا يجب أن يخدعنا ذلك العنوان؛ لأن بعض النظارات كانت مكاتب تابعة للصدارة العظمى، والناظر الموجود على رأسها هو فقط من رجال الدولة وليس من أركانها، أو حائزاً على رتبة الوزارة أو معدوداً بين الوزراء. وفي مقابل ذلك كان يوجد في مجلس الوكلاء [الوزراء] في القرن التاسع عشر بعض النظار ممن ليس لهم نظارة [مأمور بمجلس الوكلاء]. والشك أن نظارة الخارجية هي أوضح نموذج على أن مكاتب الصدارة العظمى التقليدية قد شكلت النواة في ظهور النظارات الأساسية التي نعرفها. ولهذا السبب فان الباحثين المحليين والأجانب الذين تناولوا موضوع تطور "الشئون الخارجية" قد أعجبوا كثيراً بهذا التركيب الفريد suigeneris الذي انفرد به هذا التنظيم البيروقراطي في تطوره، وشهدوا فيه استمرارية الروح العثمانية. ولكن المؤسف أن تاريخ هذه النظارة لم تكتمل كتابته لأسباب متعددة، ولعل تفسير ذلك راجع إلى أن وزارة الخارجية التركية حتى هذا اليوم نفسه لازالت عبارة عن مكتب متداخل مع رئاسة الوزراء، وأن الأمين العام للخارجية في جمهورية تركيا ما هـو إلا أحد المساعدين لرئيس الوزراء نوعاً ما، وأن الاسلوب العثماني التقليدي ينطوي على هذه الروح التي كانت عليها نظارة الخارجية في عهد التنظيمات، وانتقات منه إلى العهد الجمهوري. وصلة رئيس الكتَّاب بالخارجية في العهد العثماني التقليدي إنما تأتي من إدارته للمكاتبات في هذا المجال، واتصاله بالسفراء الأجانب وغرفة الترجمة. وعندما أسست "نظارة الأمور الخارجية" لأول مرة ووُضيع على رأس هذا المنصب رئيس الكتّاب الحاج عاكف افندي اليوزغادي مع رتبة الوزراة [هو المنافس لبرتو باشا] على الرغم من أنه لم يكن ديبلوماسياً، بل كان من سلك الكتابة، كان ذلك سبباً في وقوع التشابه بين رئاسة الكتّاب ونظارة الخارجية. والواقع أن رئيس الكتاب لم يكن ناظراً للخارجية في العهد التقليدي. ولكن المكاتب التابعة له التصقت بشكل غريب بالنظارة

الجديدة. والدليل على ذلك أن قلم الرؤس وقلم التحويل وقلم واضع الطغراء (طغراكش) قد جرى ربطها بنظارة الخارجية، وذلك عدا المكاتب التي فقدت وظيفتها أو غيرتها، مثل قلم الديوان الهمايوني وقلم المهمة من المكاتب القديمة التي كانت تتبع رئيس الكتاب(٢٠). وكان من بين هذه المكاتب ايضا غرفة المذاهب (مذاهب اوده سي). وهي الغرفة التي كانت تتولى مهمة إدارة الاتصالات بين الباب العالى والطوائف غير المسلمة، وتتابع عملية السماح لها باقامة الكنائس والمدارس وترميمها، ثم انضمت إلى النظارة الجديدة لمتابعة نفس العمل تحت اسم "دائرة المذاهب" (مذاهب دائره سي). والآن فإن موظفي الشئون الخارجية الذين يتابعون القساصل والأمور المتعلقة بهم في الولايات كانوا تابعين لنظارة الخارجية (دائرة الخارجية في الولايات = ولايت خارجيه دائره سي). وإلى جانب المكاتب الجديدة التي تشكلت داخل النظارة مثل قلم التحريرات الخارجية (تحريرات خارجيه قلمي) الذي يتولى أمر المكاتبات مع السفارات في الخارج، وغرفة أوراق الخارجية (خارجيه اوراق اوده سي)، أي الأرشيف، وقلم الجنسية (تابعيت قلمي) أي شئون الجنسيات، كان يوجد مكتبان آخر ان ظهر ا مع ظهور الصحافة، مثل قلم المطبوعات (مطبوعات قلمي) ثم قلم المطبوعات الأجنبية (مطبوعات اجنبيه قلمي). وهذا الأخير هو الـذي أدى إلـي قيـام وكالــة الخارجيــة [وزارة الخارجيــة] وموظفيهــا بتولــي إدارة المديريــة العمومية للمطبوعات (مطبوعات عموم مديرلكي) في العهد الجمهوري أيضا. ونظارة الداخلية هي الأخرى جهاز انبثق عن الصدارة العظمي، واستمر يعمل تحت إمرة ورقابة الصدر الأعظم، على الرغم من أن وكيل الصدارة (صدارت كتخداسي) كان قد رقى ليصبح بمثابة ناظر الداخلية. و لاشك أن النظر إلى هذين المكتبين على ضوء التقاليد التي سار عليها تاريخ الإدارة في الامبر اطورية سوف يساعد على فهم التركيب الذي كانت عليه التشكيلات العثمانية.

وكان من بين الاصلاحات التي جرت في القرن التاسع عشر إقامة المؤسسات المعنية بتخريج الموظفين لهذه المكاتب، ولاسيما المدرسة السلطانية (مكتب سلطاني) ومدرسة الادارة المدنية (مكتب فنون مُلكيه). والجدير بالذكر هنا أن نظارتي الخارجية والداخلية حتى في السنوات الأولى من عهد التنظيمات كانت تحت الرقابة المباشرة للصدر الأعظم، وكانت علاقاتهما بالمجالس محدودة. والواقع أن وشائق نظارتي الخارجية والداخلية المحفوظة في الأرشيف

Carter Findley, Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire, Princeton 1980, s.184, 256; – أنظــر: – (٢٠) Sinan Kuneralp, "The Ministry of Foreign Affairs under the Ottoman Empire and The Turkish Republic" Turkey-Time-History of World Foreign Offices, (ed. Steiner), 1978, s.404-505.

العثماني توجد في قسم منفصل عن وثائق المجلس الأعلى (مجلس وآلا)، ونفهم من ذلك أن المجالس التابعة للباب العالي، على الرغم من صلاحياتها الواسعة ونفوذها الغير العادي، لم تكن تتدخل كثيراً في شئون هاتين النظارتين. كما نلاحظ أن وزارات الخدمات التي ظهرت في عهد التنظيمات، مثل نظارة المعارف ونظارة الأشغال العمومية ونظارة التجارة والزراعة لم تتحول هي الأخرى إلى أجهزة مستقلة قادرة على تسيير معاملاتها بنفسها واكتساب شخصيتها البيروقراطية المستقلة إلا بعد أن انسحبت مجالس الباب العالي إلى مجالات اختصاص معينة. رابعاً - السلاطين العثماتيون والسراى في القرن التاسع عشر

لا شك أن السلطان والسراي هما رأس الدولة ورأس الحكومة المركزية، فهل استمر السراي ابعتباره مقاماً لرئيس الدولة ومحلاً لعمله- يواصل أعمال الادارة في الامبراطورية العثمانية خلال القرن التاسع عشر؟ قد يكون ذلك صحيحاً بين الحين والآخر، ولكن السراي العثماني بدأ يفقد هذه الوظائف، حتى أصبح في الدرجة الثانية بعد الحكومة، بحيث لا يمكن مقارنته إبان المشروطية الثانية حتى ببعض الحكومات ذات الحكم الفردي المعاصرة في أوربا. والخلاصة أن السراي والسلطان العثماني في القرن التاسع عشر أي عقب إعلان فرمان التنظيمات قد أخذا يمثلان وظيفة رمزية وليست إدارية أللهم إلا بعض الاستثناءات. كما يتميز ذلك العصر - من ناحية أخرى- بالتأكيد الواضح على أن واجبات الخلافة الاسلامية هي مسئولية السلطان العثماني التي مارسها إلى حدٍ ما واللقب الذي يحمله. ومن هذه الناحية فان السراي هو مركز الادارة الذي يمثل المسلمين. أما في عهد السلطان عبد الحميد الثاني فقد كان السراي هو مركز الادارة الذي يمثل السلطة بين الحين والآخر في مواجهة الباب العالي، وهو الذي يسيطر عليه. ففي عهد السلطان عبد الحميد الثاني بوجه خاص لم يكن الباب العالي، إلا دائرة رسمية متخصصة، تقوم على إدارة الاجراءات البيروقراطية اكثر من كونه جهازاً يضطلع بالقرارات الخطيرة، إذ أصبح السراي العثماني آنذاك هو جهاز اتخاذ القرارات، كما تأكدت أيضا صفته كمقام للخلافة الإسلامية.

والواقع أن السراي العثماني في القرن التاسع عشر مر بمرحلة تغيير مهمة، من ناحية البروتوكول والأجهزة والقيم المتوارثة. وعلى الرغم من ذلك فان التركيب المالي والاداري للسراي العثماني في القرن التاسع عشر والمعلومات حول بروتوكوله الجديد لم يجرحتى الآن جمعها من دور المحفوظات وكتب المذكرات وغيرها، ومن سجلات الأرشيفات الأجنبية التي يمكن أن تقدم بعض المعلومات في هذا الموضوع لتوضع كلها في كتاب مرجعي متخصص. ومن ناحية أخرى فان الحياة في السراي -باعتباره محلاً لاقامة رئيس الدولة ومكتباً لعمله-

لايُعرف عنها الشيء الكثير في القرن التاسع عشر، بقدر ما كان معروفاً في القرنين السادس عشر والسابع عشر. والدراسات التي أجريت عن السراي العثماني لا يمكن مقارنتها بما أجري على قصر الامبراطور الروسي المعاصر له، كما لا يمكن مقارنتها كذلك بالدراسات والمراجع المتخصصة التي وضنعت حول البلاط البيزنطي في العهود السابقة. وسوف نحاول هنا من خلال بعض كتب المذكرات والمعلومات المتفرقة هنا وهناك أن نقدم لمحة موجزة عن تركيب السراي العثماني إبان عهد التحديث.

ذكرنا أن السراي هو المكان والوحدة الإدارية التي كانت تمثل السلطان العثماني والدولة. أما في القرن التاسع عشر فلم يعد السلطان العثماني - مع اتساع الأجهزة البيروقراطية- ذلك الحاكم صاحب السلطة المطلقة والصلاحيات التي كانت له قبل ذلك، وقضت الامبر اطورية نصف القرن الأخير من عمرها بحكم فردي دستوري [المشروطية]. أضف إلى ذلك أن السلطان العثماني حاكم يعلن في الداخل والخارج أكثر من أي وقت مضى أنه الخليفة، ويستخدم هذا اللقب وتلك الصلاحيات في العالم الخارجي [بالقدر الذي أشارت إليه الدراسات وكشفت عنه المواثيق الدولية]. فقد نصت أحكام معاهدة قَيْنَارجه الصغرى عام ١٧٧٤م والتي وضعت بشلاث لغات أن السلطان العثماني هو خليفة المسلمين ورأس مؤسسة الخلافة. والخليفة وإن فُهم خطأً في العالم الخارجي فهو الرئيس الديني للمسلمين والرئيس الروحي أحيانا spiritual leader .وهذا اللقب والصلاحيات التي أتاحها كان يستخدمه السلطان بين الحين والآخر في علاقاته مع المسلمين في جاوا والهند وروسيا وشمال افريقيا وغربها. ولا شك أن الاعلان بين الحين والآخر في تلك الدول أن القنصل العثماني شخص غير مرغوب فيه Persona non grata ثم إبعاده، وجمع الاعانات من المسلمين في ارجاء العالم تبرعاً لسكة حديد الحجاز، والاتصال ببعض المدارس والجمعيات الاسلامية هناك، إنما هي أمور توضح ما ذهبنا إليه. فقد كانت بعض الأخبار مثل زيارة البردة النبوية الشريفة خلال شهر رمضان في قصر طوب قابي تأخذ مكانها مع كل التفاصيل في الصحافة الاسلامية في روسيا وكأنها بلاغ رسمى. والذي يؤكد ذلك أيضا أن الاتفاقية التي وُقعت عقب الضم الرسمي للبوسنة والهرسك من قِبَل النمسا/ المجر عام ١٩٠٨م بين الحكومة العثمانية والسفير النمساوي بالويسيني Pallavicini في استانبول قد نصت على أن "رئيس العلماء والدائرة الدينية" لمسلمي البوسنة تكون تابعة للمشيخة الاسلامية في استانبول، ويُناط بها أمور التعيين والعزل، كما عُقدت اتفاقيات مع ايطاليا عقب احتلالها لطرابلس الغرب

تضمن سريان أحكام مشابهة في تلك المنطقة(٢١). وهذا يعني أن السلطان العثماني كان يُعترف به من الناحية القانونية أيضا كرئيس ديني في البلدان التي خرجت من حوزة الحكم العثماني. ولم يكن قد تغير بعد نظام وراثة الحكم عند العثمانيين؛ فكان المبدأ القاضي بتولي أكبر أفراد الأسرة سناً senioritas هو النظام الجاري، فبدأ النزاع لتغيير هذا المبدأ إلى [الولد الأكبر] Primogenitura. ولكن مع وجود ولي العهد في السراي أصبح الأمراء الآخرون لا يقيمون فيه، وتفرقوا في أماكن مختلفة في استانبول، كما تباينت أساليب تعليمهم، فكان منهم من يفضل ثقافة الشرق وآخرون يفضلون ثقافة الغرب، كما كان منهم أيضا من حصل على قدر ضئيل من التعليم. أما في السنوات الأخيرة فقد بدأ الأمراء تعليمهم في المدارس العادية.

وكان السلطان العثماني بصفته خليفة المسلمين يقوم بأداء صلاة الجمعة في بعض مساجد استانبول، ويواظب على حضور دروس الوعظ في شهر رمضان، وهي المعروفة باسم "دروس الحضرة" (حضور درسلرى)، ويواصل الإعداد لموكب الصررة (صئرة آلايى) الذي يخرج إلى الأراضى الحجازية كالعادة كل عام، فهو زعيم المسلمين كافة وعليه أن يثبت ذلك.

وكان التغير الذي مر به السراي العثماني من ناحية المراسم والحياة اليومية قد وقع في عهد السلطان محمود الثاني، فالواقع أن هذا السلطان لم يترك في الظاهر سراي طوب قاپى، بل ولم يقم بداخله قصراً على طراز الروكوكو المعاصر وطراز امبير مثل السلطان عبد المجيد، غير أنه جرى أولاً على بعض الأمور مثل تغيير الزي والنياشين على الطراز الأوربي [التخلي عن نظام إلباس الخلعة]، وشكّل فريقاً [اوركسترا] للموسيقي على الطريقة الأوربية، وأمضى حياته الي جانب ذلك - في القصور الساحلية التي كانت قائمة آنذاك ثم اندثر بعضها في أحياء استانبول المختلفة اكثر من اقامته في سراي طوب قاپى. فقد كان واضحاً بعد إلغاء اوجاق الانكشارية أن هناك ثغرات مهمة في بروتوكول السراي وتشيكلاته، مما يعني أن السراي العثماني حتى إلغاء السلطنة عام ١٩٢٢ م وإلغاء الخلافة عام ١٩٢٤ م كان دائم التغير لفترة تقرب من قرن من الزمان، في شكله الطبيعي وأسلوب عمارته وحياته اليومية وبروتوكولاته، ولكن يصعب علينا أن نضع حصراً بيانياً لذلك. ولا شك أن السراي العثماني على الرغم من هذه التحولات السريعة الكبيرة كان يحتفظ ببعض العناصر الاساسية التي لم تتغير منذ القرن السادس عشر في تقاليده وتقاليد الأسرة الحاكمة. فقد استمرت حفلات ختان الأمراء، ومراسم غسل الموتى من الأسرة وتقاليد الأسرة الحاكمة. فقد استمرت حفلات ختان الأمراء، ومراسم غسل الموتى من الأسرة وتقاليد الأسرة الحاكمة. فقد استمرت حفلات ختان الأمراء، ومراسم غسل الموتى من الأسرة

de la Jonqière, Histoire de l'Empire Ottoman, II, Paris 1914, s.221. : انظر (۲۱)

الحاكمة في الدائرة التي تُعرف اليوم باسم "الأمانات المقدسة". كما كانت نقام مراسم جلوس السلاطين على العرش جاستثناء السلطان محمد رشاد الخامس أمام باب السعادة [في بيت العائلة] وعلى كرسي العرش الذي يخرجونه من مكان حفظه ليضعوه هناك. أما في شهر رمضان من كل عام فكان يحل وقت زيارة البردة النبوية الشريفة، ويذاع خبرها بوسائل الاتصال الحديثة على المسلمين في كافة أنحاء العالم.

وكان تشكيل الـ (أندرون) القديم مازال موجوداً في التركيب الاداري للسراي العثماني في القرن التاسع عشر، إلا أنه فَقَد أهميته وتلاشت وظائفه، حتى آل أمر هذا الاوجاق المعروف باسم "اوجاق اغوات الاندرون" (اندرون اغالرى اوجاغى) إلى الانرواء في ركن من أركان سراي طولمه باغچه. وأصبح موظفو السراي يأتون بالدرجة الأولى من المدارس التي أقامتها الدولة في القرن التاسع عشر، وتخرج فيها كبار الرجال من العسكريين والمدنيين .وكان السلطان عبد الحميد بوجه خاص يأخذ الخريجين المتفوقين من "مدرسة الادارة المدنية" (مكتب مُلكيه) بعد أن رفع من درجات التدريس والتعليم فيها للعمل في "دائرة السكرتارية" (كتابت دائره سي). وبعد خلع عبد الحميد الثاني اختفى الضباط الذين تربوا على النظم التقليدية القديمة (آلايلى ضابطان) في كتائب حرس السراي.

وكان لابد من أن يتشابه بروتوكول السراي العثماني مع بروتوكولات القصور الأوربيين المعاصرة؛ ففي القرن التاسع عشر بدأ السراي العثماني يشهد زيارة بعض الملوك الأوربيين وبعض النبلاء من دول البلقان [مثل بلغاريا]. فالسراي هو أحدى الوحدات المركزية في الدولة، ويعترف بالنظام الديبلوماسي الدولي وأحكام فينا للتمثيل الديبلوماسي. كما اختلفت مكانة الحريم السلطاني هي الأخرى في تلك العلاقات البروتوكولية عما كانت عليه قديماً؛ فقد تغيرت في تلك الوحدة أيضا مستويات تعليم السيدات الأميرات، وزوجات السلاطين، وتغير طرز حياتهن اليومية. كما بدأت ضغوط التغيير في المجتمع خارج السراي تكشف عن نفسها خلال ذلك. وإبان المشروطية الثانية كانت زوجات كبار رجال الدولة يأخذن مكانهن إلى جانب أزواجهن في المسروطية الثانية كانت الدولة، بينما كان هذا الموقف لا ينسحب على سيدات السراي المصريين وبعض رجالات الدولة، بينما كان هذا الموقف لا ينسحب على سيدات السراي العثماني، وفي نصف القرن الأخير من عمر الامبراطورية قامت أوجيني Eugenie امبراطورة فرنسا برد الزيارة ممثلةً لنابليون الثالث، كما جاء القيصر الألماني ويلهام ثلاث مرات [كانت تصحبه الامبراطورة في إحداهما]، وجاء شارل امبراطور النمسا والمجر خلال الحرب الكبرى تصحبه الامبراطورة في إحداهما]، وجاء شارل امبراطور النمسا والمجر خلال الحرب الكبرى

تصحبه الامبراطورة زيتا. ومع ذلك كان السلطان العثماني وولي عهده هما اللذان شاركا في المراسم والاستقبال والتوديع، بينما لم تظهر زوجة واحدة من زوجات السلطان في الاستقبالات. وكان الذي يحدث هو أن تقوم الامبراطورات الزائرات بالتوجه إلى الحريم السلطاني لزيارة والدة السلطان وزوجاته، ويقمن هن الأخريات باعادة الزيارة في المكان المخصص لاقامة الامبراطورات في قصر بكلربكي. وهذا الأمر قد ساعد على أن يكون لسيدات الأسرة الحاكمة مكان في بروتوكولات الدولة، وأدى إلى زيادة أعداد المجيدات منهن للغات الغرب والمطلعات على ثقافاته.

وفي عهد ما قبل التنظيمات كان الأغا السلحدار في السراي العثماني معدوداً بين كبار الموظفين فيه، بينما التصادفنا تلك الوظيفة في العهد الندي نحن بصدده؛ فقد شغلها من يُعرف باسم "مشير المابين السلطاني" (مابَيْنَ هُمَايون ملوكانه مشيرى). وكانت هذه الرتبة وتلك الوظيفة منوطة في عهد عبد الحميد الثاني بالغازي عثمان باشا. غير أن عدد العاملين برتبة "ياور اكرم" في معاونة السلطان [الياروان] زاد، حتى أن هذه الرتبة بعد عام ١٨٨٠م كان يحصل عليها المستشارون الألمان، مثل كامب هوفينر باشا. ولاشك أن أركان العسكريين العثمانيين كانوا يحملون مثل هذه الألقاب المستخدمة في بلاط القيصر الألماني؛ فقد كانت رتبة أمير الاسطبل (امير آخور) ورتبة رئيس موظفي الثياب (اثوابجي باشي) من الرتب التي ظلت محتفظة باهميتها، ولكنها تراجعت بالنظر لما كان عليه في بروتوكول ما قبل التنظيمات. وتغير اسم أمير الاسطبل (أمير آخور) ليصبح مدير الاسطبل العامر (اسطبل عامره مديـرى). ولا شك أن جنود البلوكات السنة التي كانت مكلفة بحراسة السراي والسلطان في العهود السابقة قد ألغيت هي الأخرى مع اوجاقات القبوقولية، كما لم يعد هناك أيضا فريق البستانية (بوستانجيلر) المكلف بحراسة السراي وعملية الضبط والربط في أطراف استانبول على السواء. أما في عهد السلطان عبد الحميد مثلاً فقد كانت ترابط في سراي يلديز كتائب عسكرية كثيرة، وكان يوجد من بينها كتائب الاروناؤط والبوشناق، ثم انضم إليهما فيما بعد فريق من أهل سوگوت Sögüt ، وهو الذي عرف باسم "آلاي ارطغرل" (ارطغرل آلايي)، من تركمان الشاة السوداء الذين كان يخاطبهم السلطان بقوله: "ياأهل بلدي الحق"، فكانوا هم كتيبة الحرس المحببة في السراي. وكانت درجة النظار المكافين بالعناية بالعربات ومستودع القوارب (قايقخانه) متدنية في البروتوكول مثل مدير الاسطبل العامر. كذلك كان دور أغا الحريم الذي هو استمرار لمنصب أغا دار السعادة ومكانته في ادارة الحريم الهمايوني في القرن التاسع عشر وترتيبه في بروتوكول الدولة غير ذي بال.

وهو وإن فَقَدَ مكانته في العهد التقايدي في السراي فقد كان أغادار السعادة الشريفة حافظ بهرام أغا في عهد السلطان عبد الحميد الثاني يتمتع بمكانة في البروتوكول تأتي مباشرة بعد ترتيب مشير المابين [انظر سالنامة عام ١٣٠٢/١٨٨٥]، كما كان يتمتع في الوقت ذاته برتبة الوزارة. غير أنه في عهد السلطان محمد رشاد الخامس لم يكن كذلك، إذ صدر فرمان قضى برفع كلمة (دولتلو) من الألقاب التي يحوز ها أغادار السعادة، وأصبح -كما جاء في مذكرات موظف المابين لطفي بك -لا يحمل إلا قب (عنايتلو) فقط، وحُرم من المشاركة في الاحتفالات الرسمية. وكان من الطبيعي في هذا السياق أن تختفي ايضا طائفة "البُكْم" (ديلسزلر) و "الأقزام" (جوجه لر). وأصبح السراي في القرن التاسع عشر يملك اوركسترا عصريا للموسيقي (موزيقه، همايون) لتحل محل فريق المهتر القديم (مهتران طبل وعلم)، وكان أول قائد له هو دونيزتي (Donizetti) باشا الذي وَضَعَ أولى المارشات العثمانية. ومع مرور الزمن أخذ الموسيقيون الأتراك مكانه، و دخلوا بين صفوف الملحنين. والذي يلفت الأنظار هنا هو عدم وجود مارش يمكن أن نقول عنه إنه النشيد الوطني للامبر اطورية، فقد كان يتبدل هذا المارش من سلطان لآخر، حتى جاء السلطان الأخير محمد وحيد الدين فأمر باستمرار مارش المحمودية (محموديه مارشي) نشيدا وطنياً للامبر اطورية (٢٢). وفي الاحتفالات والمعايدات في السراي كان يحدث أحيانا أن تُعزف الفالسات الخفيفة والكدريلات التي لم تكن مناسبة كثيراً. وكان السلطان عبد الحميد الثاني لا يطرب كثيراً للموسيقي التركية (آلاتوركا)، وكان مسرح سراي بلديز هو المكان الذي تدعى إليه الفرق الأجنبية بكثرة، وتلعب عليه أنواع الأوبرا والأوبريت.

وفي عهد السلطان عبد الحميد الثاني كان سراي يلديز هو محل الاقامة، ويُستعمل إلى جانبه سراي طولمه باغچه هو الآخر؛ ففي عهد المشروطية الثانية عاد السلطان للاقامة فيه. ويمكننا هنا تعداد أهم الموظفين العاملين ومكاتبهم في السراي العثماني خلال عام ١٨٨٥م على النحو التالي(٢٣): ١- مشير المابين الهمايوني الغازي عثمان باشا، ٢- أغادار السعادة الشريفة [برتبة وزير]، ٣- ناظر دروس الأمراء وناظر شئون أسرة السلطان عبد العزيز خان، وهو كمال باشا [برتبة وزير]، ٤- كبير أمناء المابين والأمناء (سَرْ قُرنَا - قُرنَا افنديلر)، ٥- الإمام الأول والإمام أول، إمام أول، إمام ثاني)، ٦- كبير الندماء والندماء (سَرْ مُصاحب - مُصاحب - مُصاحبار)، ٧-

H.Z. Uşaklıgil, Saray ve Ötesi, c.l, İstanbul 1941-42, s.165, c. II, s.145; Lutfi Simavi, Sultan : انظر – (۲۲) Mehmed Reşad Han'ın ve Halefi'nin Sarayı'nda Gördüklerim, İstanbul 1342-1924, s.26-27, 382.

(۲۲) – أنظر سالنامة الدولة العلية العثمانية لسنة ۱۳۰۲، ص ۱۳۰۲ وما بعدها.

كاتب المخصصات السلطانية (جيب همايون كاتبى)، [وكان المعمول به قديما أن تخصص الموارد السنوية القادمة من ايالة مصر لنفقات السلطان الخاصة، فاصبحت في هذا العهد تدفع من خزانة الدولة مع بعض المصادر الأخرى غير الثابتة]، ٨- خُدام الخاصة والموسيقات السلطانية [وكان قائد الفرقة الموسيقية برتبة أميرلوا، أي عميد]، ٩- مدير الاسطبل العامر (اسطبل عامره مديرى)، ١٠- وكيل الخزانة السلطانية (خزينهء همايون كتخداسى)، ثم يأتي بعد ذلك جمع غفير من الموظفين وحملة الرتب المعروفين باسم الياوران الكرام (ياوران كرام)، وهي الرتب التي كانت تُمنح أحيانا للضباط المستشارين القادمين من ألمانيا... وكان يأتي بعد هؤلاء قواد جرى تكريمهم بهذا اللقب [ياوران فخريون] حتى وإن لم يكونوا موجودين في السراي، ولكن لهم مكان في البروتوكول [مثل قائد فرقة كريت أو محافظ بشيكطاش حسن باشا].

ثم كانت تأتي بعد ذلك مكاتب مهمة مثل إدارة الخزانة الخاصة والأملاك الهمايونية. ولاشك أن أهم الوظائف في بروتوكول السراي هي دائرة الكتابة الأولى (باشكتابت)، أي أمانة الديوان السلطاني بالمعنى الحديث، والكاتب الأول (باشكاتب) رئيسها التي يتولاها.

كان السلطان عبد العزيز هو أول وآخر حاكم عثماني يقوم برحلة خارج الأراضي العثمانية، بينما كان السلطان عبد العزيز هو أول وآخر حاكم عثماني يقوم برحلة خارج الأراضي العثمانية (اوربا) (ولا تعد زيارته لمصر خارجية من الناحية القانونية). أما السلطان عبد الحميد فلم يبرح القصر لا إلى الداخل أو إلى الخارج، غير أنه استطاع عن طريق الصور الفوتوغرافية والألبومات الضخمة التي توفرت لديه أن يتابع باستمرار كل ما كان يجري داخل البلاد. وقام السلطان محمد رشاد الخامس بزيارة لمنطقة الروملي، ترك بعدها انطباعاً طيباً في نفوس الناس، أما السلطان العثماني الأخير فلم تتح له الظروف ولا الامكانيات أن يفعل شيئاً من مثل ذلك.

وهناك ثلاثة أقسام هامة في تشكيلات السراي في القرن التاسع عشر، هي دائرة المابين ودائرة الباشكتابت ثم دائرة التشريفات. والمعروف أن دائرة المابين هي التي تضطلع ادارياً بعملية تنظيم العلاقة بين السراي وخارجه، أما دائرة الباشكتابت فهي التي تتولى إدارة المكاتبات الخارجية، وتقوم على تنظيم وادارة الأعمال الداخلية في السراي، على ضوء أوامر السلطان، وتعرض عليه تذاكر العرض (عرض تذكره لري) القادمة من الصدارة العظمى للتصديق، فاذا حصل الباشكاتب على موافقة السلطان سجل ذلك على هامشها. والواقع أن هذه التذاكر كانت تكتب موجهة إليه. ولاشك أن دائرة الحريم كانت تخرج عن نطاق عمل الباشكابت. وكان خريجو مدرسة الادارة المدنية (مكتب ملكيه) المتفوقون هم الذين يعينون لوظيفة الباشكاتب على أيام

السلطان عبد الحميد الثاني. وكانت هذه الدائرة -ولا سيما في ذلك العهد- تقوم بانجاز عبء ضخم من العمل، حتى إن برقيات الولايات والسفارات كانت تتلقاها، ويستمر العمل فيها بالمناوبة ليل نهار، بينما لم يكن لها علاقة بالمعاملات الخاصة بالجورنالات [التقارير السرية] المقدمة للسراي. أما دائرة التشريفات فكانت هي المكلفة بادارة العلاقة مع السفراء الأجانب في استانبول.

وكان الجاري غالباً أن يأتي الصدر الأعظم مرتين إلى السراي في الأسبوع، فاذا فرغ من مقابلة السلطان تناول هناك طعام الغداء على مائدة أعُدت خصيصاً له، وكان من الأصول أن يدعو إليها رئيس موظفي المابين (باش ما بينجى) والباشكاتب. فلم يكن هناك مفر في القرن التاسع عشر من أن يتجه السراي العثماني نحو هذه الهيكلة الجديدة، وأن يعد الاستقبالات الرسمية والعزائم بالشكل الذي يوافق العُرف الدولي، وأن تنهض الدولة الاقامة القصور التي تزدان بها استانبول اليوم، مثل سراي طولمه باغچه وسراي بكلربكي وسراي چراغان. والأشك أن هناك مبالغات في حجم هذه النفقات، لأن نفقات السلطان لم تكن العلى الرغم من كل ذلك بالحجم الذي نقارن به مع ما كان ينفق على قصور أوربا المعاصرة. أضف إلى ذلك أن دور السراي في الادارة كان قد تضاءل في السنوات الأخيرة، والاسيما في عهد المشروطية الثانية، إذ تحولت السلطة إلى الباب العالي، كما كانت عليه في بداية عهد التنظيمات، ثم انتقلت منه خلال الخمس عشرة سنة الأخيرة إلى أيدي الجماعة التي كانت تسيطر على الحكومة. ورأينا أنهم كثيراً ما كانوا يلجأون إلى الاقتصاد في نققات السراي.

## خامساً - الحكم المركزي وإدارة الولايات

كان الهدف من حركة التنظيمات هو وضع أسس الادارة في الدولة على ركائز تتفق وظروف ذلك العصر، أي ضمان استخدام طاقات الدولة بالشكل الأجدي من مركز واحد. وإذا نظرنا من هذه الزاوية وجدنا مركزية التنظيمات تهدف بعيداً عن الديمقراطية إلى تشكيل إدارة مركزية قوية، كما هو الحال في النمسا المترنيخية وروسيا الاوتوقراطية، وتوجيه كافة الشئون المالية في الدولة من مركز واحد، ووضع التكاليف على أسس قانونية، وتشغيل الطاقة القضائية بشكل منظم. والحقيقة ايضا أن رجال التنظيمات قد اتحدوا جميعاً حول استهداف الادارة المركزية في المجال المالي والعدالة الضريبية التي تعمل بنظام. وكان واضعاً أن هدفاً على ذلك النحو يقتضي وضع إدارة عصرية للولايات تعتمد على المبادئ المركزية. ومن هذه الناحية كان يمكن التوقع منذ اليوم الأول بالشروع في محاولات التجديد الجذرية في إدارة الايالات. غير أن المؤكد أن مساعى التجديد هذه كانت ستقابل بالعوائق الناجمة عن التركيب الاجتماعي الاقتصادي القائم.

وكانت المشكلة الملحة والهامة التي تواجه مركزية التنظيمات هي عدم كفاية "الكوادر المتخصصة". فقد كان الولاة حتى بعد مضي مدة طويلة على إعلان التنظيمات يفتقدون إلى الموظفين القادرين على إدارة الأعمال اليومية. وعلى سبيل المثال كانت الصدارة العظمى قد أصدرت حكماً إلى الولايات عام ١٨٥٨م بدعوى "الاقتصاد في النفقات" وطلبت من الولاة التخلص من الموظفين الزائدين عن الحاجة، فكان الجواب "أن العدد الموجود لا يلبي الحاجة، ومن ثم فليس من الممكن القيام بهذه التصفية"(٢٤). وإزاء هذا الوضع اضطر رواد التنظيمات إلى التخلي عن أحلامهم في تجديد الجهاز الاداري برمته في إطار مركزي، والاكتفاء باجراء بعض التعديلات والتحسينات على الأجهزة والنظم التقليدية المعروفة في إدارة الولايات، وهذا ما حدث.

وكا للاتجاه إلى المركزية الذي كشفت عنه حركة التنظيمات تأثير على إدارة الولايات العثمانية من جانبين أساسيين؛ الجانب الأول هو الاقدام على صياغة هيكلة جديدة في المجال المالي، والثاني هو الاحساس بالحاجة إلى أن تتفاعل عملية تأثير الأشخاص والتجمعات المحلية في ادارة الدولة بشكل منظم وسريع وعادل؛ وهو الأمر الذي أدى إلى ظهور مبدأ الادارة المحلية في تركيا. ونتيجة لهذين العاملين المؤثرين في الترتيبات الادارية الجديدة رأينا حدوث التغيير في الهيكلة العضوية للولايات. ومفهوم الهيكلة الجديدة التي ظهرت لم يتوقف استمراره عند نهاية الدولة العثمانية، بل انتقل إلى نظام الإدارة في العهد الجمهوري، ميراثاً تاريخياً مهماً. وإذا ألقينا الضوء على هذه النقطة قليلاً لحكمنا ببعض الأمور؛ الأول هو أن شبكة المواصلات وطرق التجارة الخارجية في القرن التاسع عشر قد تغيرت، وبالتالي استلزم الأمر تغير مراكز الانتاج والرقابة، وهذه النطورات في المواصلات قد شكلت في الوقت نفسه الأسس المادية والفنية لمركزية ذات تأثير. والثاني أن مراكز الاستيطان الجديدة التي ظهرت وبدأت في التوسع قد فرضت عملية التقسيم الاداري. وعلى سبيل المثال فان أمور الانتاج والتوزيع والتشغيل والرقابة في ولاية آيدين في العهود السابقة كانت تجري في مدينة آيدين، فلما انتقلت الطرق ومراكز الانتاج والرقابة إلى إزمير أدى ذلك إلى انتقال مركز الولاية نفسه إلى إزمير (٢٥). كما أجريت بعض التعديلات على ولاية الطونة ابتداءاً من عام ١٨٦٠م، وكثيراً ما كان يتغير التركيب الاداري لولاية البصرة استجابة للتغيرات الحادثة، ولم تستطع مرعش التي حُولت فترة إلى ولاية

<sup>(</sup>٢٤) - أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني (جودت- داخليه/ رقم ٥٤٣٢ بتاريخ ٢ جمادي الآخرة ١٢٧٦) مضبطة ولاية قسطموني.

Mübeccel Kıray, Örgütleşemeyen Kent (İzmir), Ankara 1972, s.9-10. : انظر - (۲۰)

قائمة بذاتها أن تتخلص من أن تكون تابعة لولاية حلب، فرأيناهم يربطونها بها مرة ثانية. أما المحكم الثالث والأهم في موضوعنا فهو أنهم لزيادة الفعالية الادارية للمركز لجأوا الما بوعي أم بغير وعي الى تضييق الحدود الطبيعية للولايات.ونحن نعلم من تجربة فرنسا عقب ثورة عام ١٧٨٩م أن الوحدات الادارية departement كلما زاد عددها وصغر حجمها كانت هي القاعدة الأنسب لمركزية فعالة ومؤثرة.

وبينما كانت الأمور تجري على ذلك النحو سنحت ظروف أخرى ساعدت على تطبيق ادارة مركزية بالمعنى الكامل. وعلى سبيل المثال انكبت الحكومة وممثلوها الولاة على موضوع تطوير شبكة الطرق البرية، ولم يلبثوا عقب فتح الطريق الحديدي بين إزمير وآيدين أن كثفوا جهودهم في مجال المواصلات. ولم يلبث خط البرق الذي بدأ العمل في مدّه عام ١٨٦٥م أن ربط كافة المراكز الرئيسية داخل الامبراطورية بعضها ببعض خلال فترة وجيزة. والجدير بالذكر أن الدولة العثمانية هي الأولى بين الدول التي استخدمت خطوط البرق بشكل مكثف، بغية الاعلان عن قدرتها من الناحية المركزية. والخلاصة أن خطوط البرق كانت إحدى الوسائل التقنية التي لا غني عنها في تحقيق المركزية العثمانية. وجرى نتيجة لجهود رجال الدولة إنشاء وحدات محلية لتشغيل السفن إلى جانب الشركات البحرية الأجنبية، ولكن لم تنجح الدولة على الرغم من كل هذه الجهود في أن تستكمل ربط شبكات الطرق البرية والبحرية والسكك الحديدية في البلاد ببعضها البعض بشكل فَعَال ومعقول. وإذا كان الاتجاه إلى المركزية والتدابير التي اتخذت لأجل ذلك لم تحقق النتائج المرجوة بشكل كامل فقد كان السبب هو نقص التكامل في شبكة المواصلات من ناحية، والعجز من الناحية الأخرى في إزاحة البنية القديمة التقليدية من أجل الانتشار الكامل لآلية إدارية مركزية. ولم تلق هذه التدابير استحساناً في الولايات الشرقية والعربية بوجه خاص؛ إذ تذمرت الجماعات والقبائل والمناطق التي كانت تتمتع باوضاع متميزة أو التي فقدت الاستقلالية التي كانت ممنوحة لها في النظام السابق.

وكان للتطورات التي أعقبت "فرمان الاصلاح لعام ١٨٥٦م" والشكل الذي أخذته إدارة الولاية العثمانية دورهما المؤثر على التركيب الإداري في تركيا الحالية، بل أثرا في إقراره. وأهم ما يميز فرمان عام ١٨٥٦م أنه أعاد تنظيم الأجهزة الإدارية والمالية والقضائية، وضمن مشاركة الأهالي على مستوى الولاية واللواء والناحية في الحكم [ولا سيما غير المسلمين]. والواقع أن نظام الادارة الذي أقره الفرمان كان قد بدأ تطبيقه بالفعل في جبل لبنان من خلال لائحة صدرت عام ١٨٦١م، غير أن النزاع بين الدول الأوربية التي تسعى من ناحية لتطبيق

النظام الجديد في كافة أراضي الامبراطورية وبين الدولة العثمانية التي تجاهد للحيلولة دون ذلك من ناحية أخرى قد وقف حائلاً دون انتشار هذا التطبيق. أما الوثيقة الأساسية التي كسّت نظام الحكم العثماني باللحم والعظم فهي "لاثحة ادارة الولايات" الصادرة عام ١٨٦٤م (١٢٨١).

وقد جرى تطبيق هذه اللائحة لأول مرة بشكل فعلى على ولاية الطونة [بلغاريا الحالية]، بعد تنظيم حدودها وتشكيلاتها من جديد. ثم لم تمض فترة طويلة حتى جرى تطبيق شكل مشابه لها على ولايات معمورة العزيز ومناسئتر وسلانيك ويانية وتر ْحَالسه. وأسفرت النتائج المشجعة لهذا التطبيق عن إصدار "لاتحة الادارة العمومية للولايات" عام ١٨٧١م (١٢٨٨)، ومحاولة تجربة النظام الجديد بشكل أوسع. وهو النظام الذي ظل سارياً على امتداد القرن التاسع عشر. وجرت خلال فترة وجيزة إعادة تنظيم عدة ولايات تبعاً للنظام الجديد، عشرة ولايات و ٤٤ سنجقاً في منطقة الروملي، وستة عشرة والاية و ٧٤ سنجقاً في منطقة الأناضول، أما في أفريقيا فقد جرى تنظيم ولاية واحدة وخمسة سناجق. كما جرى من ناحية أخرى -وبقصد تعزيز الصفة المركزية في النظام الجديد- ربط عدة ألوية بالمركز مباشرة، وهي الألوية التي كانت تعرف باسم "الألوية غير الملحقة" (ألوية غير ملحقه)، مثل القدس وجانيك وشهروز، وأعقبتها بعد المشروطية الثانية بنغازي وبولو و إزميد وچتالجه وأورفه وعسير والقلعة السلطانية وقاره سي. كما جرى تشكيل "مجالس الادارة" إلى جانب الولاة في الولاية، وإلى جانب المتصرفين في الألوية، وإلى جانب القائممقامين في الأقضية. غير أن هذه المجالس -التي تشكلت من الرؤساء الروحيين والموظفين وأربعة أعضاء منتخبين [كان المقرر أن يكون اثنان منهم مسلمين واثنان غير مسلمين، إلا أن هذه القاعدة لم تكن مرعية كثيراً - طلت بمثابة "دمغة باردة" embossed stamp تصدِّق فقط على قرارات وطلبات الاداريين هناك أكثر من كونها أدوات لتحقيق انتفاع الأهالي بالادارة. والخلاصة أن لائحة عام ١٨٧١م جاءت بخطة جديدة لتقسيم العمل في إدارة الولايات، وزادت في إطار هذه الخطة أيضا من تأثير المركز ورقابته وتيسير اتجاهه نحو الحكم المطلق.

وقد جرى تنظيم الادارة العثمانية عقب "التنظيمات" ضمن تقسيم متسلسل يبدأ من أعلى إلى أسفل، هو: الولاية واللواء والقضاء والناحية ثم القرية. وكانت كل هيئة مخولة بالرقابة بشكل مؤثر ومستمر على كافة القرارات والأعمال التي تنجزها الهيئات الأقل، فكان الوالي والاداريون معه يمثلون أصحاب الصلاحيات الاوتوقراطية في الدولة. ويمكننا في هذه النقطة أن ندلل على الصلاحية التي يتمتع بها الوالي العثماني إذا ذكرنا أن استانبول العاصمة لم يكن فيها جهاز للولاية، وان إدارتها كانت منوطة بالصدر الأعظم مباشرة. أما التطور الثاني الذي ظهر في

تشكيلات الدولة عقب بداية عهد التنظيمات فهو تقسيم أراضي الامبر اطورية عسكرياً؛ منطقتان في الروملي ومنطقتان في الأناضول ومنطقة في بلاد المشرق العربي، ثم تعيين "مُشير" على كل منطقة عسكرية، وبذلك تكون إدارة الولاية قد انفصلت عن الكيان العسكري، وتحول الاداريون فيها إلى "رؤساء مدنيين". والشك أن هذا النظام الذي غير التقاليد القديمة هو أحد العناصر المهمة في الارث التاريخي الذي بقى للجمهورية التركية. والنقطة الثالثة التي يجدر بنا التعرض لها فيما يتعلق بالإدارة العثمانية بعد التنظيمات هي طبيعة العلاقة بين مجلس الولاية والوالي؛ ونذكر مثالاً على ذلك المجالس في و لايات منطقة الر افدين الكثيرة الاختلاط، و لاسيما من الناحية العرقية، فقد كانت تتشكل من نواب وممثلين لجماعات وطوائف يتعذر التفاهم فيما بينها، ويحاول الوالي العثماني هو الآخر باعتباره الحكم arbiter mundi Ottomanorum" تحقيق التوازن بين الطوائف المختلفة ويدفعهم للموافقة على كافة طلبات الحكومة المركزية، كما يحاول التصدي من ناحية أخرى لتدخلات ممثلي الدول الأجنبية التي لا تقف عند حد بابراز مسئوليات وقرارات تلك المجالس المتداخلة المتباينة. وكان الهدف من وجود ممثلي الأهالي في تلك المجالس، وفي اللجان المتخصصة، مثل الزراعة والمعارف والمنافع العامة هو أن يكون عـاملًا ييسـر عمليـة التـأثير والرقابة على الاداريين، وهو وإن حدثت بعض المواقف التي دلت على عكس ذلك فإن هذا التفكير كان هو السائد بوجه عام. في حين أن انتخاب ممثلي الأهالي لهذه المجالس وعزلهم منها كان إلى حد كبير ضمن صلاحيات الاداريين في الولايات العثمانية. ويمكننا القول إن التقاليد العثمانية نشأت بتوجيه من المركز، وأنها منذ اليوم الذي نشأت فيه قد تطورت بفعل الضغوط و الرقابة الواقعة منه.

وفي الادارة التقليدية للايالات العثمانية كان البكلربكي وأمير السنجق والصوباشي والسباهي هم الاداريون الذين يرتبطون أحدهم بالآخر عن طريق سلسلة القيادة. غير أن ظروف ذلك العهد وضعف امكانيات الاتصال والتخابر جعل الرقابة على الأنشطة والفعاليات اليومية أمراً يستحيل بالشكل المؤثر والدقيق. في حين أن الاتجاه المركزي الذي أخذ ينمو داخل الكيان الإداري الجديد كان يفرض على ذوي الدرجة الأعلى أن يراقبوا ويوافقوا أو يرفضوا كافة القرارات والاجراءات التي يقوم بها أصحاب الدرجة الأدنى. واتاح هذا الوضع الفرصة لظهور تسلسل وظيفي ذي حدود ومسئوليات معينة بين الاداريين وتطبيق الرقابة الرأسية بشكل فعال في اطار نظام ادارة الولايات ذي الطابع المركزي. فهل كانت هناك مناهضة لهذه التطورات المركزية؟ نعم كانت هناك مناهضة، ولكنها ظلت عقيمة. والمثال على ذلك ان برلمان عام ۱۸۷۷م عندما أعد "قانون

الولايات" تصدت له في المجلس بعض الاتجاهات انصار اللامركزية طلى أي حال فان قانون ورغم ذلك نجحت الحكومة في تثبيت مفهوم المركزية على القانون. وعلى أي حال فان قانون الولايات هذا فَقَد قيمته قبل أن يوافق عليه "مجلس الأعيان".

وكانت إدارات الولايات بمثابة شعب نقوم على تتشئة الموظفين المحليين. وكان رواد التنظيمات يعانون منذ البداية من قلة الكوادر المتخصصة القادرة على تسيير الأعمال. فلم يكن في المركز أو الولايات عدد كاف من الموظفين للاضطلاع بالاصلاحات في المجالات القضائية والمالية والمدنية. وكان الولاة حتى بعد إعلان التنظيمات بفترة طويلة يفتقرون إلى الموظفين القادرين على ادارة الاعمال العادية، ولهذا كان الوالي في أغلب الأحوال هو الذي يتولى تعليم البيروقر اطبين للمستقبل، فكان أمام خيارين؛ إما أن يستقدم معه هؤلاء الشبان من استانبول، وإما أن يجمعهم من بين الأهالي المحليين ثم يقوم على تنشئتهم، ويلقنهم في الوقت ذاته أفكاره وفلسفته في الحياة. وكان من بين هؤلاء التلاميذ من خلّد الولاة بكتاباته؛ فهناك أحمد مدحت أفندي الذي في الحياة. وكان من بين هؤلاء التلاميذ من خلّد الولاة بكتاباته؛ فهناك أحمد مدحت أفندي الذي مدي بك أيضا -الذي أصبح مديراً للمتحف الهمايوني فيما بعد- يرافق الوالي في بغداد. ومثل هؤلاء الأشخاص حتى وإن ظهروا باتجاهات سياسية متباينة كانوا يدافعون عن مدحت باشا. وكان سري باشا والي قسطموني إدارياً ربّى بقلمه مجموعة حوله، وترك أسلوبه في الكتابة [الرسمية] أثراً بالغاً فيهم.

والقول بان ضغوط الدول الأجنبية على إدارة الولايات كانت ذات تأثير كبير إنما هو -في نظرنا- حكم مكرر طالما بولغ فيه في أدبياتنا. فقد استطاع رجال النتظيمات أن يعدوا لائحة تتظيمية للولايات، واضعين بمهارة نصب أعينهم تقاليد الامبر اطورية وظروفها في هذا المجال، فجاءوا بمشروع إصلاحي وأقروا أسسه، ونجحوا في الوقت نفسه في تحاشي المشروعات التي حاولت الدول الأجنبية فرضها، مثل مشروعات الحكم الذاتي في الولايات. والنقطة الأولى التي فرضت نفسها بقوة في اللائحة التنظيمية للولايات في هذا الاتجاه خلال الفترة الواقعة بين عامي فرضت نفسها بقوة في اللائحة التنظيمية الولايات من جديد هي النظام المركزي.

وقد أجمعت الآراء على أن القضاء على الفساد الذي أصاب نظام الولايات وكان قائماً قبل عهد التنظيمات إنما يتطلب إعادة تنظيمها على أسس حكم مركزية. وتحقق هذا الأمر على شكل مسيرة إصلاحية كانت تنمو تدريجياً. وكان المبدأ المتبع في تطبيق إصلاحات عهد التنظيمات في الولاة ومضاعفة حجم السلطة المركزية". وقد جرى تطبيق هذا

المبدأ باتخاذ عدة تدابير مثل تحويل الإداريين في الولاية بما فيهم الوالي إلى موظفين لدى الإدارة المبدأ باتخاذ عدة تدابير مثل تحويل الإداريين في الولاية تبعيتهم لها، وضمان مشاركة الصفوة من الأهالي في الادارة، وقيام الولاة بانجاز الأعمال عن طريق "التشاور" معهم. وفي الأعوام الأولى من عهد التنظيمات بينما كان الولاة -في اطار هذا الفهم - مسئولين أمام الباب العالي، كان الواحد منهم ملزماً أمام النظام بتقاسم صلاحياته العسكرية والمالية مع الاداريين الأقل درجة، مثل المحافظ [وهو المسئول العسكري التابع للقيادة العامة] والدفتردار [التابع لنظارة المالية]. وفي الأساس فان الشئون المالية لم تكن -كما ذكرنا سابقاً - منوطة بالوالي في البداية، بل بالمحصل، ثم تضاءلت صلاحية هذا الموظف المالي وموقعه لصالح الوالي، ثم جرى استحداث الدفتردارية من جديد في ادارة الولايات. ولكن كان الواضح أن "الدفتردارين" سواء في الماضي أو الحاضر المحتون باستقلالية في الولايات. ولكن كان الموظفين الآخرين المعينين إلى جانب الوالي من قبل الحكومة المركزية. ويرجع هذا التوازن إلى التقاليد التي كانت سائدة قبل التنظيمات. وقد كشفت الحكومة المركزية ويرجع هذا التوازن في عهد التنظيمات أن يتجنبوا -بوجه خاص - مسألة في الولايات؛ إذ استطاع البيروقراطيون في عهد التنظيمات أن يتجنبوا -بوجه خاص - مسألة لبنان، ثم طلبات بروتوكول فينا في النهاية، والتي تكشفت مع مذكرة أندراسي [وزير خارجية المنصا والمجر]، وبذلك خرجت لائحة تنظيم الولايات لعام ١٨٦٤ نتاجاً محلياً خالصاً.

وكانت أحداث لبنان أزمة كشفت عن الصراع بين الدول العظمى مع بعضها البعض، وعن الصراع بينها وبين الباب العالي، ولكنه استطاع أن يتغلب عليها بنجاح، واضطر في خلال ذلك أن يضحي بعدد من موظفيه، وتحولت لبنان التي كانت مسرحاً للصدام بين الدروز والموارنة منذ عام ١٨٤٥م إلى مشكلة دولية خلال مدة قصيرة. ولما تدخلت انجلترا وفرنسا بالسلاح اضطر الباب العالي لكي يحمي سيادته في المنطقة أن يمنح جبل لبنان عام ١٨٦١ صفة الحكم الذاتي الذي يعتمد على اساس المشاركة المتساوية في العرق والدين. فكان يجري تعيين المتصرفين من بين المسيحيين، ولكن كان الشرط أن يكونوا من غير الأهالي المحليين [كان أول المتصرفين داود باشا الأرمني]. أما المحاكم ومجالس الادارة فكانت مختلطة، ويجري تشكيلها عن طريق الانتخاب. وقد شكل هذا التركيب الأساس في قيام جمهورية لبنان الحالية. وهذا الوضع القانوني الذي بدأ في ٩ يونيه ١٨٦١م هو الذي أثار مخاوف الباب العالي، وكان محقاً في ذلك، لأنه سوف يلهب ثورات الشعوب الأخرى، ويجعل من الامبر اطورية لباساً مهلهلاً بسبب الايالات ذات الحكم الذاتي. وشمَرً عن ساعده كلّ من احمد جودت باشا وفؤاد باشا وصاحب الافكار الليبرالية

مدحت باشا للإعداد لنظام جديد في ادارة الولايات، ثم شرعوا في تجربة النظام الجديد في بعض الولايات قبل تعميمه. وبمقتضى اللائحة التنظيمية التي وضعت في ٧ نوفمبر ١٨٦٤م أقيمت تشكيلات الولايات التي تشكل الألوية [السناجق] الوحدة الأساسية فيها. واتبعوا في التطبيق الجزئي "مبدأ التدرج" الذي تميزت به مدرسة التنظيمات. ويتلخص هذا التصرف الذي صدرح به احمد جودت باشا في "ضرورة عدم تجاهل أن كل إيالة لها ظروفها الخاصة". ولهذا السبب جرى تطبيق اللائحة التنظيمية أولاً في ولاية الطونة التي كان يتولاها مدحت باشا، وفي حلب وأدرنه وطرابلس الغرب والبوسنة، وأسفرت عن نتائج مشجعة.

ذكرنا أن تجربة عام ١٨٦٤م هيأت السبيل للقيام بتعميمها؛ إذ رأينا هذا النظام يدخل حيز التطبيق في ١٠ ولايات و ٤٤ سنجقاً في أوربا العثمانية، وفي ١٦ ولاية و ٧٤ سنجقاً في آسيا العثمانية، وفي ولاية واحدة وخمسة سناجق في افريقيا العثمانية، ثم جرى تنظيمه من جديد في ٢٢ يناير ١٨٧١م تحت اسم "اللائحة التنظيمية لإدارة عموم الولايات" (اداره عموميه ولايت نظامنامه سي) وتم إعلانه.

فكان الآمر المدني في الولاية هو الوالي، والمتصرف آمر اللواء، والقائممقام آمر القضاء. وكل هؤلاء الاداريين موظفون يجري تعيينهم من المركز مباشرة بعد موافقة السلطان، أما العمد في القرى فقد رأى النظام أن يكونوا بالانتخاب، كما رأى تشكيل "مجلس إدارة" في كل ولاية ولواء وقضاء، فضلا عن تشكيل "مجلس العموم" (مجلس عمومي) في مركز كل ولاية. وهذه المجالس كانت هيئات مختلطة تتشكل من الموظفين وممثلي الأشراف [كبار العائلات]، وتتيح الفرصة في الوقت ذاته لتمثيل الطوائف غير المسلمة، ويُناط بها إلى جانب المهام الاستشارية بعض الصلاحيات الادارية والقضائية، مثل محاكمة الموظفين، ومنع الاعتداء على الأراضي والعقارات.

وكان من التجديدات التي جاءت بها اللائحة التنظيمية لعام ١٨٦٤ مؤسسات القضاء في الولايات؛ فقد أقيمت في الولايات والألوية والأقضية محاكم للحقوق (مجلس تمييز حقوق)، ومحاكم للجنايات (مجلس جنايت). ويجري تعيين رؤساء تلك المحاكم من قبل شيخ الاسلام، بينما يجري تشكيل الأعضاء الأخرين في محكمة الحقوق وفي كل درجة من درجاتها الادارية بالانتخاب من بين المسلمين وغير المسلمين.

ثم جرى تغيير "اللائحة التنظيمية للولايات لعام ١٨٦٤م" بوضع "اللائحة التنظيمية لادارة عموم الولايات" التي دخلت حيز التنفيذ عام ١٨٧١م. ورأت الدولة في التنظيم الجديد اقامة ما

يُعرف باسم "الناحية" [جمع: نواحي] من مجموع النجوع والعزب حتى تشكل تقسيماً إدارياً فيما بين القضاء والقرية. والناحية يديرها "مدير"، وتتشكل من مجلس إدارة من الأعضاء المرسلين من مجالس العمد في القرى التي تدخل ضمن حدودها. وكانت الدولة غير راضية عن إقامة إدارة للنواحي؛ فلم يتحقق ذلك إلا نتيجة للضغوط الأوربية اكثر من أي شيئ آخر، فظهرت نتيجة لذلك "اللائحة التنظيمية للنواحي" عام ١٨٧٦م. وجرى تطبيق هذا النظام الذي كان يقر انتضاب مدير الناحية ومجلسها من قبل الأهالي على أساس تمثيل ديني عرقي. وكان للحكومة المركزية في ادارة الولاية موظفون يقومون بادارة الأعمال في مجال الصحة والأشغال العمومية، ويقومون بالخدمات اللازمة في مجال التعليم. كما كان يوجد عدا ذلك بعض المجالس التي تشكلت في الولايات والألوية، وكانت تضم أعضاء منتخبين لمعاونة أهالي المنطقة وممثلي الادارة المركزية، وهذه المجالس التي كانت تتشكل في أغلب الأحوال من كبار أهالي المنطقة الذين يكلفهم الوالي أو المتصرف للقيام بهذا العمل هي لجان للأشغال العمومية ولجان الزراعة أو هي هيآت للاقراض مثل "صناديق المنافع العمومية" (منافع عموميه صنديقاري). وهذا المفهوم عن الإدارة في عهد التنظيمات كان هو السبب الوحيد وراء اقامة الادارات البلدية الحديثة، أي هو الواعز على الإعمار وتنظيم وتنمية الحياة في المدن من الناحية المعمارية والادارية بمساعدة أهاليها أنفسهم. ولهذا السبب جاء تأسيس البلديات متأخراً، فهي لم تظهر نتيجة لطلبات أهلها للمشاركة في الادارة، ولكن لطلب الحكومة المركزية من الاهالي للمعاونة والمشاركة.

## سادساً - البلديات العثمانية الحديثة

تعرضت المدن العثمانية في القرن التاسع عشر، ولا سيما المدن الساحلية التي هي نقاط الاتصال في العلاقات المتنامية مع العالم الخارجي لتغيرات جنرية في بنيتها. فإلى جانب التركيب الاقتصادي والاجتماعي والاداري الذي كان يمر بمرحلة تغيير في البلاد كانت ادارة المدن بالاسلوب التقليدي والخدمات البلدية تمر هي الأخرى بانتفاضات قوية. وهذا الأمر هو الذي استلزم القيام باجراء تغيير على ادارة المدن وأجهزة البلديات. لأن مدن السواحل في شرق المتوسط التي كانت في سبيلها نحو علاقات اقتصادية متزايدة مع اوربا كانت مضطرة للاتجاه نحو تنظيم جديد يساعدها على حيازة جهاز متكامل للاتصال والخدمات يناسب الفعاليات التجارية في القرن التاسع عشر. وكانت أهم المشاكل في مدن السواحل تلك هي مباني الحجر الصحي والاستراحات لاجل سفن التجار، وتهيئة الظروف الصحية المناسبة، وسبل المواصلات المنظمة. وكانت الموانئ الشرقية في نظر أوربا قد خرجت عن كونها مدناً غريبة بعيدة، بل أصبحت ميادين جديدة للكسب والربح.

ولهذا اقتضى الأمر إقامة تشكيل إدارات البلديات الجديدة للاضطلاع بالخدمات الحديثة، تماماً مثلماً فعل التجار الانجليز من خلال اتفاقيات امتياز سكة حديد ولاية آيدين عندما حاولوا إقامة بلدية في إزمير، ونجحوا في فرض ذلك(٢٦).

والواقع أيضا أن قيام مدن الموانئ المهمة في الامبر اطورية باولى حملاتها البلدية كانت من المظاهر اللافتة للنظر، وكانت تحظى مناطق معينة في مثل هذه المدن بالأجهزة البلدية الحديثة اكثر من غيرها، وعلى سبيل المثال فان منطقة (غلطه -بك اوغلى) وهي منطقة الحركة والنشاط في استانبول كانت تتقدم من ناحية الخدمات البلدية الحديثة على المنطقة التي تضم الباب العالي، ومع ذلك فلم نشهد أن البلديات الحديثة أدت واجباتها ومهامها البلدية على الوجه الأكمل، ومن ثم سارت أشكال وأساليب الخدمة التقليدية جنباً إلى جنب مع الأشكال والأساليب الحديثة. وعلى سبيل المثال استمر سكان بعض الأحياء والتجمعات في القيام بانفسهم بالشئون البلدية وبعض أمور الحراسة في أحيائهم. وعلى ذلك نرى القديم والجديد خلال مرحلة التأسيس سارا جنباً إلى جنب، ولم يغن أحدهما عن الآخر، كما كانا يشكلان تناقضاً في بعض الأحوال. وانقضى النصف الأول من القرن داخل المدن العثمانية مع الهزات التي نشأت عن انهيار النظم التقليدية لإدارة المدن، ومع جوانب النقص التي حاءت بها المؤسسات الجديدة.

وللبلدية في نظر رجل الدولة المؤمن بالتنظيمات هدف واحد هو أن تَعْمُر المدينة ويَعُم أطرافَها الضوءُ والنظافة ... فقد كان مصطفى رشيد باشا وهو لايزال في سفارة لندن يتحدث عن تحويل المباني الخشبية إلى مبان حجرية. فالمصلح في عهد التنظيمات هو الى حد ما نموذج أصيل للإداريين الذين شكلوا أساس فعاليات الهدم والبناء التي جرت بين عامي ١٩٥٥-١٩٦٠م والاداريين الذين أوجدوا هذا التقليد\*.

ولو أن رجل التنظيمات رأي حقيقة أن البلدية وحدة ادارية محلية، وقبل ذلك لكان على الأقل جعل لادارات القرى وبلديات المدن نفس الاستقلالية، كما هو الحال في النظام الفرنسي الذي كان يسعى لان يحذو حذوه. بل إنه فصل بينهما، وكان الغرض من هذا الفصل هو التعجيل باضفاء الصفة العصرية على العاصمة والحواضر الكبرى أكثر من الأسباب القانونية نفسها.

Orhan Kurmuş, *The Role of British Capital in the Economic Development of Western* : انظر الخطر - (۲۲) *Anatolia,* Ph. D. Thesis, 1974; (Türkçesi: *Emperyalizmin Türkiye'ye Girişi,* İstanbul 1974, s.91).

<sup>\*</sup> يشير الكاتب إلى عهد المرحوم عدنان مندرس الذي ظهرت فيه حركة التغيير العمراني لا سيما في استانبول.

ولكي تسيطر الدولة على الفوضى التي سادت العاصمة نتيجة لحرب القرم في ١٣ يونيه ١٨٥٤م أقامت ما عُرف باسم "امانة العاصمة" (استانبول شهر امانتى)، وأعد لها المجلس الأعلى (مجلس وآلا) لائحة تنظيمية خاصة، ووضع على رأسها آمر باسم "أمين العاصمة" (شهر اميني)(٢٧).

وكان يوجد إلى جانب أمين العاصمة مجلس يضم أعضاء يجري نكليفهم بذلك بعد انتخاب الباب العالي اياهم وتصديق السلطان على تعيينهم، ويعرف باسم "مجلس أمانة العاصمة" (شهر أمانتي مجلسي). وهؤ لاء الأعضاء كأنوا من ممثلي التجار والحرفيين وبعض كبار الموظفين. أما وظائف المجلس فكانت تشبه المجالس القديمة المساعدة للقضاة، فهي استشارية بالدرجة الأولى، وهي محدودة في الامكانات المالية، فلا تملك موارد مستقلة. وتتولى الدولة سداد نفقاتها، بينما تقوم أمانة العاصمة بتحويل العوائد التي جمعتها إلى الجهاز المالي؛ أي لا يمكننا أن نتحدث هنا عن مالية كوميون Commune مستقلة. كما كان لأمانة العاصمة فريق من العاملين غير كاف، يتكون من عدد من المهندسين وآخر من القواسين [= ضباط الحراسة وموظفو الأمن]. ومن ثم فلا تعتبر عليها في عهد السلطان محمود الثاني، وهو "نظارة الاحتساب". فلا أمين العاصمة ولا أعضاء مجلس الأمانة كانوا في هذا المجال من ذوي الخبرة والمعرفة، كما لم يكونوا -وهو الأهم- يتمتعون بالصلاحية والاستقلالية.

فقد كانت الحكومة العثمانية مضطرة لتوفير الخدمات البلدية الحديثة في حي غلطة وبك اوغلى، وهي المنطقة التي يسكنها الأجانب بوجه خاص، وتتزاحم فيها المشاكل التي يمكن أن تواجه مدينة ساحلية عصرية. ولما عجزوا -لهذا السبب- عن إقامة تنظيم للخدمة البلدية يُعتد به في كل استانبول، رأوا أنه لا أقل من أن تحظى تلك المنطقة بالخدمات البلدية الحديثة، فجرى تشكيل "دائرة البلدية" السادسة على غرار النموذج الباريسي، وجعلوا على رأسها كامل بك أحد موظفي الخارجية. وكانت مكاتبات الدائرة تجري باللغة الفرنسية، وخصصت لها بعض الموارد الاستثنائية، وعلى هذا النحو بدأت الخدمات البلدية بميزانية متميزة في حي بك اوغلى الذي يكتظ بالسفارات ومحلات

 <sup>(</sup>۲۷) - أنظر لعثمان نوري (ارگين) مجلة الأمور البلدية فهي تقدم المعلومات المستفيضة اللازمة عن ادارة
 المدن قبل التنظيمات، وانظر أيضاً للبلديات العثمانية:

İ. Ortaylı Tanzimattan Sonra Mahallî İdareler, Ankara, 1974; ve İstanbul 1984.

العمل. والواقع أيضا أن دائرة البلدية السادسة قد واصلت مسيرتها على ذلك النحو المتميز، واستمرت على نجاحها الناتج عن ذلك حتى العهد الجمهوري.

وفي عام ١٨٦٨م جرى تقسيم استانبول إلى أربع عشرة بلدية، على غرار بلدية بك أو غلى، غير أن أغلب هذه البلديات التي وُضع على رأس كل منها واحد من كبار الموظفين المتقاعدين برتبة فخرية لم يبدأ العمل؛ فلم تتشكل لها المجالس البلدية، بل ولم يجر تعيين العاملين اللازمين لها.

أما في مدن الولايات الأخرى فقد بدأت التنظيمات البلدية الحديثة مع صدور "اللائحة التنظيمية للولايات لعام ١٨٦٤"، وتقرر بموجب هذه اللائحة تشكيل المجالس البلدية بالانتخاب في مراكز الألوية والأقضية، غير أن تلك المجالس لم تحظ حتى بالشخصية المعنوية في الوظائف ونظام العمل. وعلى أي حال فان تشكيل تلك المجالس لم يجر في كل الأقضية، ولم تتشكل تلك المجالس الا بحمية بعض الولاة [مثل مدحت باشا عندما كان والياً على بغداد ثم على ولاية الطونة]، وساعدها ذلك الوالي نسبياً على أن تشرع في ممارسة أعمالها. وكانت موارد البلديات العثمانية شحيحة وتعاني من قلة العاملين والافتقار إلى صلاحيات الرقابة ومحدوديتها. وعدا ذلك لم يكن للمجلس البلدي شخصية مازمة، كما كان واقعاً تحت الرقابة الصارمة من الحكومة المركزية.

وجرى وضع الأسس الحقيقية للتنظيمات البلدية في عهد المشروطية الأولى، بل إن قوانين وأساليب عمل هذه البلديات قد تركت أشراً عميقاً على النظم التي جاءت بعد ذلك. وقام "مجلس المبعوثان" العثماني الأول بمناقشة ذلك القانون بكل الخبرة والمقدرة وعلى ضوء التجارب التي مرت منذ بداية عهد النتظيمات، وقامت الحكومة على الرغم من كل الاعتراضات التي أبداها النواب باعداد قانونين مختلفين لاستانبول والولايات الأخرى، ثم جرى سنّهما(٢٨). وبهما اكتسبت البلديات في الأراضي العثمانية شخصية تتعدى التركيب الإداري إلى شخصية اعتبارية، [تذكر المادة الثالثة فيما يتعلق بوظائف المجلس البلدي أنه طرف في القضايا التي ترفع ضد البلدية]. ويخول القانون للبلديات أن تتولى تنظيم شئون الاعمار والرقابة عليها، والقيام بخدمات الأشغال العمومية والاضاءة، والنظافة، وادارة أموال البلديات، وتسجيل العقارات وتعداد السكان [هاتان الوظيفتان الأخيرتان تتولاهما اليوم الادارة المركزية]، والرقابة على الأسواق وأماكن التسوق، واتخاذ التدابير الصحية، واقامة المجازر والمدارس، وشئون إطفاء الحرائق، وتحصيل موارد البلديات... وغير ذلك. ولم

<sup>&</sup>quot;Dersaadet Belediye Kanunu" ve "Vilâyet Belediye Kanunu", *Düstur,* I. : - أنظر لنص القانون وتحليله – (۲۸) Tertip, 2; Osman Nuri, *Muhtasar Mecelle-i Umûr-ı Belediyye,* s.43-47; *Mecelle-i Umur-u Belediyye,* s. 78.

تسمح الظروف بتحقيق قسم من تلك الوظائف، بينما تولت أجهزة الحكومة المركزية تنفيذ قسم آخر، كما كانت بعض الوظائف مثل شئون المياه في يد الأوقاف، وظلت على ذلك.

وينص القانون على أن جهاز البلدية يتشكل من رئيسها ومجلسها، وتبعاً لعدد السكان في المدينة أو القصبة يكون عدد أعضاء المجلس الذي يتراوح بين ٦-١٢ شخصاً، يجري انتخابهم لمدة أربع سنوات، ويجري تغيير نصف الأعضاء كل عامين عن طريق القرعة. أما الرئيس فكانت نتتخبه الحكومة من بين الأعضاء وتقوم بتعيينه. كما كان المجلس أعضاء مستشارون من المهندسين والأطباء والبيطريين. وفي الولايات الأخرى خارج المركز كان الآمر المدني هو الذي يختار رؤساء المجالس من بين أشراف البلدة. وكان رؤساء بلديات استانبول وأعضاء مجلس "امانية العاصمة" بعد عام ١٨٧٧م يأتون إلى تلك الوظائف دائما بالتعيين. ويُشترط في عضو مجلس البلدية أن يكون متجاوزاً سن الخامسة والعشرين ومن الرعايا العثمانيين، ويودي سنوياً ضريبة أملاك لا نقل عن خمسين قرشاً، فضلاً عن شرط طريف آخر هو ضرورة معرفته للغة التركية. وكانت تلك النقطة محلاً لاعتراض أعضاء مجلس المبعوثان من الولايات العربية، ومع ذلك فقد فُرض قبول القانون في المجلس؛ إذ كان التيار القومي قد بدأ.

والخلاصة أن البلديات العثمانية وُلدت في الفترة التي أينع فيها النظام المركزي السُلطوي كجزء لا تنفصل عنه. والواضح أن ذلك الوضع لن يتغير دون إحداث تحول جذري ومرور فترة طويلة من الزمن. فالادارة المركزية المطلقة تعني دولة القانون، وقد لا ينطوي مفهوم النظام الحقوقي على المشاركة السياسية في الموضع الذي تسوده "سلطة القانون". وترتكز أسس الدولة في العصور الحديثة على القانون، وحق مشاركة الفرد ليس هو الأساس، وتسعى الدولة ذات الحكم المطلق لترسيخ القانون والنظام في مجابهة الفوضى وأعمال السرقة والاضطرابات وتسكع العاطلين وغير ذلك مما يقضي على الحياة في المدن. بينما تبدأ بعد ذلك طلبات وفعاليات الجموع العريضة في المشاركة السياسية. ولا تعتمد إدارة المحليات العثمانية على فلسفة سياسية تأخذ تلك المرحلة الثانية بعين الاعتبار، وظلت هذه المسألة خارج نطاق الجدل والنقاش بالنظر أيضا إلى التاريخ والظروف.

## سابعاً - الإدارة المركزية ووسائل الرقابة

إن نموذج الحكومة المركزية هو الذي حدد كيان الدولة في القرن التاسع عشر، فالإدارة تتخذ لنفسها وظائف جديدة تتعدى تحقيق الأمن للمحكومين ثم جمع الضرائب والجنود في مقابل ذلك وإقرار النظام العام والطاعة، وتقيم آلية تختلف عن ذلك. والدولة في القرن التاسع عشر

ليست صاحبة الصفة الإلزامية فحسب، بل إنها المعلم والمشجّع والقائم بالدعاية والموجّه. ومن المهم إلى جانب الرقابة على كل مرحلة من حياة المحكومين والتأثير عليهم والحيلولة دون إقدامهم على الأعمال غير القانونية أن يكون للمحكومين فلسفة جديدة للحياة، وأن يتعلموا -إلى جانب مفهوم الأمة الواحدة- مفهوم الوطنية، حتى يستقر في نفوسهم. وبفضل ذلك يتحقق بقاء الدولة ودعم المحكومين لها. ولهذا السبب فإن الفعاليات المؤثرة على الكتل العريضة من الناس كالمطبوعات والفنون والمسرح، وكذلك المؤسسات الدينية، ونظم التربية والتعليم بوجه خاص إنما هي مجال النشاط الذي كانت تتدخل فيه دولة القرن التاسع عشر، وتحاول توجيهه ومتابعته والسيطرة عليه بالدعم المالي والاداري. والجدير بالذكر أن الامبراطورية العثمانية برعت خلال القرن التاسع عشر الذي قويت فيه التيارات القومية وانتعشت فيه حركة الجماعات الدينية في استخدام آليات الرقابة المركزية والتوجيه حتى تتمكن من حكم وإدارة بلاد ينتسب أهلها لأعراق وديانات متعددة. وكانت الهيئات الإدارية الجديدة التي جاءت بها حركات الاصلاح تتمتع -على الرغم من الأفتقار الشديد للامكانيات- بقدرة مدهشة على الحركة في هذا المجال، وقطعوا شوطا لا يُستهان به في تعزيز الروح الوطنية وإقرار الهوية العثمانية، واستطاعت جماعة من النخبة لـم يقتصر تشكيلها على العنصر التركى وحده، بل ضمت العناصر المسلمة غير التركية والرعايا المسيحيين واليهود، كما كان الحال في العصور السابقة، أن تأخذ دورها في إدارة الدولة وإدارة مجتمعاتها بوعي من الروح العثمانية. وعندما ننظر إلى تركيب الموظفين في أجهزة المركز أو في أجهزة الأقاليم على السواء يمكننا أن ندرك ذلك بوضوح، والنماذج كثيرة في المركز؛ فهناك موسنوروس باشا وساوا باشا وماور ويني باشا وكاليماكي بك وآرتين دائيان باشا وغيرهم. وكان الجهاز التعليمي العثماني في تلك الفترة يعترف بعدد معين من المقاعد للطلاب غير المسلمين في المدارس العالية، مثل مدرسة الإدارة المدنية (مُلكيه) ومدرسة الطب (طبيه) والمدرسة السلطانية (مكتب سلطاني) (كان ثلث العدد لغير المسلمين، كما كان هناك مقاعد مخصصة لكل مجموعة عرقية ودينية تبعاً لعدد سكانها في البلاد)(٢٩). وفي النهاية احتلت النخبة من كافة الرعايا العثمانيين مكانها في الادارة، وبعد انهيار الامبراطورية نفسها ظهرت أهمية تلك العناصر البشرية في تواصل وجود الإرث العثماني في دول البلقان ودول الشرق الأوسط. وعدا ذلك أَدْرِجَت دروس اللغة التركية في مدارس غير المسلمين، وشجعت الدولة على تعليمها، بل وجعلت

<sup>(</sup>٢٩) – أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني (i-M-V, nr. 16519, 12 N 1273) مضبطة مؤرخة في ٧ مايو ١٨٥٧.

ذلك إجبارياً. وعلى أي حال فان الظروف نفسها أجبرت تلك الشعوب على ذلك، وهناك على سبيل المثال طلبات من طوائف الروم لتعليم اللغة التركية في مدارسها، على أن يكون تعيين المدرسين من نظارة المعارف وصرف الرواتب من الطائفة نفسها(٢٠). وكلما أخذت تتفت التجمعات الدينية في الحياة الادارية والاجتماعية بدأت تتحول اللغة التركية إلى لغة أدبية مشتركة يستعملها كل شخص. وليس من المصادفات في تلك الفترة أن تظهر المعاجم من اليونانية والأرمنية إلى التركية، ويكثر عدد الكتّاب غير المسلمين ممن يجيدون لغتين. ومنحت الدولة حق التعلم لكل جماعة من رعاياها. "واللائحة التنظيمية للمعارف العمومية" الصدادرة بتاريخ ٢٤ جمادى الأولى ١٢٨٦ [٢ سبتمبر ١٨٦٩] تنص في مادتيها (٣٣، ٤٢) على أحكام ملزمة بالقبول المجاني في المدارس لكل الرعايا ممن أنهوا مدارس الرشدية في الولايات والسناجق، وأنهوا الاعدادية في مراكز الولايات وشاءوا الالتحاق بالمدرسة السلطانية [الدستور، ١، جلد ٢، ص ١٩٠-١٩]. وأصبحت الخدمة التعليمية وظيفة تقوم بها الدولة المركزية لكل الفئات من رعاياها وجهازاً يقوم على تعليمهم، وجذبهم في الأغلب إلى العمل في النظام البيروقراطي.

ووضعت الدولة معايير ثابتة لدرجات الترقية والرتب بين الموظفين؛ إذ جرى منذ عهد السلطان محمود الثاني إقرار المساواة والانتقال الافقي والرأسي بين الرتب في سلك هيئة رجال العلم والاداريين والعسكريين، ففي عام ١٨٣٢م جرى تحديد خمس درجات للموظفين مع إقرار الألقاب الخاصة بها، كما وضعوا للرتب العلمية والعسكرية أيضا درجات تعادل تلك الرتب. وفي عهد المشروطية الثانية جرى تثبيت معايير الرواتب الشهرية بالقانون الذي صدر وعُرف باسم قانون المعاشات. وكنا قد ذكرنا أن عهد النتظيمات شهد اقامة مكاتب الدولة ومقار أجهزتها في حواضر الأقضية والسناجق والولايات(٢١). وكان للدولة رقابة منذ زمن على الطوائف غير المسلمة، ولكن من خلال فئاتها المستقلة [نظام الملة]. ومع حركة الاصلاح في عهد التنظيمات نهضت العناصر العلمانية داخل تلك الملل للإطاحة رويداً رويداً بالدور الذي يقوم به الزعماء الروحانيون للكنيسة. وكان لتشكيل "مجالس الملل" ذات الدور الهام في انتخاب البطريرك لتلك العناصر ثم للتعليم العلماني أثرهما في زيادة الرقابة من فئة جديدة. والواقع أن الباب العالي خلال العناصر ثم للتعليم العلماني أثرهما في زيادة الرقابة من فئة جديدة. والواقع أن الباب العالي خلال الفترة التي تعاظمت فيها تدخلات الدول الأجنبية كان يستخدم فئات مختلفة داخل الطوائف الدينية، العنائي تعاظمت فيها تدخلات الدول الأجنبية كان يستخدم فئات مختلفة داخل الطوائف الدينية،

<sup>(</sup>أ.Mecl. Mahsus, nr.2128.) - نفسه، (۳۰)

<sup>(</sup>٣١) – أنظر : .Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul 1987, s.116 أنظر :

واتبع سياسة فعالة في ذلك المجال. كما كانت هناك آلية رقابة مشابهة بالنسبة للعناصر المسلمة أيضاً؛ إذ المعروف أن السلطان محمود الثاني أخذ يطارد بغير هوادة جماعة البكتاشية بعد قضائه على أوجاق الانكشارية. ثم لم تلبث الادارة الاصلاحية عقب تلك الحادثة أن وضعت التكايا والطرق الصوفية تحت نوع من الرقابة اكثر صرامة. ويمكن القول إن السياسة التي جرى عليها رجال التنظيمات هي توفير الدعم المالي، بل والاداري للتشكيلات الصوفية والطرق والتكايا الموجودة، ولكن مع عدم السماح في نفس الوقت للانحراف في ذلك المجال، وظهور جماعات ومشايخ جدد. واستصدروا إرادة سلطانية تسمح بحق التقاعد المبكر من الوظيفة لأبناء بعض مشايخ التكايا ليتولى الواحد منهم المشيخة عقب وفاة والده الشيخ، ووفروا سبل الاعاشة لكثير من النكايا، وحرصوا على صلات التعاون الوثيق بين الدولة وتلك التشكيلات الدينية (٢٠).

كما عملت الدولة على أن يتولى أشخاص معتمدون زعامات أرباب الحرف والصنايع، حتى النها قامت بتعيين زعيم للشحاذين كان يُعرف باسم (ساًلَ كتخداسى) حتى تضمن عملية الرقابة عليهم (٣٣). وساندت الدولة إقامة المسارح، واستفاد من هذه المساندة مسرح اللغة العربية (٤٣). وكانت الدولة هي السباقة لاقامة المتاحف وجمع الآثار القديمة (٣٥). وأخذت على عاتقها أمر وعاية الصبية المشردين، وخصصت الرواتب لمن يقومون برعايتهم. كما خصصت رواتب أيضا للأمهات اللاثي يلدن توائم. وكانت تصدر الأوامر والتبيهات بين الحين والآخر لمنع الإسراف في الأفراح والأعراس حتى إن لم يجر تطبيق ذلك بشكل واسع (٣٦). ولكن الذي لا شك فيه أن الجانب الأكثر تأثيراً في دولة القرن التاسع عشر إنما يتجلى في الصحافة والنشر؛ إذ خضعت الصحف الصادرة بعد "تقويم الوقايع" باللغة التركية أو باللغات الأخرى التي تستخدمها الشعوب العثمانية لنوع من الرقابة الأولية التي تعرف بـ censure préalable، وتطبق على الكتب بوجه خاص. ولكن كانت الدولة إلى جانب ذلك نقدم الدعم النقدي للكتب المؤلفة والترجمات أيضا، خاص. ولكن كانت الدولة إلى جانب ذلك نقدم الدعم النقدي للكتب المؤلفة والترجمات أيضا، خاص. ولكن كانت الدولة إلى جانب ذلك نقدم الدعم النقدي للكتب المؤلفة والترجمات أيضا، ولاتبخل بهذا الدعم على الكتّاب الأجانب أنفسهم، إذ قدّم السلطان عبد المجيد مبلغاً كبيراً من المال

i. Ortaylı, *a.g.e.*, 109-110. : انظر – (٣٢)

i. Ortayli, *a.g.e.*, 109-110. - انظر: . Ortayli, *a.g.e.*, 109-110. - انظر: . R. Ekrem Koçu, "Dilenci", *İstanbul Ansiklopedisi*, VIII, s.4578. - أنظر:

Semavi Eyice, "Arkeoloji Müzeleri" *İstanbul Ansiklopedisi,* II, s.1025 vd; İ. Ortaylı, انظَر: – (۳۰) – أنظر:

<sup>(</sup>٣٦) - هناك نماذج عديدة، انظرها في أرشيف رئاسة الوزراء العثماني (1270 Safer 1270) و (12466) و (1270 iMV, 11567-18 Safer) و (270 يول منع البذخ في (1270 iD nr. 21206-5 Receb) و (1270 وحول منع البذخ في الأفراح (1270 iD nr. 21206-5 Receb)، وانظر أيضاً:

Ş. Turan "Tanzimat Devrinde Evlenme" İs ve Düsünce Dergisi 22/182-1956, s.14-15

لطبع كتاب المؤلف فوساتي Fossati عن آياصوفيا، فأتحفه المؤلف إليه، وجرى طبعه في لندن. أما الصحافة الخارجية فكان يتم التأثير عليها بنظام الاشتراك abonné أو بشراء مراسليها، حتى تضمن الدولة بذلك وسائل الدعاية لها في الدول الأجنبية. ومن الواجب التعمق في بحث مسألة الصحافة في عهد التنظيمات وتحري الدعم الذي كانت تقدمه الدولة لها، فبصرف النظر عن أمور المعاونة التي قدمتها الدولة بين الحين والآخر، والألقاب التي كانت تمنحها لأصحاب الصحف، كانت أيضا تقرر أسعاراً زهيدة إلى حد كبير لتوزيعها بالبريد.

وكان هناك حادثان من نتاج التقنية الحديثة في القرن التاسع عشر لعبا دوراً عظيماً في تطبيق الحكم المركزي، هما التلغراف والسكك الحديدية. فكان الأول شبكة للتخابر أقيمت بسرعة في أراضي الامبراطورية العثمانية، وتطورت بالتزامن مع شبكات البرق في الدول الأوروبية. وتم تدريب عمال البرق والبريد بصورة طيبة، حتى أصبحت جهاز الاتصال الذي يأتي في مقدمة المؤسسات التي وَفرت للامبر اطورية العثمانية وللجمهورية التركية من بعدها امكانية الرقابة السريعة على البلاد وتأكيد السيادة عليها. أما السكك الحديدية فكانت وسيلة انتظرتها الادارة بفارغ الصبر، ولكنها هي التي خلقت الأزمة المالية، وضاعفت من حجم الديون الخارجية. ومع اختلاف جنسيات الشركات التي مدت خطوطها لم تستطع السكك الحديدية ان تشكل شبكة تربط أجزاء منطقة الأناضول ببعضها البعض، كما أقيمت منذ بداية مدّها بتقنيات متخلفة، ومن ثم انتقلت تلك الشبكة الحديدية إلى عصرنا الحالي كواحدة من المشاكل، وهو أمر ينسحب على كافة البلدان العثمانية. ومع ذلك فقد نجحت الدولة في اقامة شبكة للسكك الحديدية في منطقة سوريا وفلسطين، كانت الاكفأ والأوفق زمنا طويلا بفضل سكة حديد الحجاز التي تحققت برأس المال العثماني ومحاولات العثمانيين بوجه خاص. ولا يفوتنا أن السكك الحديدية في الربع الأخير من القرن التاسع عشر بوجه خاص هي التي ساعدت على زيادة حجم الحاصلات الزراعية، ويسرت عملية اسكان المهاجرين في منطقة الأناضول، والأهم من ذلك كله أنها وَقَرت السرعة لعمليات نقل الجنود من منطقة إلى أخرى، للعمل على إقرار الأمن والاستقرار. وفي النصف الثاني من القرن التاسع عشر قام الولاة في مناطق كثيرة بربط الأجزاء الداخلية من البلاد بالخطوط الحديدية بواسطة قدر من طرق العربات لا يستهان به، حتى تهيأت تجارة الطرق البرية في الامبر اطورية العثمانية، والأكثر من ذلك أن السكك الحديدية كانت السبب في انقاذ العديد من المناطق من تحكم قطاع الطرق واللصوص وعشائر السلب والنهب وإقبرار الأمن فيها. ويمكننا أن نلمس ذلك من خلال كتابات الرحالة وتقارير القناصل الذين زاروا هذه المناطق في تلك الأعوام.

وتشكل حركة الإصلاح في تركيا خلال القرن التاسع عشر اكثر المراحل التاريخية تأثيراً في بلادنا وفي البلدان التي انفصلت عن الامبراطورية على السواء من الناحية الحقوقية والإدارية والمالية. وتؤكد لنا البحوث والدراسات الجديدة هذه الحقيقة كل يوم. ومن ثم فان دراسية الاصلاحات الادارية والتعرف عليها في عهد التنظيمات أمر لا مفر منه لتفهم ما هية المؤسسات المعاصرة والقوانين والوظائف الادارية الجديدة.



الفصل الثاني عمد التنظيمات التأخر والدستور [الشروطية] الثاني



إن تقسيم التاريخ الإداري للامبر اطورية العثمانية إلى أدوار إنما هو أمر لا يرتكز على معايير محددة يمكن قبولها من الجميع، كما هو الحال في كافة التقسيمات التاريخية. ولكن يمكننا هنا وضع بعض التقسيمات من ناحية تطور الادارة واعادة تنظيمها. فنرى من بين هذه التقسيمات عهد السلطان عبد الحميد الثاني؛ إذ استمرت فيه اصلاحات عهد التنظيمات والتجديدات في النظام البير وقراطي، وأسفر أحياناً عن نتائج مهمة؛ فهو العهد الذي تشكلت فيه ايضا المؤسسات الادارية لتركيا المعاصرة، ولاسيما في مجال إدارة الولايات والنظم القضائية. وعدا ذلك فان الامبر اطورية في عهد عبد الحميد الثاني قد دخلت مرحلة تحديث البنية التحتية في الأناضول وسورية في مجالي المواصلات والمعارف على السواء.

وبعد مؤتمر برلين انفصلت بالفعل عن الامبراطورية كلّ من بلغاريا والبوسنة والهرسك. وتُركت جزيرة قبرص للحكم البريطاني، بل وظل اتصالها بتركيا محدوداً جداً حتى عام ١٩٧٤م. أما قارص وأردّهان وباطوم فقد قامت روسيا بالحقاهما إلى أراضيها. فلم تعد باطوم بينما عادت ولاية قارص الحالية وطوغو بايزيد بمقتضى معاهدتي (موسكو – قارص) لينضما إلى الوطن الأم بعد مدة أربعين عاماً قضتها تحت الحكم الأجنبي. وكانت هناك احتلافات في الجغرافيا السياسية والإدارية للامبراطورية؛ فكانت جزيرة كريت شبه مستقلة، وكان جبل لبنان يتمتع بوضع إداري خاص. أما إمارة سيسام [جزيرة ساموس] والروملي الشرقية [جنوب بلغاريا] فكانتا تحت أجهزة برلمانية خاصة وإدارة خاصة. والمعروف أن هذا الأمر أضفى بعض التنوع وأثار في الوقت نفسه عقبات في وجه الإدارة المركزية في شأن القوانين الادارية ثم الشرطة وادارة الولايات فيما بعد. وعدا ذلك كانت نفس الاختلافات والعقبات توجد أيضاً في موضوع الرقابة على المطبوعات وآلية الدعاية الخارجية.

والواجب علينا ونحن نقيم عهد السلطان عبد الحميد الثاني أن ننظر إليه أولاً من ناحية السراي، وتشكيلات الإدارة المركزية في الولايات، والتغيرات التي جرت على القضاء، والتغيرات التي جاءت بها السكك الحديدية، واسكان الأعداد الضخمة من المهاجرين. كما جاءت إصلاحات مقدونيا بوجه خاص ببعض التجديدات والاجراءات المهمة في التركيب الاداري لمنطقة الروملي.

وكان الهيكل الإداري في ولايات الروملي يمر بمرحلة تغير سريعة سواء بسبب الضغوط المتزايدة من الدول الأجنبية لإنجاز الاصلاح بعد مؤتمر برلين وسواء للحاجة الملحة إلى اعادة تنظيم الادارة، حتى اكتسب ذلك الهيكل وجهاً جديداً. وفي هذا الصدد تم تشكيل جديد للولايات من

خلال التغيرات في التركيبة العرقية للموظفين والشعبات التابعة لنظارتي المعارف والداخلية والاصلاحات التي أجريت على نظم القضاء والجندرمة. وهنا فان اصلاح الجندرمة كان يجري بالتشاور مع الفرنسيين(٢٧). ولا نستطيع أن ندع منطقة الجزيرة العربية وسورية وفلسطين والعراق خارج هذه التغيرات؛ إذ اعترفت الدولة أولاً بفرصة أوسع للغة المحلية في الإدارة، كما استعانت بالعنصر العربي فيها، بل وفي الحكومة المركزية والوظائف الرفيعة في السراي. وعدا ذلك فقد زادت استثمارات البنية الاساسية في سورية وفلسطين بقدر ما كانت عليه منطقة الروملي في الربع الأخير من القرن التاسع عشر، وتقدمت امكانيات تلك المنطقة في الاتصالات والتعليم، وزادت المحاصيل الزراعية، وخرجت إلى الأسواق الخارجية. وبقدر ما كان لذلك من أثر في تطور الادارة كان واضحاً أنه سيخلق مشاكل وحركات جديدة لم تظهر حتى ذلك العهد، وهو ما حدث بالفعل.

والأمر الأول الذي يسترعي الانتباه على الخريطة الادارية للامبر اطورية في عهد السلطان عبد الحميد الثاني هو وجود بعض الوحدات الادارية ذات الحكم الذاتي. وهذه الوحدات هي الامارة البلغارية أي الروملي الشرقية [جنوب بلغاريا ومركزها فلبة] التي اتحدت فيما بعد مع بلغاريا بتعيين الأمير والياً عليها، ولكنها ظلت ادارة خاصة بعد مؤتمر برلين، ثم امارة سيسام، ومتصرفية جبل لبنان، والخديوية المصرية التي كانت تحت الاحتلال الانجليزي. وكان للباب العالي تدخل مختلف في إدارة تلك المناطق ولكنه ضمن مقاييس معينة؛ وعلى سبيل المثال فان الروملي الشرقية وجبل لبنان كانا يختلفان في المظهر والمشاكل على الرغم من كونهما يدخلان ضمن النظام الاداري المركزي، سواء من حيث عمل النظام البرلماني، أو من حيث تطبيق التدابير الادارية كالرقابة على المطبوعات (٣٨).

<sup>(</sup>٣٧) - لكي نتعرف على تلك المرحلة الجديدة في البيروقراطية العثمانية في الأقاليم يجدر بنا الاطلاع - إلى جانب الفرمانات والتعليمات الصادرة - على سجلات الموظفين مثل "سجل الأحوال" الذي يدلنا على طريقة عمل النظام البيروقراطي والاطلاع على صحف الولايات التي كانت تصدر آنذاك، وعلى ما جرى تصنيفه وعرضه للباحثين في دور الوثائق عندنا في السنوات الأخيرة، مثل أوراق "ادارة تفتيش الروملي" ووثائق أرشيف يلديز، وما تحويه ارشيفات بلغاريا ومقدونيا ومجموعات الجرائد والصحف الأوربية والاطلاع على وثائق الأرشيف في فرنسا وانجلترا وفينا وبون وروسيا، وعلى تقارير القناصل في تلك الدول.

i. Ortaylı, "İkinci Abdülhamit Döneminde Anayasal Rejim Sorunu", *Türkiye'de Demokrasi* انظر: – (۳۸) – أنظر: – (۳۸) *Hareketleri*, H.Ü.,Ed. Derg. C.4/II, 1986, s. 55-61.

وكثيراً ما يذهب البعض إلى أن سيطرة الباب العالى على آلية اتخاذ القرار والتنفيذ قد تحطمت في عهد السلطان عبد الحميد الثاني، وأن الدليل على ذلك هو أن الاتصال بالولايات بل والسفارات كان يجري مباشرة مع سراي يلديز. وهذا الرأي ينطوي على قدر من الحقيقة؛ فقد كانت النقطة التي اعترض عليها خير الدين باشا التونسي أثناء صدارته هي العلاقة المباشرة بين الولاة والسفراء وبين مقام السلطنة، وتُرك الباب العالى خارج نطاق سير المعلومات، وتجاوز عملية التدرج الوظيفي(٣٩). غير أن الباب العالي استطاع خلال فترة وجيزة أن يتواءم مع هذا الوضع، حتى تحول الصدر الأعظم ورجال الباب العالى الى كوادر تقوم بتنفيذ الأعمال، وتعمل على رفع مستواها، كما تعلموا سبل التأثير على القرارات عند اللزوم أكثر من بقائهم كجهاز استشاري. وكان الصدر الأعظم سعيد باشا بوجه خاص أحد رجال الدولة الذين تمرسوا في هذا المجال. والواقع أن ظهور التخصص في الادارة وتأسيس الشُّعب والمكاتب الجديدة، واتباع "نظام الحافظة" في العمل البيروقراطي، والشروع في تطبيق تقنيات جديدة لمتابعة الأعمال إنما هي أمور تكشف عن ذلك جيداً. ونلاحظ على الرغم من زيادة حجم الأعمال في ذلك العهد أن المكاتبات الجارية كان يتم ربطها بالقرار بشكل أسرع [وتدانا المرفقات التي كانت مع تذاكر العرض مثلاً أن المكاتبات القادمة من الوحدات الادارية الفرعية في الولايات أو في المركز كان يصدر القرار بشأنها أسرع مما كان قديماً، ويصدر المرسوم السلطان الخاص بها]. كما نلاحظ أن البيروقراطيين كانوا كثيراً ما يقدمون اللوائح [التقارير والاقتراحات] في مختلف الموضوعات، ويتعرضون بالتفصيل لأدق الأمور فيها اكثر من ذي قبل. ولا شك ان تقديم وعرض مشروعات الإصلاح كان من أهم السمات التي تميزت بها طبقة البيروقراطيين في العهد الحميدي.

وكان دأب السلطان عبد الحميد الثاني أن يتعرف بواسطة الصورة الفوتوغرافية على كل ركن في البلاد، ويطلب بين الحين والآخر صوراً للأمراء والضباط، ويحاول بهذه الوسيلة التعرف على موظفي الدولة. غير أن الأمر الأهم في مسألة متابعة العاملين في الدولة هو تأسيسه لما عُرف باسم "لجنة سجل الأحوال" (سجل احوال قومسيوني) (١٢٩٦هـ/١٨٧٩م) التي كانت تعنى بترجمة حال موظفي الامبراطورية، من اكبرهم إلى أصغرهم، وتسجل لهم خط سيرهم الوظيفي. ولاشك أن هذه السجلات تشكل اليوم واحداً من أهم المصادر التاريخية، إذ تكشف عن

أنظر: . [۳۹] - أنظر: , İbnülemin M.Kemal İnal, Osmanlı Devrinde Son Sadrazamlar, VI. cüz, 4. baskı, s. 943

سياسة التوظيف التي كانت تجري عليها الدولة آنذاك. ويمكننا من هذا المصدر الذي يضم ١٩٦ مجلداً ضخماً أن نتعقب أحوال البيروقراطيين في العهد الأخير من خلال سجلات لعدد يبلغ ٩٢,١٣٧ موظفاً من شتى الرتب والدرجات(٤٠).

## إعادة تنظيم الحكومة المركزية

يأتي الصدر الأعظم على رأس الحكومة المركزية، ويجري أمر تعيينه وعزله من قبل السلطان، ويكون مسئولاً أمامه. وهذا الأمر تنص عليه أيضا أحكام "القانون الأساسي" لعام ١٢٩٣ (١٨٧٦م) في المواد: ٢٧-٢٨، ٢٩-٣٠، ٣١، كما أن النظار أعضاء هيئة الوكلاء التي يترأسها الصدر الأعظم مسئولون فرادى أمام السلطان أيضا، ويجري تعيينهم بموافقته. وجرى الأمر على ذلك رغم ما كان لرأي الصدر الأعظم واختياره لهم من وزن، وليس هناك مسئولية مشتركة داخل هيئة الوكلاء. غير أن التغيير الذي أجري على القانون الأساسي بعد مشروطية عام ١٩٠٨م أتاح لهيئة الوكلاء مسئولية وصلاحية مشتركة، وجعلها مسئولة عن أعمالها أمام المجلس، أي أصبحت تتمتع بصفة الجهاز التنفيذي في النظام البرلماني وحازت على قوته.

وفي عهد السلطان عبد الحميد الثاني تحولت الامبراطورية العثمانية إلى الحكم الملكي الدستوري. صحيح أن مجلس المبعوثان الذي هو أهم عضو في المجلس العمومي قد ألغي ونفرق أعضاؤه في العام الثاني لجلوس السلطان إلا أن القانون الأساسي ظل على حاله. وفي هذه الحالة كانت تذكر أسماء أعضاء هيئة الأعيان (هيئت أعيان) في بروتوكول الدولة بعد الصدر الأعظم وشيخ الاسلام وهيئة الوكلاء، أي لم يتم إلغاء مجلس الأعيان (اعيان مجلسي). فكانت مهامه مستمرة، ويتقاضى الأعضاء رواتبهم. ولكن عدم وجود أعضاء مجلس المبعوثان كان يعني أن الحياة البرلمانية معطلة حتى عام ١٩٠٨م.

وهيئة الوكلاء - التي سنذكرها هنا باسم مجلس الوزراء العثماني - كانت تحت رئاسة الصدر الأعظم، ولكن مع كونه الرئيس لتلك الهيئة فان عدم وجود المسئولية المشتركة بعد فيها ينفي عنها صفة الحكومة، وينفي عنه صفة الرئيس لحكومة. ولهذا السبب فان لقب (باش وكيل) أي الوكيل أو الوزير الأول الذي حمله أحمد وفيق باشا مدة لم يكن يعني هو الآخر شأناً خطيراً، ولم يُستخدم بعد ذلك. ويجري تعيين وعزل الصدر الأعظم من قبل السلطان، ويكون مسئولاً أمامه. كما أن الصدر الأعظم لا يتدخل في اختيار وتعيين شيخ الاسلام الذي يمثل مقام الافتاء

Atilla Çetin, "Sicill-i Ahvâl Defterleri", *Türk Dünyası Tarih Dergisi*, Haziran 1992/66, s. 34 vd. : أنظر (٤٠)

ويأتي ترتيبه في البروتوكول بعد الصدر الأعظم، غير أنه ليس عضواً في هيئة الوكلاء مثل بقية النظار، ولكنه في مرتبة أعلى منها. وتضم هذه الهيئة ناظر الداخلية، والقائد العسكري العام (سرعسكر)، وناظر البحرية، وناظر الخارجية، ورئيس مجلس شورى الدولة، وناظر العدل والمذاهب [انتقلت في تلك الاثناء دائرة المذاهب من نظارة الخارجية إلى نظارة العدل]، ومشير الطوبخانة، وناظر المالية، وناظر التجارة والزراعة، وناظر الاوقاف الهمايونية، وناظر المعارف، وناظر الأشغال العمومية، ومستشار الصدر العالى [مستشار الصدارة العظمي]، وموظفاً أو اثنين لمساعدة هيئة الوكلاء، وعدداً من الـوزراء القدامـي الذين يُعرفون فـي مجـالس الوزراء بأوربا باسم وزير بغير وزارة. والواضح أن مستشار الصدارة هو الذي كان يتولى وظيفة السكرتارية داخل مجلس الوزراء(٤١). وكان كل ناظر فيها مسئولاً بحكم القانون الأساسي عما كُلُّف به من مهام ومجهزاً بالصلاحيات اللازمة لذلك. وكانت مناقشاتهم لبعض المسائل مع الصدر الأعظم واتخاذ القرار بشأنها، أو مناقشاتهم لبعض الأمور الهامة الأخرى داخل هيئة الوكلاء واصدار القرار بشأنها، ثم دخول القرارات في كيل الأحوال حيز التنفيذ بمرسوم من السلطان أموراً ينص عليها القانون الاساسي. أي أن الحكومة لم تكن موجودة كمؤسسة حقوقية، بل إن اجتماع النظار من حين لآخر وتباحثهم وتشاورهم مع بعضهم البعض في عهد السلطان عبد الحميد كان من الأمور التي لا يرحب بها، فكان النظار بدورهم يخضعون لهذا الحظر الضمني، ويتجنبون حتى الزيارات الخاصة.

والجدير بنا أن نتحدث هنا عن التطور الذي قطعته الادارة في تركيا القرن التاسع عشر، وعن مجلس شورى الدولة الذي يُعد واحداً من أهم الأجهزة الدستورية في الوقت الراهن. وقد جرت العادة أن يُرجِعَ البعض تشكيل مجلس شورى الدولة عام ١٨٦٨م كجهاز مستقل تحت هذا الاسم إلى نموذج المجلس الفرنسي المعروف باسم Consceil d'Etat. في حين أنه ظهر وتطور حتى هذا الاصلاح عام ١٨٦٨م مثل جنين داخل أهم جهاز في عهد التنظيمات هو المجلس الأعلى للأحكام العدلية (مجلس والاى أحكام عدليه). ونحن وان كنا لم نستطيع إلى الآن أن نقرر ما هو النموذج الأوربي الذي أقيم على نمطه المجلس الأعلى فهو بمثابة أهم جهاز استشاري، ثم في النهاية أهم جهاز تشريعي لا غنى عنه في الدول ذات النظم المركزية، وكما ذكرنا سابقاً فقد

<sup>(11) -</sup> جرى انباع هذا النهج في صمت من جانب الحكومة الأولى بعد عام ١٩٣٨، وشارك مستشار رئاسة الوزراء لفترة في اجتماعات مجلس الوزراء.

تحمل المجلس الأعلى أعباء مهام واسعة مثلما هو الحال في السناتو والكولجيوم في روسيا على أيام بطرس الأكبر، وفي النماذج التي كانت في أوربا في القرن الثامن عشر، ثم تولى في النهاية مهمة محاكمة موظفي الدولة. وكان لزيادة حجم العمل الملقى على عاتق هذا الجهاز أن اتجهت الدولة إلى تقسيمه إلى أجهزة فرعية متخصصة، حتى أخذ مجلس شورى الدولة شكله النهائي مع تطوير "دائرة التنظيمات" الجهاز المتفرع عنه والذي يتولى إعداد اللوائح والقوانين التنظيمية للأجهزة الأخرى في الدولة. وفي عام ١٨٧٥م جرى تقسيمه إلى ثلاثة اقسام؛ هي دائرة التنظيمات (التي تتولى إعداد اللوائح والنظم ومراجعتها وابداء الرأي فيها) ودائرة الداخلية أو الملكية فيما بعد (التي تتولى التفتيش على الدعاوى والشكاوى والبحث فيها) ودائرة المحاكمات. وهذه الدائرة الأخيرة كانت تتولى بالاضافة إلى أعمالها مهمة الدعاوى الادارية في محكمة الاستناف والتمييز. وفي الانقلاب الدستوري عام ١٩٠٨م كان مجلس شورى الدولة يتكون من رئيس وخمسة وكلاء له وكاتب عمومي وأربعة وثلاثين عضواً. كما كان يضم ثلاثة آخرين يمكن أن نطلق على كل منهم اسم "المتحدث باسم القانون" أي المدعي العمومي ومساعدوه(٢٤). وقد كان لمجلس شورى الدولة منذ قيامه جهد ملموس ظهر بشكل خاص في اجتهاداته الادارية وخبرته لمجلس شورى الدولة منذ قيامه جهد ملموس ظهر بشكل خاص في اجتهاداته الادارية وخبرته وفعالياته في إعداد اللوائح والنظم.

وكانت الأراضي العثمانية قبل الحرب التركية الروسية مقسمة إلى ٢٧ ولاية، عشر منها في أوربا العثمانية وواحدة في افريقيا [طرابلس الغرب] وست عشرة ولاية في آسيا العثمانية. وكانت تدار هذه الولايات بنظام مركزي لا يمكن الاستهانة به، بل كان يجري تطبيق الاتجاه نحو النظام المركزي في ادارة الولايات بشكل مطرد. وبسبب تخلي الدولة العثمانية عن قسم من أراضيها بعد مؤتمر برلين اتجهت إلى إعادة التنظيم من جديد، فجرى تشكيل ٣٢ ولاية ومعها لأول مرة خمسة سناجق تُعرف باسم الألوية غير الملحقة (ألويه، غير ملحقه)، كانت تُدار من المركز مباشرة.

وولايات منطقة الروملي هي: استانبول وأدرنه ويانيه ومناستر وقوصوه وإشتُودْرَه وكريت وجزاير البحر الأبيض (جزاير بحر سفيد)، أي جزر بحر أيجه التي يمكن اعتبارها في القسم الأسيوي، وامارة بلغاريا ثم الروملي الشرقية ذات الوضع الخاص، وبعد مدة ارتبطت كريت والروملي الشرقية اكثر باليونان وبلغاريا، وبعد حرب البلقان ثم حرب طرابلس الغرب مع ايطاليا

Jonquière, *Histoire de l'Empire Ottoman*, tome II, Paris 1914, s. 509-510; Carter V. Findley, -أنظـر: (٤٢) *Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire,* Princeton Univ. Press, s. 247-249.

خرجت منطقة الروملي وجزر بحر ايجه من يد الدولة التي اضطرت للانسحاب إلى حدودها الغربية الحالية. أما في القسم الأسيوي فكانت توجد ولاية خُدَاوَنْدگار [ومركزها سنجق بورصة]، وانقره [بما فيها يوزغاد وقيسري]، وآيدين [ومركزها لواء ازمير]، وقونيه، وقسطموني [بما فيها سينوب وچانقرى وبولو]، وطرابزون [التي تضم المنطقة الوسطى والشرقية جنوب البحر الأسود]، وسيواس، وارضروم، و وان، وبتليس، وديار بكر، ومعمورة العزيز، والموصل، وحلب، وسورية [ومركزها دمشق]، وبيروت، وأطنه، وبغداد، والبصرة، والحجاز، واليمن.

وفي افريقيا كانت توجد و لايتان، هما طرابلس الغرب وبنغازي. أما السناجق المستقلة، أي السناجق التي يرتبط المتصرفون عليها بالباب العالي مباشرة فهي: چتالجه، وبيوك چكمجه، وسيلوري، وقوجه ايلي، والقلعة السلطانية، وشهرزور، والقدس الشريف. واضيف إليها بعد ذلك سنجق جانيك (سمسون). وفي العهد الدستوري الثاني وضع سنجق قاره سي [ومركزه باليكسير] ضمن هذا النظام. والسناجق المستقلة وحدات ادارية محببة نظراً لصغر حجمها وسهولة الرقابة عليها من المركز ومن المتصرف. ولعل ذلك هو السبب وراء الاتجاه إلى تحجيم الولايات في العهد الجمهوري، ولا زال هذا الاتجاه مستمراً بقوة إلى الآن نزولاً على رغبات الناخبين. و لم يخرج "قانون الولايات" في عام ١٨٧٧ من مجلس المبعوثان، غير أن اللائحة التنظيمية لعام ١٨٧١م جرى تطبيقها بشكل مركزي أكثر في روحها ونصها. فالواقع أن المجلس لم يستطيع أن يُصدر قانوناً جديداً في العهد الدستوري الثاني، إلى أن جاءت الوزارة التبي كانت تسيطر عليها جميعة الاتحاد والترقي، وأصدرت في ٢٦ مارس ١٩١٣ "القانون المؤقت" لإدارة الولايات، وتعززت بذلك أسس النظام المركزي. واستمر البناء الذي يتركب من الوالي ومجلس الادارة والمحاكم النظامية والشرعية وعدد من الموظفين [هم مدير المعارف، ومدير الأشغال العمومية، ومدير الزراعة وغيرهم]. وهذا الأساس المحافظ والمركزي العقلاني هو الذي انتقل إلينـــا اليــوم، وكان هناك ثلاثي معروف في ترتيب الولايات، وهم الوالي والمتصرف والقائمقام، فلم يسقط منهم إلاّ المتصرف وحده، أما مدراء النواحي فقد شكلوا في الأساس وحدات إدارية غير مرغوبة منذ البداية ووحدات جرى تشكيلها على نطاق ضيق في الولايات. كما لم تُمنح القرى نظامـاً اساسـياً كوميونياً Communal على عكس ما كان موجوداً في دول أوربا المركزية [ايطاليا وفرنسا]. والواقع أن المدن الكبرى مثل استانبول لم تحظ فيها البلدية في العهد الدستوري الثاني بنظام أساسي غير مركزي، كما جرى تحويل بعض أقسام المدينة إلى مديريات بلدية وتعزز فيها البناء المركزي والرقابة. وعقب مؤتمر برلين اقتضى الأمر منح بعض الوحدات نظاماً أساسياً خاصاً

نتيجة لازدياد الحركات العرقية والاضطرابات داخل اراضي الامبراطورية وضغوط الدول الأجنبية المطالبة بالإصلاح. وهذه الوحدات هي زيتون وقوزان. والقانون الأساسي الذي مُنح قبل ذلك لجبل لبنان وامارة سيسام يجب النظر إليه ضمن هذه المجموعة. أما حقوق السيادة على مصر فقد ضعفت تماماً في ذلك العهد، ومع هذا يجب ونحن نقارنها بامارة بلغاريا أن نضع في الاعتبار الوضع الخاص للعلاقات مع العائلة الخديوية بقدر ما كان يحدث هنا من رقابة على الأوقاف والمحاكم الشرعية.

ولا شك أن أخطر الازمات الادارية التي ظهرت في عهد السلطان عبد الحميد الثاني واستمرت حتى نهاية عهد الدولة العثمانية هي العجز في وضع الادارة المالية ضمن آلية مستقلة لاتخاذ القرار، والعجز في تحويلها إلى كيان إداري مركزي. والمعروف في الواقع أن بنوك الاصدار كانت حتى الحرب العالمية الأولى مؤسسات خاصة ذات امتيازات. و بنك الاصدار الخاص بالدولة كان مؤسسة أجنبية ذات رأس مال أجنبي، وظهر أثناء الازمات أنه كان يؤدي الخاص بالدولة كان مؤسسة أجنبية ذات رأس الما أجنبي، وظهر أثناء الازمات أنه كان يؤدي المي طريق مسدود. فلما عجزت الدولة في النهاية عن سداد ديونها في السادس من اكتوبر عام المراد وأضف إلى ذلك أثر القحط في ذلك العام] أعلنت الموراتوريوم moratorium وأجلت سداد هذه الديوان. وكان واضحاً ان الاستدانة التي جاءت نتيجة لأعباء الحرب مع روسيا وطلب التعويضات قد أثرت على الإستقلالية المالية للدولة، ودفعت بالاصلاحات إلى اتجاه معاكس، ولكن كان من الواضح أيضا أن لجنة الدائنين قد أتاحت للادارة المالية في تركيا أن تتعلم أشياء جديدة في التسجيل المالي، وتقنيات فرض الضرائب، والتنظيم المالي الحديث. فجرى إعداد الميزانية العثمانية للعام المالي وتقنيات فرض المرائب، والتنظيم المالي الحديث. فجرى إعداد الميزانية العثمانية للعام المالي، وتقنيات فرض المتعلقة بالانفاق العام هي أثر مما خافته أعوام المشروطية قانون سلم العاملين baréme والقوانين المتعلقة بالانفاق العام هي أثر مما خافته أعوام المشروطية الثانية، وهي تشكل أهم الخطوات في وضع نظام مالي مركزي وتثبيت النظام الوظيفي.

والأمر الذي نود لفت الأنظار إليه هنا، رغم خروجه عن موضوعنا، هو نسبة انتشار المدارس في انحاء الدولة العثمانية خلال العقد التاسع من القرن التاسع عشر، في الأناضول وسورية ولبنان بقدر انتشارها في منطقة الروملي. فقد جرى تطبيق النظام المركزي على التعليم الأولي والمتوسط وارتفع مستواه، واستكملت شبكة المدارس السلطانية [الثانوية] في حواضر الولايات والمدارس الرشدية [الاعدادية] في مراكز القصبات، بينما كانت مدارس الصنايع تواصل انتشارها منذ عهد مدحت باشا. فاذا نظرنا إلى تلك المدارس والمدارس الأخرى التي رُفع مستواها التعليمي مثل مدارس البيطرة والغابات والزراعة والهندسة والطب والادارة (ملكيه)

ومدرسة النواب لأمكننا أن نتعرف على المصدر الذي كان وراء تخريج العديد من البيروقراطيين والفنيين المؤهلين بعد فترة وجيزة. كما ركزت الدولة على تعليم التركية حتى في مدارس الطوائف غير المسلمة والطوائف العرقية المختلفة، ووضعت لها نظاماً للرقابة والتفتيش. وهذا الأمر كان عاملاً وراء ظهور فئة من البيروقراطيين في الولايات يتمسكون بالثقافة والفكر العثماني. فحركة نشر المدارس ومد السكك الحديدية في الاناضول وسورية والحجاز يمثلان أهم الاحداث التي وقعت خلال الاربعين عاماً الأخيرة من عمر الدولة العثمانية، بل وفي كل تاريخ تركيا. فالسكك الحديدية هي التي ساعدت على زيادة الحاصلات الزراعية آنذاك. كما وفرت تيسيرات مهمة للغاية في الأماكن التي جرى توطين المهاجرين فيها، وكان لها فوائد جمة من ناحية السيطرة على تلك الإماكن إدارياً واقرار الأمن فيها.

وكانت الفترة التي أعقبت عام ١٨٨٠م هي العهد الذي اكتملت فيه حركة إعادة البناء في الامبر اطورية نتيجة للحرب التركية الروسية ومؤتمر برلين، وفي الوقت نفسه هي العهد الحزين في التاريخ العثماني الذي جرى فيه نتيجة للافلاس المالي اعادة تنظيم المالية من جديد، ووضع موارد البلاد تحت سيطرة الدائنين الأجانب. ورأت الدولة في خضم هذه الظروف الداخلية والخارجية الصعبة أن إنقاذها يتوقف في المقام الأول على إصلاح اداري تقوم به فئة من البيروقراطيين الأكفاء، ولأجل هذا قد يبدو أن عهد السلطان عبد الحميد الثاني هو البداية للمرحلة التي قام فيها سراي يلديز والباب العالى بتنظيم الرقابة المركزية ووضع النظم والقوانين الادارية. وتتجلى عملية اعادة التنظيم في أحسن صورها في نظارة الداخلية، فقد كانت هذه النظارة عام ١٨٨٥م تضم ثلاث لجان أساسية تجدر الاشارة إلى أنها الاجهزة الثلاثة الجديدة التي كانت تتولى أهم الأعمال في النظارة والدولة، واستطاعت أن تستمر لما بعد ذلك. فالاولى هي "لجنة اختيار الموظفين" (انتخاب مأمورين قومسيوني)، والثانية هي "هيئة نظارة صندوق التقاعد" (تقاعد صنديغي نظارت هيئتي)، فاذا تناولنا هاتين اللجنتين معاً لوجدنا أن رئيس الأولى برتبة وزير [هو احمد جلال باشا]، وناظر الثانية برتبة وزير ايضا [هو توفيق باشا]. وتجتمع اللجنة الأولى كل أربعة أشهر، بينما تجتمع الثانية كل شهر مرة. وكانت اللجنة الأولى تضم عضوين من مجلس شورى الدولة وعضواً من مشيخة الاسلام. فكانت عملية تعيين موظفى الدولة وترقياتهم وعلاواتهم وتقاعدهم تتقرر استناداً لأعمال وقرارات هاتين اللجنتين، أي كانت هناك سياسة توظيف مركزية يجري اتباعها. وعدا هاتين اللجنتين كان هناك جهاز آخر أهم تحدثنا عنه قبل ذلك هو "لجنة سجل الأحوال" (سجل أحوال قومسيوني)، ورئيسها أحد أعضاء مجلس الأعيان

وبرتبة وزير [وهو عرفان باشا]. وبذلك يكون قد ولد مكتب توظيفي مركزي مخول بالصلاحيات الكافية. كما وضعت في عهد عبد الحميد الثاني أسس إدارة السجل المدني مع ظهور "الادارة العامة للسجل المدني" (سجل نفوس ادارة عموميه سي). ومن الواضح أن هذه الادارة كانت تقوم بوظائفها دون أن تُحدث اختلاطات ذات بال، ولا شك أن نصيب هذه المؤسسة خلال القرن الماضي كان عظيماً في الوصول إلى هذا المستوى. وكان "قلم المطبوعات الداخلية" (مطبوعات الداخلية المديدية قلمي) في نظارة الداخلية هو المكلف بالرقابة على الصحافة، والمعروف أن تَحول هذه المديرية إلى لجنة رقابة وتطورها مع الوقت هو الذي أتاح لها أن تكتسب كياناً مستقلاً في داخلها بعيداً عن التدخلات.

وكان من الطبيعي عقب مؤتمر برلين أن تكون نظارة الخارجية هي الادارة الثانية التي نالت حظاً من التقدم في الدولة العثمانية؛ فقد كانت الخارجية العثمانية مضطرة للاضطلاع بالنشاط الديبلوماسي بالشكل الذي يجاري فعاليات الدول الكبرى في بعض المناطق. وهذا الأمر كان ممكناً باقامة شبكة من السفارات، أو بالأحرى شبكة من القنصليات تشبه ما كان لدى روسيا ودولة النمسا/ المجر. كما كان يقتضسي الأمر التخلى عن بعض الأثقال التقليدية الباقية داخل تركيب نظارة الخارجية منذ ما قبل عهد التنظيمات، وكذلك تجهيزها بآلية قادرة على القيام بالاتصالات الديبلوماسية المتزايدة مع الاجهزة المركزية، والتصدي – عدا العلاقات الديبلوماسية المعتادة مع الدول الأجنبية- لتدخلاتها في الأمور الدينية والتعليمية، والتعامل مع المشاكل الجديدة التي ظهرت مع ظهور الايالات الممتازة مثل بلغاريا ومصر. وكانت الخارجية العثمانية حتى عام ١٨٨٠ تمتلك شخصية مزدوجة؛ تتمثل الأولى في مكتب رئيس الكتاب القديم، والثانية في نظارة الخارجية التي جاء بها عهد التنظيمات. وعلى سبيل المثال فان أقساماً مثل "قلم الديوان الهمايوني" الذي كان واحداً من أهم المكاتب القديمة التي تخدم الصدور العظام قد أعيد بعد عام ١٨٨٠م إلى المكتب اللازم إعادته إليه. ومن جملة هذه الأقسام أيضا "دائرة المذاهب" المنوطة بنظارة العدل. كما كان "قلم الجنسيات" (تابعيت قلمي) هو الآخر مسألة تعنى بها نظارة الداخلية اكثر من نظارة الخارجية، نظراً لأنه يقوم بمعاملات التبعية والمواطنة، ومع ذلك فقد ظل داخل نظارة الخارجية. وعدا ذلك فقد ظل "مجلس الشئون الصحيـة" داخـل بنيـة نظـارة الخارجيـة نظـراً لأنـه كـان يعنـي بأجهزة الحجر الصحي الدولية، والتدابير اللازمة في هذا المجال، ويشارك في عضويته موظفو السفارات الأجنبية في العاصمة.

وفي عــام ١٨٨٦م قـامت الدولـة بتعديل انقسمت بمقتضـاه السفارات العثمانيـة إلـى أربعـة أصناف؛ فكانت الممثليات القائمة في عواصم مثل اثينا وبوخارست هي مفوضيات الصنف الأول (Légation)، وذلك عدا السفارات الكبرى في عواصم العالم الكبرى مثل لندن وباريس وفينا. بينما كانت سفارات واشنطن وچتينه في الجبل الأسود هي سفارات الصنف الثاني، بينما تمثل الأماكن مثل مدريد وبروكسل سفارات الصنف الثالث، وهذا التصنيف هو الذي يحدد حجم المخصصات المالية وعدد الديبلوماسيين العاملين. وكان مبنى سفارة برلين قد فتح عام ١٨٣٧م، لكنه لم بتحول إلى سفارة كبيرة إلا عام ١٨٧٤م. كما فتحت ايضا سفارة في سان بترسبورغ عام ١٨٥٧م، ثم تحولت إلى سفارة كبيرة عام ١٨٧٣م. وتوالى في ذلك العهد فتح السفارات في مدن أوربا، ففتحت سفارة في بوخارست عام ١٨٧٨م، وفي بلغراد عام ١٨٧٩م، وفي چتينه [الجبل الاسود] عام ١٨٨٠م، وفي ستوكهلم عام ١٨٩٨م، وصوفيا عام ١٩٠٩م، وبرن عام ١٩١٥م، وكوبنهاجن عام ١٩١٧م. ثم كانت آخر مفوضية للدولة العثمانية هي التي فتحتها عام ١٩١٨م في كييف عاصمة جمهورية اوكرانيا التي أقيمت بعد الانقلاب البولشوي. كذلك أغلقت الدولة سفار تبها في نابولي عاصمة مملكة صقلية وفي تورينو لدى بيامونته عقب قيام الاتحاد الايطالي، و فتحت بدلاً منهما سفارة كبيرة في روما عام ١٨٨٣م(٤٣). وكان التجار العثمانيون منذ أواخر القرن الثامن عشر يقيمون بأنفسهم ممثليات لهم في المراكز التجارية الأجنبية، بالشكل الذي يتمشى مع العرف الدولي آنذاك، ومع ذلك يمكننا أن نعتبر الخارجية العثمانية من الأوائل في اقامة شبكة من الشهبندريين [القناصل] قامت بتعيينهم رسميا. وحتى وان قامت الدولة العثمانية -تماما مثل الامبر اطورية الروسية وايران- بتعيين قناصل فخريين في مدن الحدود لدى الدول المجاورة وفي الموانئ الهامة من العالم وفي كبريات الحواضر الصناعية والتجارية، فقد فتحت ايضا القنصليات والملحقيات. كما قامت عدا ذلك بتعيين قناصل من ضباط أركان الحرب في النقاط الحرجة والاستراتيجية والاماكن المجاورة على الحدود. وعلى سبيل المثال فتحت مثل هذه القنصليات في كرمانشاه، وفي هرّار أثناء الحرب العالمية الأولى لتوجيه عملية تهريب الأسلحة إلى اريتريا الايطالية(٤٤).

S. Kuneralp, "The Ministry of Foreign Affairs under the Ottoman Empire and the Turkish نظر: -(٤ ) Republic" (s.500 -505).

<sup>(</sup>٤٤) – نفسه ، ص ٥٠٤

وفي نصف القرن الأخير من عمر الامبراطورية ظهرت صفوة من المواطنين العثمانيين، تشكلت من العاملين في مجالس ادارة الولايات والألوية ومجالس البلديات وصناديق الأموال (مال صنديغي)، وغيرها من التشكيلات المحلية عن طريق منحهم الرتب والنياشيين والدرجات الشرفية، وربطهم بذلك مع البيروقراطية المركزية، وكذلك بالاستخدام المتزايد من ناحية أخرى للخريجين من مدارس الطوائف غير المسلمة التي بدأت الدولة تضع عملية التعليم فيها تحت الرقابة، وتهتم بتدريس اللغة التركية فيها. ومع قيام الدولة – إلى جانب ذلك – بالتحكم في النظام البيروقراطي من خلال سياسة توظيف مركزية ظهرت مرحلة جديدة مختلفة عن سابقتها؛ هي عملية التعيين. فلم يكن كبار الموظفين وحدهم، بل حتى صغار الرتب يطوفون انحاء الامبراطورية الواسعة شرقاً وغرباً من خلال آلية تعيين تناوبية rotation، وهو الأمر الذي أتناح لهذه الكوادر أن تتعرف على البلاد من ناحية، ويتعرف بعضها على بعض من ناحية أخرى. وكان لتطور البيروقراطية المركزية أن ظهرت ايضا معارضة يمكنها تنظيم نفسها بشكل فعال وواسع. وهذا هو الأساس الذي يجب أن نفتش عنه ونحن نتحدث عن نجاح جمعية الاتحاد والترقي في القدرة على تشكيل صفوفها سراً خلال فترة وجيزة، فوق رقعة واسعة وعلى رأسها ولايات الروملي.

وفقدت البيروقراطية العثمانية خلال فترة المشروطية الثانية كثيراً من تركيبها وخصائصها التي تميزت بها خلال عهد التنظيمات. فقد كانت البيروقراطية في البداية منوطة بقواعد معينة في التعيين والترقية من داخلها، وكانت وهو الأهم قادرة على المحافظة على هذا الأسلوب المهني باستقلال، حتى أن التدخلات التي كانت تحدث في عهد عبد الحميد الثاني لم تستطع أن تغير تماماً هذا الانغلاق على النفس فيها. أما الآن [في عهد المشروطية] فهناك إذن برامان، بل وهناك أحزاب إلى جانب البرلمان والحكومة، وهو الأهم. فقد كانت جمعية الاتحاد والترقي واحدة من تلك الأحزاب التي أفرزها الكفاح غير الشرعي بشكل لم يشهد التاريخ السياسي مثالاً له، واستطاعت أن تنظم نفسها بين كافة الفنات تقريباً من البيروقراطيين وعلى امتداد أراضي واستطاعت أن نتظم نفسها بين كافة الفنات تتشكل من المنشقين عن جمعية الاتحاد والترقي، أو المبراطورية. أما الأحزاب الأخرى فكانت تتشكل من المنشقين عن جمعية الاتحاد والترقي، أو من المعارضين للدولة من كل فكر ومذهب. وكان أعضاء الاتحاد والترقي ماتفين حول بعضهم البعض بتقليد ثوري، ويجتمعون حول هدف وقسم معينين، ويمثلون جمعية سياسية جرى تشكيلها في خلايا ولجان معينة، لا ترتبط بالتدرج الوظيفي المعروف في البيروقراطية العثمانية والمجتمع في خلايا ولجان معينة، لا ترتبط بالتدرج الوظيفي المعروف في البيروقراطية العثمانية والمجتمع العثماني، وتتمتع بآلية لاتخاذ القرار والرقابة. وكانت قد ظهرت بمقتضى التعديلات التي أجريت

على القانون الأساسي حكومة تتحمل المسئولية المشتركة تحت رئاسة الصدر الأعظم، غير أن علاقات [الحكومة - الحزب] كانت تجري على مستوى آخر مختلف. وجرت تنحية السراي أي مقام السلطنة عن السلطة بالقدر الذي يمكن مقارنته بما كان جارياً في الملكيات الأوربية، مثل انجلترا واسكندينافيا، وتحول السراي إلى مجرد جهاز تمثيلي. وكان أكبر حدث هز البيروقراطية العسكرية والمدنية في ايام المشروطية الثانية هو تنزيل رتب البعض منهم؛ إذ فعلوا ذلك مع الذين قيل إنهم استفادوا من عمليات الترقية غير العادلة في النظام القديم. وعدا ذلك فقد أحالوا إلى التقاعد عدداً لا يستهان به من الموظفين خلال عملية تصفية واسعة(٥٤). ومن الصعب علينا أن نقرر ماذا أسفر عنه هذا الأمر من نتائج؛ لأن عمر الأمبراطورية لم يطل حتى يمكن لنا أن نرصد ذلك. وكان الصدور العظام والوزارات يتشكلون حتى انقلاب الباب العالي عام ١٩١٣ من عدد لا يستهان به من وزراء النظام القديم، وكانت جميعة الاتحاد والترقي تكتفي بان ترى في عدد لا يستهان به من وزراء النظام القديم، وكانت جميعة الاتحاد والترقي تكتفي بان ترى في الحكومة هؤلاء الرجال المؤيدين لها أو بعدد منهم.

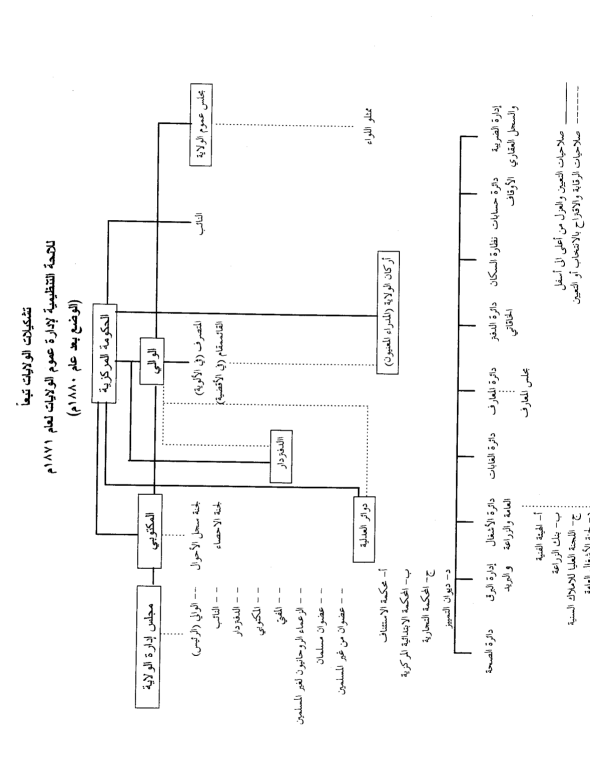
واستمر النظام الجديد في اتباع سياسة مركزية رقابية لإدارة الولايات بالقدر الذي كان من قبل، بل وزاد عليها من ناحية التشكيل والتجهيز. أضف إلى ذلك أن نوادي ولجان الاتحاد والترقي في مراكز الولايات والسناجق كانت باعتبارها أحسن الأحزاب تشكيلاً هي العنصر الوحيد والمهم في توجيه دفة الأمور في الحكومة. كما كان لها عدا ذلك تشكيلات فرعية من هذا النوع داخل أجهزة الدولة نفسها؛ فالتشكيل المعروف باسم (تشكيلات مخصوصه) مثلاً كان جهازاً فرعياً خرج من داخل الحزب ليمثل البوليس السياسي فيها. ومثل هذه الأجهزة ظلت فعالة تواصل عملها حتى بعد أن حل الحزب نفسه؛ ففي أثناء الهدنة اندمج مع حركة الكفاح في الأناضول، ولعب دوراً مؤثراً في توحيد صفوف المقاومة الأهلية. كما ظهرت عدا ذلك تغيرات تناسب بناء الدولة المركزية الحديثة في اوربا المعاصرة؛ إذ جرى مثلاً تشكيل "مديرية الأمن العام" (أمنيت عموميه مديريتي) داخل نظارة الداخلية، وزودت بصلاحيات فوق العادة، وأخذت بنظم إدارة الولايات؛ فتحولت بمقتضاه نظارة الداخلية إلى موقع آمر مباشر على الولايات، وهذا ينظم إدارة الولايات؛ فتحولت بمقتضاه نظارة الداخلية إلى موقع آمر مباشر على الولايات، وهذا هو الأساس الذي وضع عليه النظام المعمول به حالياً. وقد ذكرنا قبل ذلك أن المتصر فيات أي

<sup>(</sup>٤٥) - يذكر (C.V. Findley) في كتابه السابق ص ٢٩٧ اعتماداً على تقرير قدمه سفير بريطانيا عام ١٩٠٩ أن الرقم كان ٢٠٠٠ والحق أنه أمر يستحيل تحقيقه.

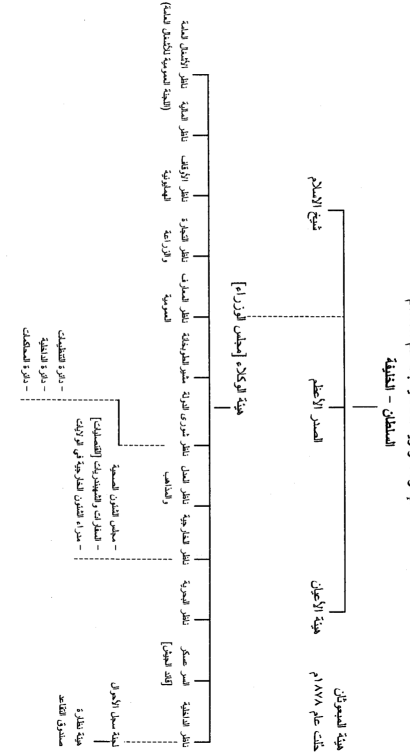
الألوية لم يجر إلغاؤها دفعة واحدة، بل اهتمت الدولة بتحويلها إلى ألوية ترتبط بالمركز. ووُضعت البلديات باصرار تحت رقابة الحكومة المركزية، وجرى تعزيز وضعها القديم في هذا الاتجاه. وأسرعت حركة تحقيق عدد من الخدمات العامة [الصحة والتعليم] من قبل الدولة، أو بتوجيه منها، واستمر الأمر على ذلك إلى اليوم. كما لاحظنا ذلك في الفعاليات الثقافية ايضا؛ إذ ظهرت المراكز الثقافية التي عُرفت باسم (تورك اوجاقلرى) أي النوادي التركية التي انتشرت حتى خارج حدود الامبراطورية العثمانية، ولعبت دوراً بالغ التأثير في الحياة الثقافية والايديولوجية. وأصبح تحقيق مثل هذه الفعاليات تحت ادارة الحزب الحاكم من التقاليد التي امتدت حتى السنوات الأخيرة.

إن القرن الأخير في عمر الادارة العثمانية يمثل تاريخاً لنضال ناجح خاضته امبراطورية تقليدية على طريق التأقلم مع ظروف العالم الحديث. وقد لعبت البيروقراطية العثمانية على المستوى الإداري والتشريعي دوراً ناجحاً في تنظيم كافة مراحل الحياة واتخاذ التدابير الفعالة اللازمة.

واستطاعت الدول الجديدة التي انبثقت عن الدولة العثمانية بعد الحرب العالمية الأولى أن تبنى جهاز الادارة العصرية على أسس من هذا التراث العثماني.



## الإدارة المركزية العثمانية بعد عام ١٨٧٨م



عرض واقتراح ورقابة

شئون التعيين والعزل

## الباب الرابع النظم المسكرية العثمانية

الفصل الأول القوات البرية

- تمهید

لم يكن للإمارة العثمانية عند قيامها جيش نظامي تعتمد عليه؛ فكانت عند الحاجة تجمع في مكان عن طريق المنادين قوات العشائر المكونة من المجاهدين [الغزاة] الذين كانوا جميعاً من الفرسان، ثم يخرجون إلى الحرب. فاذا انتهت تغرقت جموعهم، وعاد كل واحد إلى عمله الأصلي. فكانت قوات الحدود تلك هي التي حققت الفتوح الأولى. كما استعانت هذه الامارة الحدودية بجماعات الدراويش التي تشكلت تحت أسماء: غازيان روم [أي مجاهدوا الروم]، وآجيان روم [أي الأخية الروم]، وآبدالان روم [أي دراويش الروم]، ولعبت تلك الطوائف دوراً فعالاً في تتريك الأراضي المفتوحة. وكان مجاهدوا الحدود يقومون باحتلال الأراضي المستوية بسرعة، ثم يسيطرون على القرى، ويقومون بانشاء الأبراج الصغيرة حول القلاع ثم يجبروها على التسليم بعد الحصار الطويل. ونجحوا بهذه الطريقة في الاستيلاء على بورصة وإزنيق وإزميد، حتى أن فتح بورصة وحدها استغرق عشر سنوات. ومع استمرار حركة الفتح أدرك الحاكم أهمية الجيش النظامي الدائم، وخطورة المحاذير التي يُسفر عنها عدم وجوده، حتى اصبحت الحاجة إليه أمراً لا مندوحة عنه، فقد كانت تلك القوات المؤقتة لا تأتي إلى الحرب في الوقت اللازم، ولا تتحمل القيام بعمليات حصار طويلة.

وجرى تشكيل أولى الوحدات النظامية على أيام أورخان الغازي، بعد فتح مدينة بورصة، وقبل فتح إزنيق. فكانت هذه الوحدات العسكرية تضم المشاة (يايا) والفرسان (مُسلَم)، حسبما اقترح چاندرلى قره خليل (ت ١٣٨٧هـ) قاضي بورصة آنذاك. وكانت المرحلة الأولى هي جمع ألفين من فتيان الترك الأشداء، ألف للمشاة وألف للفرسان. وهؤلاء سوف يتقاضون أجوراً أثناء الحرب، أما في زمن السلم فسوف ينشغلون بزراعة الأراضي التي ستخصص لهم. فلما ازداد عدد المشاة والفرسان مع مرور الوقت كانوا يذهبون إلى الحرب بالتناوب، وينقسم جنود المشاة الى جماعات تضم عشرة جنود، وبلوكات تضم مائة جندي، وكان يوجد على رأس الجماعة قائد اسمه اونباشي [أي رئيس العشرة]، وعلى رأس البلوك قائد اسمه يوزباشي [أي رئيس المائة]، بينما يقود الجميع قائد اسمه بيكباشي [أي رئيس الألف]. أما جنود الفرسان (مُسلَم) فقد انقسموا إلى أوجاقات تضم كل منها ثلاثين فارساً، يقضي الأمر بذهاب خمسة منهم إلى الحرب(١). وكانت تشارك في الفتوح العثمانية الأولى قوات أخرى دائمة ومؤقتة، تحت أسماء مثل: عَزَب وجَانْبَاز

Ahmed Cevad, Târîh-i Askerî-î Osmanî, İstanbul 1299, s.1-2 : انظر (')

وغريب وجَرَاخور. وهؤلاء المشاة والفرسان الذين استخدموا بالفعل في الأعمال العسكرية حتى أواسط القرن الخامس عشر قد جرى استخدامهم بعد تشكيل وحدات القبوقولية (قاپى قولى اوجاقلرى) في عمليات النقل، وتشغيل المناجم، وبناء القلاع، وفي الترسانة وغيرها من الأعمال، بين وحدات الخدمة في المؤخرة.

أولاً - اوجاقات القبوقولية

١ - اوجاقات القبوقولية المترجلة

أ - اوجاق العَجَمية

بعد أن انتقل الأتراك إلى الأراضي الأوربية، وتضاعفت فتوحاتهم في منطقة الروملي زادت حاجتهم إلى الجنود، فاتجهوا لأجل هذا إلى الاستفادة من أسرى الحرب، بموجب قانون عُرف باسم (ينجيك قانوني) أي قانون الخُمس، الذي يحتمل أنه صدر عام ١٣٦٣م. فكان ينص على أن تحصل الدولة على خُمس أسرى الحرب مقابل الضريبة المستحقة عليهم. وكان يجرى في البداية الحاقهم باوجاق الانكشارية بعد مرحلة تدريب قصيرة، فلما رأوا بعض المحاذير في ذلك قرروا ان يُسلّم هؤلاء الفتيان من أسرى الحرب للأُسلر التركية في الأناضول، وبذلك يمكن للأسرى أن يعملوا بالزراعة لقاء أجر زهيد، ويتعلموا في الوقت ذاته العادات والتقاليد التركية الاسلامية (٢). وكانوا يتلقون التعليم العسكري الأساسي في أوجاق العَجَمية، الذي تشكل لأول مرة في غليبولي على أيام السلطان مراد الأول. وهذا الاوجاق الذي كان بمثابة مدرسة حربية لم يكن مخصصا لمواجهة احتياجات اوجاق الانكشارية وحده، ولكن لمواجهة احتياجات كافية اوجاقات القبوقولية من الجنود المدربة. أما حاجته هو إلى الجنود فكانت تأتيه من طريقين؛ أحدهما من أسرى الحرب طبقاً لقانون الخُمس السالف الذكر، وثانيهما من فتيان الرعايا المسيحيين طبقاً لقانون الـ (دَوْشيرمَه)، أي الجمع والانتقاء الذي صدر بعد ذلك. فعقب معركة انقره وتوقف حركة الفتح شعرت الدولة بضرورة البحث عن مصدر جديد، فكان نظام الـ (دوشيرمه) هذا. ولم يكن متبعاً في الدول التركية الاسلامية السابقة على العثمانيين، فجرى تطبيقه على أيام السلط أن محمد چلبى، غير أن إقراره وتقنينه لم يبدأ إلا في عهد السلطان مراد الثانسي. وكسان يتولسي الاداريون المحليون عملية الدوشيرمة؛ فكانوا يقومون بها في البداية كل خمسة أو ستة أعوام تبعاً للحاجة، فلما ظهر انحرافهم تركت الدولة هذه العملية لعدد من الموظفين يجري

Neşrî, *Kitâb-ı Cihannüma*, (nşr.F.R.Unat-M.Altay Köymen), Ankara 1987, l, 199 - أنظر (<sup>۲</sup>)

ار سالهم من المركز. وطبقاً لقانون الدوشيرمة كان يجري انتقاء ذوي اللياقة من أبناء الرعايا المسيحيين في أراضي الدولة العثمانية، وبعد تدريب معين يجرى تجنيدهم ضمن جنود القبوقوليه، أما من يؤخذ منهم لأجل السراى ويجري تعليمهم وتربيتهم في الد (أندرون) فكانوا يأخذون مكانهم بين أرفع الكوادر في الدولة. وكان يطبق هذا القانون على الأراضي العثمانية في اوربا وحدها، ثم شرعوا في تطبيقه على الأناضول ابتداءاً من او اخر القرن الخامس عشر، وعلى ذلك شمل كافة المسيحيين في أراضي الدولة العثمانية. ولم يكن المسلمون داخلين في ذلك، إلا أهل البوسنة، الذين طلبوا من الدولة أن تجند أبناءهم في اوجاق البستانجية (بستانجي اوجاعي)(٣). وكان ينص القانون على جمع الأولاد الذين تتراوح أعمارهم بين ثماني سنوات إلى عشرين سنة، وترجَّح الاعمار التي تتراوح بين أربع عشرة إلى ثماني عشرة سنة. واثناء عملية الجمع (دوشير مه) كان أمير السنجق والقاضى والرهبان مكلفين بمساعدة الموظف المختص، الذي كان ينظر في سجلات التعميد، ويختار اللائقين من الفتيان، ثم يقوم باعداد دفترين، يسجل فيهما أسماء وأوصاف واشكال كل شاب أو صبى بأدق التفاصيل. وينص القانون على ترجيح أبناء العائلات الأصيلة، وابناء القساوسة وترجيح الأقوى والأشد من العائلات التي يزيد عدد ابنائها عن واحد أو اكثر، أما وحيد أبويه فلم يكن يؤخذ. ويراعى في الغلمان أن يكونوا متوسطى القامة، أما طوال القامة ذوو الابدان الممشوقة فكانوا يؤخذون لأجل السراي. وبعد أن تنتهى عملية الدوشيرمه يجري تنظيم الغلمان في قوافل يتراوح عدد أفرادها بين مائة إلى مائتي غلام، ثم تعاد عملية الفحص مرة أخرى، قبل إرسالهم إلى المركز، وبعد ذلك تجري لهم عمليات الختان. ثم يؤخذ البعض منهم لأجل السراي، بينما يجري تسليم الآخرين للعائلات التركية. وبعد أن يقضى الغلام سبعة أو ثمانية أعوام في العمل، ويتعلم خلالها العادات والتقاليد التركية الاسلامية يجرى إلحاقه باوجاق العَجَمية، وهو الاوجاق الذي تأسس لأول مرة في غليبولي كما ذكرنا سابقاً. وكان اكبر ضابط فيه هو أغا غليبولي. وكان ينقسم الأوجاق إلى ثمانية بلوكات، يترأس كل واحد منها ضابط يُعرف باسم (بلوكباشي)، ويضم الاوجاق ٤٠٠ جندي. ولم تلبث أهميته أن تضاءلت بعد فتح استانبول؛ إذ جرى فيها تشكيل اوجاق جديد للعَجَمية أكبر واكثر نظاماً.

وكانت ثكنة العَجَمية في استانبول التي تضم ٣١ بلوكاً تقع بين حي (شَـهْزَاده باشـي) وحي (وَزْنَه جيلر)، وأكبر القواد فيه هو أغا استانبول، الذي يأتي بعده في الترتيب أغا الاناضول وأغـا

Şem'dânîzâde, *Mür't-tevârîh,* İstanbul 1338, I, 454 : انظر – (<sup>۲</sup>)

الروملي، وهذان الضابطان كانا مسئولين عن سوق وإدارة الدوشيرمه، ولأنهما كانا يقيمان في الغالب خارج استانبول فقد كان يوجد لهما في المركز وكيل (كتخدا) وجاويش بعد أغا استانبول. وهؤ لاء كانوا مسئولين عن الضبط والربط في الاوجاق. وكان جنود العجمية من ذوي الرواتب (علوفه)، مثل كافة جنود القبوقولية، يتقاضونها كل ثلاثة أشهر. كما كانت ملابسهم ومهماتهم من الدولة. وبعد أن يتم تدريب غلمان العجمية في هذا الاوجاق لمدة سبعة أو ثمانية أعوام ينتقلون اليى اوجاق الانكشارية، أو إلى أحد اوجاقات القبوقولية الأخرى، وهي عملية يطلقون عليها اصطلاح (قبويه چيقمه) أو (بَدَر عله) أي الخروج إلى الباب أو التخرج. وعندئذ تُزاد لهم الرواتب. واستمر اوجاق العجمية يقوم بهذه الوظيفة حتى عام ١٩٨٦م(٤).

## ب - أوجاق الانكشارية

وهو اكبر اوجاقات القبوقولية وأعظمها نفوذاً. جرى تشكيله عقب فتح أدرنة على أيام السلطان مراد الأول، بهمة وجهود جاندرلي قره خليل. وعلى الرغم من أن الأوجاق لا تربطه بالطريقة البكتاشية رابطة (ه) فقد ألصقت به هذه الصفة مع مرور الزمن، حتى أطلق على الانكشارية اسم "طائفة البكتاشية"، وعلى الأوجاق ايضا اسم "أوجاق البكتاشية". ومرت عملية تزويد الأوجاق بالرجال بثلاث مراحل؛ الأولى من أسرى الحرب طبقاً لقانون الخُمس (ينجيك)، إذ يمر الواحد منهم بدورة تدريب قصيرة، ثم يُنخرط في سلك الانكشارية، والثانية هي تسليم الأسرى لعائلات الفلاحين التركية، وبعد أن يعملوا معها فترة يؤخذون للاوجاق، أما الثالثة فقد كان ينقل هؤلاء الأسرى والدوشيرمة من جانب العائلات التركية إلى اوجاق العَجَمية، وبعد أن يجري تدريبهم هناك يتحولون إلى اوجاق الانكشارية. فكان يجري تسجيل أسماء وأوصاف الداخلين إليه في دفتر يقال له (كوتوك) أي السجل. وكانت أول ثكنة للانكشارية في أدرنة، ثم لم يلبث عدد الثكنات أن زاد في استانبول بعد فتحها. وكان ينقسم اوجاق الانكشارية إلى بلوكات، هي المشاة (يايا) والسكبانية (سكبان) وبلوك الأغا قائد الانكشارية. والمشاة الذين يعرفون ايضا باسم "الجماعة" (جماعت) كانوا ينقسمون إلى ١٠١ بلوك. وكانت بلوكات السكبانية مستقلة في البداية، ثم ألحقت باوجاق الانكشارية في أواسط القرن الخامس عشر، وارتفع بذلك عدد الأورطات والبلوكات في الاوجاق إلى ١٩٦. وكان يطلق على قائد اورطات المشاة [أو الجماعة] اسم (يايا باشي) أي رئيس المشاة، وعلى قائد السكبانية اسم (سكبان باشي) أي رئيس السكبانية،

İsmail Hakkı Uzunçarşılı, *Kapukulu Ocakları*, Ankara 1943, I,5 vd أنظر: (¹)

Aşıkpaşazâde, Tevârîh-i Al-i Osman, İstanbul 1332, s.204-206. : انظر - (°)

وعلى قائد بلوكات الأغا اسم (بلوكباشي) أي رئيس البلوكات. واقتصرت عملية تزويد أوجاق الانكشارية بالمجندين على نظام الدوشيرمة فترة طويلة، فلما دعت الحاجة إلى جنود يعملون في قلاع الحدود في أو اخر القرن السادس عشر اخذت الدولة مجندين من الخارج، عُرفوا باسم (قول قردشي) أي اخوة مماليك السلطان(١). وكان يُعرف اكبر ضباط أوجاق الانكشارية وقائدهم باسم "اغا الانكشارية" (يكيچرى اغاسى)، ويأتى بعده في الترتيب قائد السكبانية (سكبان باشي)، ووكيل الجند أو وكيل الأغا (قول كتخداسي)، ورئيس الزغارجية [زغار = كلب الصيد السلوقي الخفيف الحركة، وهؤلاء الزغارجية كانوا مكلفين بتربيتها والحفاظ عليها]، ورئيس الصكسونجية [صكسون= نوع من الكلاب المستخدمة في القبض على المجرمين، وهؤلاء الصكسونجية كانوا يقومون على تربيتهاور عايتها]، ورئيس الطورناجية [طورنه= طائر الكركي]، واغوات الخاصكي [الضباط المستخدمون داخل السراي]، ورئيس الجاويشية (باش جاوش). أما ضباط الأوجاق من الرتب الأدنى فهم: الجمالون (دوه جيلر) ورؤساء المشاة (يايا باشيلر) ونائب الوكيل (كتخدا يرى) ورؤساء البلوكات (بلوكباشيلر) وغيرهم. غير أن هذا الترتيب تغير مع مرور الزمن، وكانت عملية الترقية في الاوجاق تحدث بحصول هؤلاء على الرتبة الأعلى بعد رتبهم بوجه عام. كما كان أغا الانكشارية في نفس الوقت هو اكبر الضباط رتبة في التشكيلات المركزية(٧)، وكان يجرى اختياره للتعيين في هذا المنصب حتى أوائل القرن السادس عشر من بين ضباط الأوجاق، أما بعد عام ٢٥١م فكان يجرى اختياره من بين رؤساء السكبانية بوجه عام. ولما بدأ يشارك رؤساء السكبانية في بعض أحداث التمرد شرعت الدولة في تعيين أغا الانكشارية من بين ضباط السراي، وابتداءاً من القرن السابع عشر رأينا تعيين أغوات الانكشارية يجري من بين الضباط أصحاب رتب وكيل الأغا (قول كتخداسي) والزغارجية، بل ومن بعض السعاة المعروفين باسم (چوخه دار).

وكان اغا الانكشارية في الوقت نفسه كبير ضباط اوجاق العَجَمية، وكان فضلاً عن مهامه العسكرية مسئولاً عن الأمن في قسم كبير من استانبول، وهي وظيفه من أهم وظائفه، ومسئولاً أيضا عن إطفاء الحرائق التي تشب في العاصمة. وكان له ديوان يُعقد تحت رئاسته، ويُعرف باسم "ديوان الأغا" (أغا ديواني)، يناقش فيه أمور الاوجاق، ويستمع إلى القضايا المتعلقة به.

BOA, *Mühimme*, nr.7, s.312; nr.26, s.91 : انظر - (۱)

Abdülkadir Özcan, "Fâtih'in Teşkilât Kanunnâmesi ve Nizamı Âlem İçin Kardeş Katli Meselesi", TD, sy.33, s.31.: نظر – (\*)

وكانت أمور العزل والتعيين داخل الأوجاق – ماعدا كاتب الانكشارية – تتم بعرض [طلب] منه. ولا يحق له أن يشارك في اجتماعات الديوان الهمايوني إلا إذا كان برتبة وزير، فاذا كان كذلك انتظر إلى نهاية الاجتماع ليدخل غرفة العرض (عرض اوده سي)، ويعرض على السلطان أصور الأوجاق. ويطلق على الأغا الحائز على رتبة الوزارة اسم "أغا باش". وكان يقيم في الحي المعروف باسم "باب الأغا" (اغا قابيسي) في استانبول. وكانت مكانة الاغا قد ارتفعت عقب تشكيل "بلوكات الأغا" فازداد عدد الضباط العاملين معه، وأطلق عليهم اسم "ضباط الأغا الكديكلية" (أغا كديكليلرى)\*. وكان القانون يفرض على الشخص الذي عُين اغاً للانكشارية أن يقدم للصدر الأعظم هدايا تُعرف باسم "جائزه"، كما يتلقاها هو الآخر من ضباط الأوجاق الآخرين. وإذا تدنت مكانة أغا الانكشارية، وأخرج من الاوجاق كانت العادة أن يُعين في الغالب اميراً على سنجق قسطموني، أما إذا استحق الترقية فكان يتحول إلى (بكاربكي) أي أمير أمراء، أو يصبح قائداً للاسطول العثماني (قبطان دَرْيا). ومع ذلك كان يحدث أحياناً أن يصبح وزيـراً أو وزيراً اعظم، خلافاً لما جرى بــه العرف. وكــان اختيــار أغــا الانكشــاريـة وعزلــه أمــراً منوطــاً بالسلطان وحده حتى عام ١٩٩٣م، ثم تولى الصدر الأعظم ذلك بعد هذا التاريخ(٨). وكانت له عدا العُلوفات [= الرواتب] المعتادة مصادر أخرى للدخل، وزيّه الرسمي من المخمل أو الستان الموشى، ويضع على راسه وهو في الطريق إلى الديوان غطاء رأس يعرف باسم (مُجَوَّزه)، أما في الأيام المعتادة فكان يرتدي معطفاً من الفراء السَّمور مكسواً بالمخمل الأحمر، ويضع على ر أسه عمامة.

ورئيس السكبانية (سكبانية (سكبان باشى) هو قائد بلوكات السبكان، أي القائمة على تربية الكلاب التي تشكلت في البداية لأجل رحلات الصيد، ثم أصبح الضابط الثاني في اوجاق الانكشارية بعد أن جرى إلحاق تلك البلوكات به على ايام السلطان محمد الثاني [الفاتح]. وكان يصبح عند الترقية أعاً للانكشارية في الغالب، أما في حالة خروجه من الأوجاق فكان يجري تعيينه أميراً على أحد

<sup>\*</sup> أي ضباط الأغا الكديكلية ، وهم مجموعة من كبار ضباط اوجاق الانكشارية عددهم خمسة عشر ، كانوا يقومون على خدمة اغا الانكشارية. ويعرف أكبرهم وأقربهم اليه باسم (باش مهتر)، فهو خادمه الخاص. ويأتي بعده "المهتر الثاني" (ايكنجى مهتر) الذي كان يعنى بتنظيم وترتيب ديوان الأغا. أما وظيفة "المهتر الثالث" فكانت الاشراف على المعمل (اعمالاتخانه/ كارخانه) الموجود في دائرة الأغا. ثم يأتي بعد ذلك : السراج وجوخه دار ومطره جي وجامه دار وتوفكجي وبيراقدار، والضباط حملة الأطواخ (طوغجيلر) وحفظة الشموع (مومجيلر) وغيرهم.

Eyyûbî Efendi Kanunnâmesi, İ.Ü. Ktp., TY.734, 14a-b. : انظر - (^)

السناجق، أو ضابطاً من ضباط المتفرقة، ويتصرف عدا راتبه المعتاد على أحد الاقطاعات (ديراك). وكان ينوب عن أغا الانكشارية في غيابه، وبدأ يفقد أهميته ابتداءاً من القرن السابع عشر، حتى حل محله وكيل الأغا أو وكيل الجند (قول كتخداسي).

ووكيل الجند (قول كتخداسى) هو الضابط الثالث في الأوجاق، والمعاون لأغا الانكشارية. وكان ذا نفوذ قوي داخل الأوجاق، نظراً لأنه ممن نشأوا فيه على اتصال دائم بجنود الانكشارية. وهو وكيل الاوجاق امام السلطان، ويستطيع في الوقت الذي يشاء أن يحرك الجنود، ولهذا يتجنبه الضباط. وكانت أهم وظيفة يقوم بها هي تقديم من يريدون مقابلة أغا الانكشارية يوم الديوان، والاستماع إلى دعاواهم. أما في زمن الحرب فكانت مهمته تهيئة الجنود وإعدادهم لخوض الحرب. وفي حالة عزله من الاوجاق كان يجري تعيينه أميراً لأحد السناجق، أما إذا رقي داخل الأوجاق فكان يصبح رئيساً للسكبانية (سكبان باشي). وابتداءاً من القرن السابع عشر أصبح الوكيل هو المؤهل للتعيين مباشرة في منصب اغا الانكشارية.

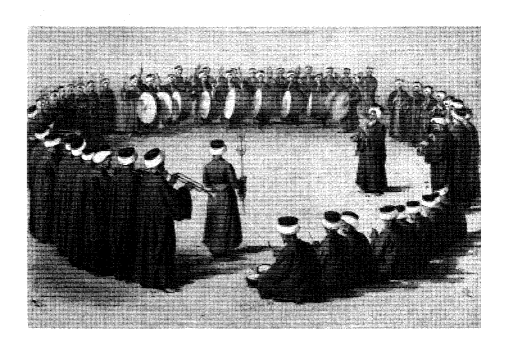
ورئيس الزغارجيه (زغارجي باشي) هو قائد الأورطة ٢٤ ضمن أورطات الجماعة، وتأتي درجته بعد وكيل الجند. وقد تشكلت تلك الأورطة لتربية كلاب الصيد، واستمر وجودها حتى بعد أن ترك السلاطين هذه الرياضة. وإذا رقي رئيس الزغارجية داخل الأوجاق تحول إلى وكيل المجند (قول كتخداسي)، أما إذا خرج من الأوجاق فكان يتولى إمارة أحد السناجق، أو يصبح أميراً للامراء على احدى الإيالات أحياناً (٩). وكان رئيس الصكسونجية (صكسونجي باشي) هو الآخر واحداً من كبار الضباط في الأوجاق، ومهمته هو والصكسونجية العاملين تحت إمرته تربية كلاب الصيد المستخدمة في صيد الخنازير وفي الحروب. وكان رئيس الصكسونجية في حالة الترقية يتحول إلى رئيس للزغارجية (زغارجي باشي). وكان يرأس أورطة الطورنجية (طورنه جي) التي تشكلت على أيام السلطان يلديرم بايزيد ضابط يطلق عليه اسم (طورنه جي باشي)، وقد دخلت الاوجاق على أيام السلطان الفاتح. كما كان هناك أربعة ضباط خاصكية من ضمن قواد اورطات الجماعة، وكانوا من المعدودين بين كبار الضباط في الأوجاق. أما الجاويش الأول (باش چاوش) فهو من اكثر الضباط نفوذاً بعد الوكيل (كتخدا)، ويساعده في اليوم الذي يجتمع فيه ديوان الأغا، ويقوم بتبليغ أوامر الأغا للجنود، وينظم شئونهم أثناء توزيع العلوفات. وكان المخضر أغا (محضر اغا) ونائب الوكيل (كتخدا يَرى) من الضباط ذوي الرتب الرفيعة في المخضر أغا (محضر اغا) ونائب الوكيل (كتخدا يَرى) من الضباط ذوي الرتب الرفيعة في

Çelebizâde Âsım, Târîh, İstanbul 1282, s. 403. : انظر - (۱)

الأوجاق، وكانت وظيفة المحضر الأساسية هي تولي عملية الارتباط بين الباب العالي والأوجاق، أما نائب الوكيل فكان مساعداً للوكيل ونائباً عنه، وكان يطلق عليه وعلى بقية ضباط الأوجاق من الرتب العالية اسم (قطر اغالرى) أي أغوات السلسلة. أما الجمالون (دَوَه جيلر) وأقدمهم الجمال الأول (باش دوه جي)، ورؤساء المشاة (يايا باشيلر) وقائدهم الرئيس الأول (باش يايا باشي)، ورؤساء البلوكات (بلوكباشيلر) وقائدهم (باش بلوكباشي)، ورؤساء الصولاقية (صولاق ورؤساء البلوكات (بلوكباشيلر) و وائيس الصيادين (آوجى باشي)، ورئيس مصلحي البنادق (توفنكجى باشي)، ورئيس مصلحي الزُنْبُرك (زنبركجى باشي)، فهم جميعاً من ضباط الأوجاق من الدرجة الثانية. وكان يُعين إمام الأوجاق من بين جنوده الذين حصلوا العلم في المدارس [الدينية]. أما قواد الاورطات والبلوكات من الضباط ذوي الرتب الصغيرة في أوجاق الانكشارية فكان يطلق على الواحد منهم في العموم اسم (چوربجى)، بينما وبعد كل هؤلاء كان هناك عدد من الضباط الأصغر رتبة، مثل رؤساء الغرف (اوده باشي)، ووكلائها (اوده كتخدالرى)، ووكيل الانفاق (وكيل خرج)، وأمين العلم (بَيْرَ اقدار)، والأوسطى وغيرهم.

وكانت أولى الثكنات التي أقيمت للانكشارية توجد في أدرنة، فلماء جاء السلطان محمد الفاتح أقام لهم اثنتين أخريين في استانبول، كانت إحداهما بجوار جامع (شَهْزَاده)، والأخرى في آقسرَاي. فكانت الثكنات الأولى تعرف باسم الغرف القديمة (اسكى اوده لر)، بينما تُعرف الأخرى باسم الغرف الجديدة (يكى اوده لر). وكان لهذه الغرف عدد من الأبواب للدخول إليها والخروج منها بشكل محكم. فقد كانت الغرف الجديدة مسرحاً لحركات عديدة من التمرد والعصيان. وكانت ثكنات الانكشارية تنقسم من الداخل إلى أقسام أو غرف مخصصة لكل أورطة وبلوك. كما كانت "الغرف الجديدة" تضم أماكن مثل التعليمخانة وساحة تُعرف باسم (أت ميدانى) ومسجداً يعرف باسم (اورطه جامعى) ومطبخاً وتكية ومعملاً وغير ذلك. وقد شبت الحريق مرات عديدة في

<sup>\*</sup> صولاق باشيلر: كلمة (صولاق) تعني الأعسر الذي يستخدم يده اليسرى. أما في المصطلح العثماني فهي علم على "اورطات الجماعة" رقم: ٣٠,٦٢,٦١,٦٠ في اوجاق الانكشارية. ويطلق على قائد كل اورطه منها اسم (صولاق باشي). وكانت تسير تلك الاورطات الأربع على يمين الجواد الذي يمتطيه السلطان. ولكي لا يديرون ظهورهم له وهم يستعملون النشاب كانوا يستخدمون أياديهم اليسرى.



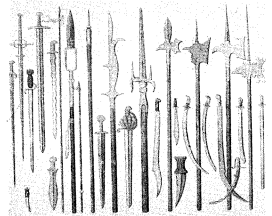
78 فريق الموسيقات العسكرية (مَهْتَرَان) من كتاب "مجموعه، تصاوير عثمانيه".



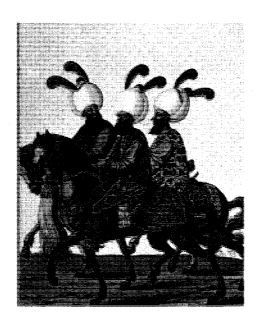
79 أغا الانكشارية

80- چورباجي

81- سَكْبَان باشى



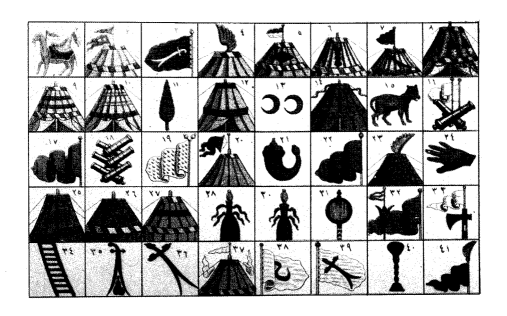
82- بعض الأسلحة المستخدمة في الجيش العثماني.

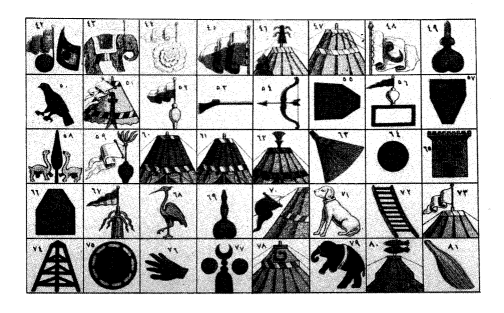


83- نفر من الجاويشية

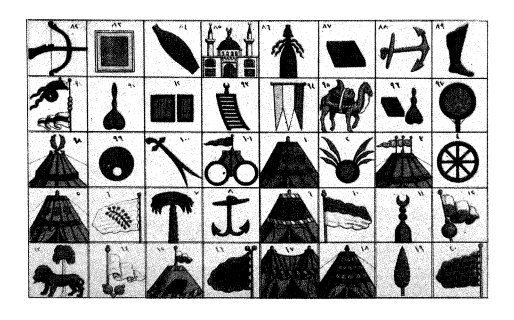


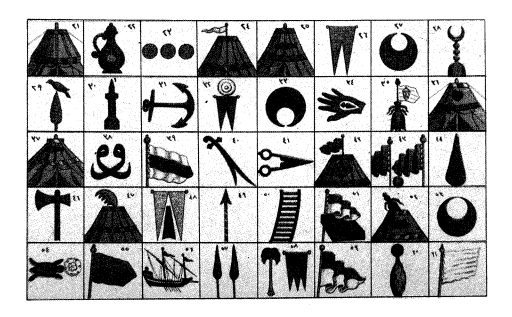
84- من الجنود المغيرة (آقينجي)



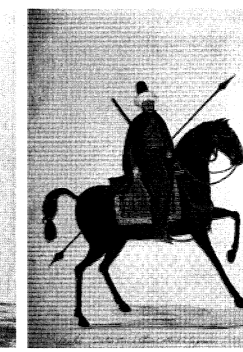


85 الشارات والنياشين الخاصة باورطات وبلوكات الانكشارية.



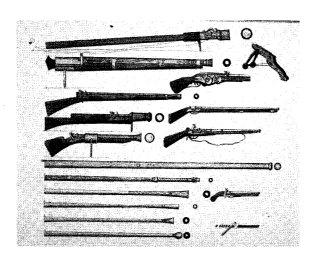


86- الشارات والنياشين الخاصة باورطات وبلوكات الانكشارية.

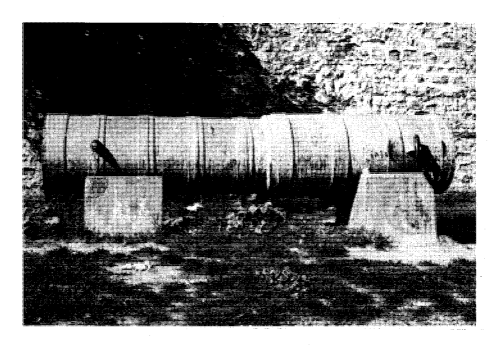


87- اسطى الجلفطة.

88- أحد السباهية.



89- بعض الأسلحة النارية التي استخدمها الجيش العثماني.



90- أحد المدافع التي صنعها العثمانيون.



93- أحد الخُمْبَرَجيه (خمبره جي) 92- ضابط مدفعية (طوپچي پاشي) 91- سواري من الدلاة في العهد الأخير







94 من جنود الانكشارية، المترجلة (يايا)، والراكبة (صولاق)



95- السباهية المسلحة

غُرف الانكشارية تلك، فكان يعاد إصلاحها، أما في عام ١٨٢٦م فقد جرى تدمير تلك الغرف في حادثة الغاء الانكشارية.

وكانت عملية إعاشتهم ومأكلهم ومشربهم أمراً يرجع إليهم، وكان لكل أورطة أو بلوك دست خاص للطعام (قُزَان)، ويأخذون حاجتهم من اللحم من أماكن معينة وبأسعار ثابتة، وفي حالة ارتفاع الأسعار كانت الدولة هي التي تسدد عنهم فرق السعر. وكانت الانكشارية ترى في دسوتها شيئاً مقدساً؛ فكانوا يحملونها قبل عملية التمرد إلى "ساحة اللحم" (أت ميداني)، ويقال لهذه العملية "رفع الدست" (قَزَان قالديرمه)(١٠). وكانت نقدم الدولة لبعض جنود الانكشارية قدراً من الخبز كل يوم يُعرف باسم (فُونلُه). ويضع الانكشاري على رأسه طربوشاً خاصاً يعرف باسم (بُورْك). بينما يعلق الضباط منهم على طرابيشهم علامات من ريش الطيور تبعاً لرتبة كل واحد منهم، وتقدم الدولة لجنود الانكشارية نوعاً من السترات تعرف باسم (دو لامه/طولامه)، وأنواعا من القماش في الصيف والشتاء، وسُتر ات خاصة للمطر . أما الأحدية الطويلة التي يلبسونها فكانت سوداء أو حمراء أو صفراء، وكانت الأخيرة هي أرفعها درجة. وكان الذميون من الأصول اليهودية في سلانيك هم الذين ينسجون غالباً الاقمشة الصوفية (جوفه) التي تستخدمها الانكشارية، وتعافيهم الدولة من الضرائب مقابل هذه الخدمة. فلما تعسر تزويد الانكشارية بالقدر الكافي من الجوخ ابتداءاً من القرن السادس عشر كانت الدولة تمنحهم ما يقابله من البدل النقدي. وكانت هناك در جات في الأقدمية بين جنود الانكشارية؛ فكان الداخل حديثًا إلى الأوجاق، ويطلق عليه (قره قوللقجي) يقوم بالأعمال الدنيا داخل الغرف، ويظل في الترقية مع مرور الزمن حتى يصل إلى منصب أغا الانكشارية، وربما إلى منصب الصدر الأعظم نفسه. وكانت للانكشارية رايات ونياشين متعددة، واكبر تلك الرايات هي "علُّم الامام الأعظم" ذو اللون الأبيض، الذي يرمز إلى سُنّية الأوجاق، أما علم المواكب (آلاي بيراغي) فكان ذا لونين أصفر وأحمر، كما كان لكل اورطة وبلوك رايات خاصة ذات ألسنة (چتال بيراق). ويحمل تلك الرايات والاعلام عند مراسم الخروج إلى الحرب أو الاستعراضات والمواكب حَملَة الأعلام (بَيْر اقدار) من الجنود. أميا النياشين الخاصة بكل اورطة وبلوك فكانت تُطَرَّز اشكالاً على خيامهم ور اياتهم، وتُضرَّب وشماً على أجسادهم وأذر عتهم(١١). وكان الزواج ممنوعاً على الانشكارية، فلما جاء السلطان سليم

D'Ohsson, *Tableau Général de l'Empire Othoman,* Paris 1824, VII, 341 vd. : انظر ('`)

Marsigli, *Osmanlı İmparatorluğunun Zuhûr ve Terakkîsinden İnhitatı Zamanına Kadar Askerî* : انظــر – ('') *Vaziyeti,* (trc. M. Nazmi), İstanbul 1934, s.176 vd.

الأول أباحه لكبار السن منهم، فكان يطلق على ولد الانكشاري اسم (قول اوغلى) أي ولد الجندي، ويحق لهؤلاء الأولاد أن يلتحقوا مباشرة باوجاق العَجَمية، وتخصص لهم العُلوفات. وكانت تركات الانكشاري المتوفى تودع في مكان يقال له "صندوق الاورطة" (اورطه صنديغى) أو "الصندوق الأسود" (قره صنديق). وتنفق هذه المداخيل لمواجهة بعض احتياجات الأوجاق، أو تتنقل أحيانا إلى ورثة المتوفى. وكان للانكشارية في أيام السلم خدمات حراسة عديدة يقومون بها؛ فكان الجنود المرابطون منهم في المدن والقلاع، وعلى رأسها استانبول، مكلفين بحراسة الأماكن المحيطة بهم، كما كانوا يقومون في الوقت نفسه باطفاء الحرائق، وإقرار الأمن في تلك الأماكن، فضلاً عن عمليات التدريب المستمرة على الرمي داخل دار التعليم (تعليمخانه) في الأوجاق، وممارسة الألعاب الرياضية، وهي الأمور التي كان السلطان يحضر أحيانا لمشاهدتها.

وابتداءاً من القرن السابع عشر بدأ التراخي في عمليات التدريب داخل الأوجاق حتى ألغيت تماماً مع مرور الزمن. وكان الانكشاري الذي يخدم في الجيش مدة طويلة، أو يقوم بأعمال بطولية في المعارك، تجري ترقيته، فيدخل ضمن فرسان القبوقولية (قبو قولى سواريلرى)، أو تمنحه الدولة اقطاعاً (تيمار). وفي حالة العقاب فكانت الجزاءات تبعاً لنوع الجرم ودرجة صاحبه في الأوجاق، ويجري تنفيذ العقاب على الجرائم الخفيفة داخل عُرف الانكشارية، أما الجرائم الكبيرة فكانت تَنظُر في ديوان الأغا، ثم يجري تنفيذها، وكان بالضرب والحبس والاعدام. والواقع أن الانكشارية كانوا يخرجون للحرب مع السلطان وحده، ثم بدأوا يخرجون تحت قيادة الوزير الأعظم ابتداءاً من عام ١٥٩٣م عقب أن تخلى السلاطين الذين جاءوا بعد سليمان القانوني عن عادة الخروج للحرب. وكان الخروج إلى الحرب والعودة منها يرتبطان باحتفالات ومراسم، ويعاقب الانكشاري الذي لم يشارك فيها. وكانوا يستخدمون من الأسلحة السهام والأقواس والسيوف والخناجر والفؤس في البداية، ثم راحوا يستخدمون بعد انتشار الاسلحة النارية بنادق من ذات الفتيل. وكانوا يطلقون على الانكشاري القديم في الخدمة اسم (قوريجي) أي حارس، وهؤلاء لم يكونوا يخرجون إلى الحرب كثيراً، فيظلون لخدمة استانبول وحراسة الأوجاق. وحتى إذا خرجوا كانوا يتولون اثناء الحرب حراسة الخيام. وقد زاد عدد هؤلاء الحراس مع مرور الزمن، وتحولت مهمة الحراسة إلى ذريعة يتهربون بها من الخروج إلى الحرب. أما الانكشاري المتقاعد فكان يُطلق عليه اسم (اوطوراق) أي قعيد، ويتقاضى راتباً معيناً للتقاعد، بينما يحصل الانكشارية العاملون على راتب يقال لـه (مَوَاجب)، وهذه المواجب تقل أو تزيد تبعاً لرتبـة الانكشاري ومدة خدمته. ويمسك دفاتر مواجب الانكشارية كاتب يقال له (يكيچرى أفنديسي) أي

افندي الانكشارية. وكان يجري توزيع العلوفات [أو المواجب] عليهم في سراي طوپ قاپى في ديوان خاص، يعقد لذلك الغرض. كما كان يحصل جنود الانكشارية -عدا ذلك- على هبات من كل سلطان جديد يجلس على العرش، وأخرى عند خروجه للحرب للمرة الأولى. وكانت هبات الجلوس على العرش من الأمور التي أرهقت خزانة الدولة، ولا سيما في أيام الضيق.

ومنذ أواخر القرن السادس عشر بدأ الخلل يتسرب إلى نظم الانكشارية، وكان وراء ذلك عاملان أساسيان، الأول هو انخراط المجندين في الأوجاق بشكل يخالف القوانين الموضوعة لمه، والثاني هو إحجام السلاطين العثمانيين بعد السلطان القانوني عن الخروج إلى الحرب على رأس الجيش، وبالتالي فقدان سيطرتهم على الأوجاق. وبدأ جنود الانكشارية منذ عهد السلطان مراد الثالث يبيتون في بيوتهم، وليس في الثكنات، وخاصة المتزوجون منهم، وبدلاً من انشغالهم بالجندية راحوا يشتغلون بالتجارة ويمارسون الأعمال الحرة، وكثرت في القرنين السابع عشر والثامن عشر ثوراتهم وعصياناتهم بشتى الذرائع والحجج، وقتلوا عدداً من السلاطين ورجال الدولة الذين أقدموا على إصلاح ما فسد من أمورهم. واستمرت محاولات الاصلاح حتى القرن التاسع عشر، فلما لم تسفر عن نتيجة ألغى أوجاق الانكشارية عام ١٨٢٦م.

### ج - أوجاق الجَبَجية

ينقسم الجَبَجية إلى قسمين، بلوك وجماعة، ووظيفتهم الأساسية هي تأمين الأسلحة للانكشارية، والمحافظة عليها. كما كانوا يتولون أمر نقلها أثناء الحرب، وتوزيعها على الانكشارية، واصلاح المعطوب منها(١٢). وكان يوجد في استانبول مخزن ضخم للأسلحة يعرف باسم (جَبَخانه)، وتوجد غيره مخازن أخرى داخل قلاع الحدود، يعمل فيها الجَبَجية. وكانت توجد ثكنة الجبجية ومخزن الأسلحة في استانبول في مكان مجاور لجامع اياصوفيا. وهو الذي يقوم بتزويد مخازن القلاع بما تحتاجه من السلاح. وكان أهم مخازن للأسلحة خارج استانبول توجد في بودين وبلغراد. ونظراً لطبيعة عمل هذا الاوجاق وارتباطه باوجاق الانكشارية يمكننا القول أن تأسيسه أعقب تأسيس أوجاق الانكشارية. وكان الجنود العاملون فيه يأتون من أوجاق العجمية، كما اعترف القانون فيما بعد للمتزوجين من أوجاق الجبجية أن يلتحق أبناؤهم (قول اوغلى) مباشرة بالاوجاق. وكان جنود الجبجية يضعون على رؤسهم طرابيش خاصة، تعرف باسم مباشرة بالاوجاق. وكان جنود الجبجية يضعون على رؤسهم طرابيش خاصة، تعرف باسم المبشرة بالاوجاق. وكان جنود الجبجية يضعون على رؤسهم طرابيش خاصة، تعرف باسم المبشرة بالاوجاق. وكان جنود الجبجية يضعون على رؤسهم طرابيش خاصة، ويُطلق على اكبر

<sup>(</sup>۱۲) - نفسه، ص ۸۹.

الضباط في الأوجاق اسم (جَبّه جي باشي). وكانت عملية حراسة أحياء (آياصوفيا وخوجه پاشا وآخير قايي) في استانبول من مهام هذا الضابط، ويساعده أربعة وكلاء (كتخدا)، يُطلق على أقدمهم اسم (باش كتخدا)، ثم يأتي بعدهم رئيس الجاويشية (باش چاوش) وكاتب الجَبَجية (جَبَه جيلر كاتبي) ثم قواد البلوكات والاورطات. فقد كان الاوجاق ينقسم إلى ٣١ اورطــة و٥٩ بلوكــأ، يتخصصون جماعات جماعات في صنع الأسلحة وفي تعميرها وإصلاح البارود. وعندما لا تكفى طاقة معامل الاوجاق لسد حاجة الجيوش في مادة معينة كانت الدولة تشتريها من معامل التجار والحرفيين. وكان جبجية العاصمة يقضون ثلاث سنوات في الخدمة في القلاع الموجودة في الخارج، ومع ذلك كان يوجد عدا هؤلاء جبجية آخرون في القلاع من الأهالي المحليين، يتصرفون على اقطاعات [ديرلكات] بدلاً من الرواتب. وكان الجبجية ينقلون الأسلحة والعتاد الذي يستخدمه الانكشارية أثناء الحرب على ظهور البغال والجمال، ويرابطون وراء معسكر الجيش الرئيسي (١٣). وكانت تتزايد أعداهم وتتناقص أحياناً، ويتقاضون رواتبهم مثل الانكشارية كل ثلاثة أشهر. وكان تزايد أعدادهم وتناقصها مرتبطاً بوضع جنود الانكشارية بوجه عام. وكانوا بين الحين والآخر يشاركون الانكشارية في ثوراتهم وتمردهم، ولهذا ألغي هذا الأوجاق مع الغاء اوجاق الانكشارية عام ١٨٢٦م، وتأسس بدلاً منه أوجاق جديد عُرف باسم (جبخانه جي اوجاغي) أي اوجاق الجبخانية، وأعدت له قوانين جديدة، وأطلق على اكبر الضباط اسم (جبخانه جى باشى)، كما تشكلت فى الوقت نفسه نظارة تشرف على إدارته وتكون مسئولة عن أمور ه(۱٤).

## د - اوجاق المدفعية

وهو أحد أوجاقات القبوقولية المترجلة، جرى تشكيله بعد تشكيل أوجاق الانكشارية، وكان اوجاق العَجَمية يمده بالمجندين الجدد، وراح يلتحق به بعد ذلك أبناء الجند المعروفون باسم (قول اوغلى). وينقسم جنود هذا الأوجاق من حيث الوظيفة إلى قسمين، أحدهما يتولى صب المدافع وتصنيعها، والثاني لاستخدامها. وكانت تكنات المدفعية ومعمل تصنيع المدافع يوجدان داخل استانبول في الحي الذي يعرف اليوم باسم (طوپخانه) أي معمل المدافع. وقد اُقيم أول مصنع من هذا النوع على أيام السلطان محمد الفاتح، وكان يجري تجديده وتوسيعه بعد ذلك من حين إلى

Silâhdar, *Târîh*, İstanbul 1928, II, 756 : انظر الخار (۱۳)

<sup>(</sup>١٠) - أنظر: أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، تصنيف الخط الهمايوني رقم (18661, 18251, 18661)

آخر. أما في عهد السلطان مصطفى الثالث فقد استدعت الدولة خبيراً من فرنسا يُدعى البارون دي توت Baron de Tott، فحاول اصلاح اوجاق المدفعية، وأقام وحدة جديدة عُرفت باسم (سُرْعَت طوپجيلرى) أي المدفعية السريعة (١٧٧٤م).

ويُطلق على كبير اسطاوات صب المدافع اسم (دوكومجي باشي)، ومعه عدد من الاسطاوات المتخصصين في شتى فروع تصنيع المعادن. وكان المجندون الجدد الداخلون إلى مصنع المدافع عمالاً تحت التدريب يتمهرون في العمل مع مرور الوقت، حتى يستطيع الماهر منهم أن يصبح رئيساً لعمال الصب (دوكومجي باشي). وتقترن عملية صب المدفع باحتفال خاص(١٥). وكان يوجد خارج استانبول ايضا مصانع للمدافع، يوجد اكبرها في الغرب في بلغراد وسمَنْدِرَه وبُوديـن وإشْقُورُدْرَه وبْرَاوشْته وطِمِشْوار، وفي الشرق في كركوك داخل قلعة (كلعنبر). إذ تقام تلك المصانع في الغالب في الاماكن القريبة من مناجم المادة الخام. وكانت عملية نقل المدافع ومقزوفاتها أمراً يتولاه في الأساس أوجاق سائقي عربات المدافع (طوب عربه جيلري اوجاغي)، والمسلّمين [= جمع مُسلّم] وجماعات اليُورُوك. وكان اسطاوات الصب يذهبون من استانبول إلى المصانع المقامة خارجها. واستخدم الأتراك العثمانيون مدافع من أحجام عديدة، وتقدمت تلك الصناعة على أيام السلطان محمد الفاتح؛ فقد كان لسلاح المدفعية أثره الفعال في فتح استانبول. وأهم أنواع المدافع التي استخدمت عند العثمانيين هي: شَايَّقُه، ويرانقي، وباجالوشُّقُه، وضَرُّبُه زْنْ، وهوايى، وقولونبورنا، وبال يَمَز، والهاون. وهذه التسميات كانت تستخدم للدلالة على عيارات المدافع وأحجام المقذوفات وثقلها. واستخدم العثمانيون الحديد والنحاس والبرونز في تصنيعها، واستحضروا لها المواد الخام اللازمة من المناجم في أماكن مختلفة. وكان جنود اوجاق المدفعية في أوقات السلم يمارسون أعمال التدريب على الرمى في أيام معلومة. وتجرى للجند الداخلين حديثاً إلى الأوجاق اختبارات للقبول، ثم يجري تصنيفهم بعد ذلك إلى صنفين، صانع ورام. وكان يوجد خارج استانبول مدفعيون ذوو رواتب وآخرون من ذوي التيمار. وكان المدفعيون عند الخروج إلى الحرب يتقدمون الصفوف على جنود الجبجية، وينقلون المدافع الخفيفة على الجمال والبغال، أما المدافع الثقيلة فكانوا يحملونها على عربات، وفي الأماكن التي

Evliya Çelebi, *Seyahatnâme,* İstanbul 1314, I, 436 vd. : أنظر – (۱°)

يصعب فيها النقل كانت تقام معامل متنقلة للصب، يصنعون فيها المدافع والمقذوفات بالأحجام المختلفة(١٦).

ويطلق على اكبر ضباط أوجاق المدفعية اسم (طوپجى باشى)، ثم يأتي بعده كبير اسطاوات الصب المعروف باسم (دوكومجى باشى)، ثم وكيل الأوجاق (كتخدا)، ثم الجاويش، ثم يأتي بعد هؤلاء ضباط الأورطة والبلوك. وكان رئيس المدفعية (طوپجى باشى) مسئولاً عن الأمن في حي الطوبخانة، وحي بك اوغلى في استانبول، أما ناظر الطوبخانه نفسها وأمينها فكانا من الموظفين المدنيين العاملين في الأوجاق. ويتقاضى المدفعيون (طوپجيلر) رواتبهم كل ثلاثة أشهر على يد كاتب مخصوص، وكانت أعدادهم تتراوح بين الزيادة والنقصان؛ ففي القرن السادس عشر كان عددهم يقرب من ١٢٠٠، ثم ارتفع في القرن السابع عشر حتى وصل إلى ألفين، وأحيانا إلى ثلاثة آلاف بسبب عمليات الالتحاق المخالفة للوائح الأوجاق. أما في أوائل القرن التاسع عشر فقد تجاوز عددهم الخمسة آلاف، والسبب في تلك الزيادة الأخيرة هو استمرار الحروب، واستمرار عمليات الالتحاق أيضا بالشكل الذي يزيد عن حاجته.

وكانت المدفعية العثمانية قد بدأت في التقدم منذ القرن الخامس عشر، حتى بلغت أحسن مستوياتها في القرن السادس عشر، ثم لم تلبث أن أخذت في التراجع خلال القرن الذي تلاه، وفقدت قدرتها من الناحية الفنية في مواجهة المدفعية الغربية المتطورة. وقد تشكل اوجاق المدفعية السريعة بأمر من السلطان مصطفى الثالث وجهود البارون دي توت الذي استدعي من فرنسا، شم لم يلبث أن ألغي بعد وفاة هذا السلطان. ومع ذلك فقد أعيد تشكيل ذلك الأوجاق من جديد على أيام الصدر الأعظم المجدد خليل حامد باشا (100 م)، وطلبت الدولة خبراء المدفعية من فرنسا. واستطاعت المدفعية السريعة التي جرى تشكيلها أيضا خارج استانبول أن تحوز مدافع قادرة على اطلاق 100 ملفعية وعملت على توسيعه الطلاق 100 ملفعية وعملت على توسيعه في زمن السلطان سليم الثالث، إلاّ أنه شارك في التمرد العسكري الذي عُرف باسم "تمرد قباقجى مصطفى" (قباقجى مصطفى عصيانى)؛ إذ وقف ظهيراً لهذا المتمرد، فاضطرت الدولة بعد إلغاء وجاق الانكشارية أن تعيد تنظيمه من جديد (100).

هـ - اوجاق سائقى عربات المدافع (المدفعية المحمولة)

<sup>(``)</sup> أنظر: Aşıkpaşazâde, s.128; Kritovulos, *Târîh-i Sultân Mehmed Hân-ı Sânî*, İstanbul 1328, s.50-53. انظر: Uzunçarşılı, "Halil Hâmid Paşa", *Türkiyat Mecmuası*, sy.5, s.213 – أنظر: (``)

تشكل في أواخر القرن الخامس عشر لنقل المدافع الثقيلة. وكان يتزود بالجنود من أوجاق العجمية، ثم سمحت الدولة فيما بعد لابناء العاملين في الأوجاق نفسه بالانخراط فيه، بل وكانت تسمح عند الحاجة بالتحاق الأفراد العاديين. وكانت توجد الثكنات المركزية لسائقي عربات المدافع في استانبول، وثكنات أخرى خارجها، نقوم بالخدمة في المواقع الاستراتيجية. وكان سائقو العربات يقيمون حيث يقيم جنود المدفعية الآخرون، وتدلنا المصادر التاريخية على أن مصنع عربات المدافع في استانبول كان في حي الطوبخانة، بينما توجد ثكنة الجنود في (شهر اميني)، أما اصطبلات خيول الجر فكانت توجد في حي (آخير قابي)(١٨). وفي عهد السلطان سليم الثالث أقيمت ثكنة جديدة لسائقي العربات في الطوبخانة. وكانت تصنع العربات تبعاً لأحجام وأثقال المدافع نفسها. وكان جنود اوجاق المدفعية المحمولة يقومون بعملين، أحدهما صنع العربات، المدافع، ويعرف كبير ضباط الأوجاق باسم (طوب عربه جيلرى باشيسي) أي رئيس سائقي عربات المدافع، في يعرف كبير ضباط الأوجاق (كتخدا) ثم الجاويش الأول (باش چاوش) ثم سائقي عربات المدافع، ثم يأتي بعده وكيل الاوجاق ثم قواد البلوكات، مثل البلوكباشي والأوده باشي. نائب الوكيل (كتخدا يرى) ثم كاتب الأوجاق شم قواد البلوكات، مثل البلوكباشي والأوده باشي. وكان يضم الاوجاق في أواخر القرن السابع عشر ٦٣ بلوكاً لسائقي العربات، يبلغ عدد أفرادها وكان يضم الاوجاق في أواخر القرن السابع عشر ٦٣ بلوكاً لسائقي العربات، يبلغ عدد أفرادها

# و - أوجاق رماة القُمنبَر (الخمبرجية)

القُمبر (خُمبره) نوع من القنابل التي تقنف باليد أو بمدافع الهاون، والخمبرجية (خُمبره جي) هم الذين يستخدمون تلك المقذوفات، وكانوا يعملون إلى جانب أوجاق الجبجية وأوجاق المدفعية، لكنهم تحولوا بعد فتح استانبول إلى اوجاق قائم بذاته. ويقيم قسم منهم في مركز الدولة، وهم من ذوي الرواتب، أما القسم الثاني خارج العاصمة فكان من ذوي الاقطاعات [ديرلكات]، ويترأسهم جميعاً قائد يقيم في العاصمة، يُعرف باسم (خمبره جي باشي) أي رئيس رماة القمبر، وابتداءاً من القرن السابع عشر أهملت الدولة هذا الأوجاق، وراح يتناقص عدد العاملين فيه باستمرار، حتى التجا إلى الدولة العثمانية عام ١٧٢٩م الكونت دي بونيفال، الذي أسلم وتسمى باسم احمد، وسعى المحلاح أوجاق الخُمبرجية، فشكل طائفة جديدة منهم كان جميع أفرادها من ذوي العُلوفات. فكانت تلك الطائفة الجديدة تتلقى بعض دروس التقنية في الثكنة التي أقيمت لهم في اوسكودار،

<sup>(</sup>۱^) - أنظر: Rapukulu Ocaklan, II, 98-99

ووُضِعوا تحت التمرين، ثم جرى تقسيمهم إلى وحدات جديدة (١٩). غير أن الأوجاق تعرض للإهمال مرة ثانية؛ فحاولت الدولة إصلاحه على أيام السلطان سليم الثالث.

# ز - أوجاق حَفَّاري الأنفاق (اللغمجية)

هو صنف من العسكر كانت مهمتهم -و لا سيما عند محاصرة القلاع- حفر الأنفاق (لغم) تحت أرضها، ووضع المواد المتفجرة فيها، ثم تفجير تلك الأنفاق لتسهيل عملية اختراقها وفتحها. وكانوا من ذوي الرواتب وذوي التيمارات، وذوو الرواتب يتبعون رئيس الجَبَجية (جَبَه جي باشي)، أما ذوو التيمارات فكان يترأسهم ضابط يُعرف باسم (لغمجي باشي)، ثم يأتي بعده الوكيل (كتخدا) والجاويش والعلَمدار وغيرهم. وتجهيز الألغام في الأصل حرفة فنية تقتضي معرفة الهندسة.

وابتداءاً من أواسط القرن السابع عشر أخذ هذا الأوجاق في الانحطاط، وبدأ ينخرط فيه اشخاص لا علاقة لهم بهذه الأمور. وقد كشف جنود اللغمجية عن آخر مهاراتهم عند فتح قلعة قندية عام ١٦٦٩م، ثم فقدوا أهميتهم بعد ذلك(٢٠). وكان عددهم في القرن السابع عشر يبلغ خمسة آلاف(٢٠)، ثم انخفض الى مائتين في أو اخر القرن الثامن عشر. ولما جاء الصدر الأعظم خليل حامد باشا (١٧٨٢-١٧٨٥م) خلال حكم السلطان سليم الثالث حاول اصلاح الأوجاق، وبذل جهوداً لتحديثه، وقسمه إلى أقسام فنية مختلفة، مثل قسم تجهيز الألغام، وقسم إقامة الجسور، وآخر لاقامة الطوابي، وغيره لاقامة القلاع.

#### ٢ - أوجاقات القيوقولية الراكية

لا شك أن لفرسان القبوقولية دوراً مهماً في تفوق الدولة العثمانية على مدى قرنين ونصف من الزمان. وكان اول ما تشكل منهم هو بلوكات السباهية والسلحدارية. ومع إضافة "غُرباء الميمنة والميسرة" (صاغ وصول غريبلرى) وفرسان الميمنة والميسرة حراس العُلوفات (صاغ وصول علوفه جيلر) ارتفع عدد بلوكات السواري [الخيالة] إلى ستة بلوكات، حتى أطلق عليها اسم "البلوكات الستة" (آلتى بلوك)، كما كان يطلق على بلوكات العُلوفة وبلوكات الغرباء اسم (بلوكات اربعه - دورت بلوك). وكانت قوات الخيالة أرفع منزلة من جنود القبوقولية المترجلة، ومع ذلك كانت تأتي بعدها من حيث النفوذ. وتتزود بلوكات السواري بالجنود من أوجاق

Subhî, *Târih*, İstanbul 1198, 58a : انظر – (۱۹)

Osman Dede, *Cevâhirü't-tevârîh*, Köprülü Ktp., nr.231 - أنظر: – (۲۰)

<sup>(</sup>۲۱) - أنظر: Evliya Çelebi, ا,515-516

القبوقولية المترجلة، أو من السراي، أو من التشكيلات التابعة له (٢٢). ويطلق على عملية الانتقال إلى بلوكات السواري تعبير (بلوكه چيقمه) أي الخروج أو الانتساب إلى البلوك. وكانت تقام احتفالات خاصة بمناسبة عملية "الخروج" التي تجري في أوقات معينة، أو تبعاً للحاجة. ولما انحطت تشكيلات الأوجاق بدأوا يلحقون به أبناء السواري، الذين يطلق عليهم عندئذ اسم (ولَدَشُ). وكان "بلوك السباهية" (سپاه بلوكي) هو الأرفع منزلة بين قوات سواري القبوقولية. وتشكل هذا البلوك على أيام السلطان محمد الفاتح، وعُرف بسبب لون رايته باسم "العلم الأحمر" (قرمزي بيراق). وكان السباهية -باعتبارهم جنود المعية السلطانية - يتولون وقت السلم مهمة تحصيل أموال الميري، ويتولون أثناء الحرب مهمة حماية خيمة السلطان. وينقسم بلوك السباهية إلى تُلاثمائة بلوك صغير، ويترأسهم جميعاً ضابط يُعرف باسم" أغا السباهية" (سپاه اغاسي).

وكان بلوك السلّحُدَار (سلحدار بلوكي) الذي يعرف أيضا باسم "العلم الأصفر" (صارى بير اق) هو أول وحدة خيالة تشكلت من القبوقولية، وكان هو البلوك الرئيسي حتى تشكل بلوك السباهية. وكانت مهمة ذلك التشكيل -باعتبارهم من المعية السلطانية مثل بلوك السباهية- تنظيف الطرق التي سيمر منها الجنود أثناء الحرب، وإصلاح الجسور (٢٣)، كما كانوا يقومون بتجهيز الأماكن المقرر نصب خيام السلطان فيها. وينقسمون إلى ٢٠٠ بلوك صغير، ويرافقون السلطان فيها في خروجه وقت السلم، وينثرون على الناس النقود أثناء ذلك. وكانت لهم عدا عملية فتح الطرق أثناء الحروب مهمة حَمَل أَطْوَاخ أن السلطان، وسحب خيوله الاحتياطية وغير ذلك.

أما بلوكات العُلوفة، التي كانت تُعرف - بسبب ألوان راياتها - باسم "البلوكات الخضراء" أو "البلوكات الرقطاء" (آلاجه) فكانت قسمين، أحدهما يسير على يمين السلطان، ويُعرف -لهذا السبب- باسم (عُلوفَجيانِ يمين)، ويسير الثاني على يساره، ويُعرف باسم (علوفجيان يسار). وعدد أصحاب اليمين ١٠٥ بلوكات صغيرة، أما عدد الميسرة فيبلغ مائة بلوك صغير. وكانت مهمتهم الأساسية حراسة خزانة الدولة(٢٤). وكان الأساس في تزويد بلوكات العلوفة بالجند الجدد

<sup>(</sup>۲۲) - أنظر: Silâhdar, II,302

Topçular Kâtibi Abdülkadir Efendi, *Vekâyi-i Târihîyye*, Süleymaniye Ktp., : انظر – (۲۳) Esad Efendi, nr. 2151, 99a-b, 109b.

<sup>\*</sup> أنظر النجمة التي تلي الهامش رقم ١٣ في الفصل الثاني من الباب الأول.

<sup>(</sup>۲۰) - أنظر: Eyyûbî Efendi, 20b

هو سراي أدرنة، وسراي ابراهيم باشا، كما يلتحق بهم ايضاً الجنود الآخرون الذين يكشفون عن بطولات في الحرب، وأبناء جنود السواري أنفسهم.

وكانت بلوكات الغُرباء (غُربا بلوكارى) التي تُعرف ايضا باسم "البلوكات السُفلى" (اشاغى بلوكلر) تنقسم إلى قسمين، ميمنة وميسرة، تبعاً لمسيرتها في الحرب(٢٥). وتتشكل تلك البلوكات من الفتية القادمين من الديار البعيدة، ممن كشفوا عن بسالتهم في الحرب، ومن غلمان الدَّوشيرمة الذين لقوا حظاً من التعليم. وكانت مهمتهم الأولى هي الحفاظ على السنجق الشريف، وعلى أعلام السلطان. وتتقسم بلوكات الغرباء في داخل نفسها إلى ١٠٠ بلوك صغير، لكل اتنين منها راية مختلفة اللون.

وكان لبلوكات السواري مهام عديدة في الحرب والسلم على السواء، وكان للأربعة الأولى منها جنود للخدمة تبعاً لأجورها اليومية عدا هذه البلوكات نفسها. وكانت بلوكات السواري -ما عدا بلوكات الغرباء - مطالبة باصطحاب فارس الى الحرب عن كل خمس أقجات من اليومية التي تتقاضاها، وتكون نفقات ذلك الفارس عليها. ولأجل هذا كانت سواري القبوقولية أثناء الحرب تشكل أعداداً كبيرة. ثم لم تلبث الدولة في عهد الصدر الأعظم كوبريلي محمد باشا أن تخلت عن مبدأ اصطحاب جنود الخدمة. وكانت بلوكات سواري القبوقولية تستخدم أسلحة كالنشاب والترس والمزراق والفؤس والسيوف العريضة (٢٦)، ويجري تنفيذ العقاب على المذنبين منهم داخل البلوكات نفسها، كما هو الحال في سائر أوجاقات القبوقولية. وتتتوع درجات العقاب تبعاً لنوع الجرم، فقد تكون الضرب أو الحبس أو الإعدام. ومع انخراط الآخرين -خلافاً للقانون - بين تلك البلوكات بدأت تتدهور في أو اخر القرن السادس عشر، وأخذت تتصرف على هواها، وشاركت في العديد من حركات التمرد، حتى فقدت قيمتها تماماً ابتداءاً من القرن السابع عشر، إلى أن جرى في النهاية إلغاء بلوكات السواري المركزية في اوجاقات القبوقولية عقب إلغاء اوجاق الانكشارية على أيام السلطان محمود الثاني، وقامت الدولة إزاء قوات السواري الأخيرة ذوي العلوفة بتخصيص معاشات لها وحالت بذلك دون تضررها(٢٧).

Esad Efendi, *Üss-i Zafer*, İstanbul 1293, s.12 : انظر – (۲°)

Celalzâde Mustafa, Tabakâtü'l-memâlik, (nşr. P.Kappert), Wiesbaden 1981, vr.211a-b. : انظر - (۱۲)

BOA, Cevdet-Askerî, nr.12171 : انظر (۲۷)

# ثانياً - قوات الإيالات

كانت قوات الايالات هي التي تشكل القوة الحربية الأساسية في الدولة العثمانية، وتشكلت تلك القوات في أوائل عهد الدولة من وحدات مختلفة، هي السباهية أصحاب التيمارات (تيمارلي سپاهي)، والمشاة (يايا)، والمسلم، والنيوروك، والأجيرة (جراخور)، والفدائية (جانباز)، والمغيرة (اقينجي)، والدلاة (دلي)، والعَزَب، والمتطوعة (گوكللو)، والبَشلو.

# ١- السباهية أصحاب التيمارات

وهي القوة الراكبة المتصرفة على الاقطاعات، والتي تشكل أكثر الفرق عدداً بين قوات الإيالات. وكان لنظام التيمار، الذي هو استمرار لنظام الاقطاع في الدول الاسلامية السابقة على العثمانيين، وتشكل على أيام السلطان مراد الأول، وجهان متلازمان، فهو يضمن فلاحة الأرض من ناحية، ويساعد من الناحية الأخرى على مواجهة احتياج الدولة من الجنود الراكبة. وسباهية التيمار الذين يتصرفون على أرض الدولة، ويُعرف الواحد منهم باسم "صاحب الأرض" كانوا مطالبين بتجهيز عدد من الخيالة يتناسب وحجم الدخل السنوي للاقطاعات الممنوحة لهم؛ فيتكفلون بمأكلهم ومشربهم وسلاحهم وخيولهم وكافة احتياجاتهم. ويُطلق على هـؤلاء الجنود اسم (جَبَلو)، وهم جنود قد يشتريهم السباهي من ماله، أو من الأسرى النين يحصل عليهم أثناء الحرب. وكان الدخل السنوي للسباهي صاحب التيمار يتحدد تبعاً لقدمه في الخدمة، فيتر اوح بين ١٠,٠٠٠-١٩,٩٩٩ اقجه. يقوم بتقديم جندي جبلو مسلح مجهز عن كل ٣٠٠٠ اقجه. أما الاقطاع الذي يتراوح دخله السنوي بين ٢٠,٠٠٠ - ٩٩,٩٩٩ اقجه فكان يطلق عليه اسم (زَعَامت)، وكان السباهية أصحاب الزعامات مطالبين هم أيضا بتجهيز جندي جَبَلو عن كل ٥٠٠٠ اقجه يحصلون عليها من ريع زعاماتهم. وكان أصحاب الاقطاعات هؤلاء المكلفون بتنشئة الجند للدولة معافين من الضرائب لقاء تلك الخدمات. ويشارك السباهي صاحب التيمار في الحرب تحت قيادة "أمير الآلاي" (آلاي بكي)، وكان يوجد من الضباط في كل آلاي ثلاثة أو أربعة من الصوباشية، وأهم وظائف الصوباشي أثناء السلم العمل على استتباب الأمن في القضاء الذي يعمل فيه. وعندما ينلقى البكلربكي الأمر بالمشاركة في الحرب من مركز الدولة يعلن أمراء السناجق التابعين له بذلك، فيقوم هؤلاء ايضا باعلان أمراء الآلايات التابعين لهم، وبذلك يمكن للسباهية أن يجتمعوا في المكان المحدد دون نقصان. أما السباهي الذي يتخلف عن المشاركة في الحرب دون عذر فكان يؤخذ منه الاقطاع الذي يتصرف عليه، بينما تكافئ الدولة من يكشف عن بسالة في الحرب، فتزيد له من حجم إقطاعه. وكان لابد للسباهي أن يكون صاحب جواد جيد وخوذة ودرع، ويُطالب بان يقيم وقت السلم في منطقته والسنجق الذي يوجد فيه اقطاعه. وكان إذا توفي السباهي صاحب التيمار حصل ابنه الذكر -إذا ترك ابناً على جزء من تيماره، أما إذا مات ولم يترك ولداً فكان أمير الآلاي ضابط السباهية يخبر الدولة بذلك، فيجري منح التيمار الشخص آخر تراه الدولة مناسباً من بين العسكريين. وكان السباهية ذوو التيمارات مُقسَّمين إلى عدة بلوكات في كل سنجق، ويوجد على رأس كل بلوك أمير آلاي وصوباشي وچرى باشي وبيرقدار وجاويش. ولكل عشرة بلوكات قائد برتبة أمير آلاي، وعند وقوع الحرب ينضم أمراء الآلايات إلى أمراء السناجق التابعين لهم، وهؤلاء ينضمون إلى البكلربكي الذي يتبعونه، ثم يتوجه الجميع إلى الحرب. وكان عدد من السباهية، يقدر بمقدار العُشر منهم مكلفاً بالتناوب مع الآخرين بحراسة المنطقة التي يرابطون فيها أثناء الحرب، والعمل على استتباب الأمن، وقضاء حاجيات زملائهم الأخرين. وإذا تقرر للسباهية المشاركين في الحرب أن يقضوا الشتاء في منطقة الحرب بعثوا بعضاً من زملائهم للعودة إلى تيماراتهم لتحصيل عوائد التيمارات ثم العودة مرة أخرى إلى منطقة الحرب، ويطلق على الواحد من هؤلاء اسم (خراجاقجي).

وبلغت تشكيلات السباهية ذوي التيمارات أرفع مستوياتها في أواسط القرن السادس عشر. وكانت كلما اتسعت اراضي الدولة زاد عدد السباهية ذوي التيمار، كما كانت الحروب التي وقعت في عهد السلطان سليمان القانوني سبباً آخر في زيادة الامتيازات التي يتمتع بها السباهية. وكانت كل ايالة تمسك سجلات لتسجيل أسماء أصحاب التيمارات والزعامات، وأماكن اقطاعاتهم، ويتولى إمساك دفاتر التيمار دفتردار الإيالة، أما دفاتر الزعامات [أي الاقطاعات الأكبر حجماً وريعاً] فكان يمسكها وكلاء التيماز (تيمار كتخدالرى). والقيود الموجودة في هذه الدفاتر كان يوجد مثلها في دفاتر الأراضي المحفوظة في خزانة الدولة. ويقوم البكلربكية أثناء الحروب بحمل نسخة من هذه الدفاتر بقصد التفتيش على الأراضي، وضبط المتهربين، والتعرف على التيمارات الشاغرة، وتوجيهها لمن يستحقها، شريطة أن يُعْرَض الأمر على مركز الدولة. وكانت الحكومة المركزية تصدق في الغالب على هذه العمليات. وابتداءاً من عام ٢٥١٩م بدأ البكلربكيون في توجيه تلك التيمارات لمن يرونه مناسباً لها دون أن يستشيروا الحكومة. وعُرفت هذه الاقطاعات باسم (قليج تيمار) أو باسم "تيمار بغير تذكرة" (تذكره سز تيمار)).

Defterdar Sarı Mehmed Paşa, Nesâyihü'l-vüzerâ, Ankara 1969, s.114 vd., 126 vd. : أنظر - (١٨)

وكان السباهية ذوو التيمارات يشكلون أقوى الوحدات العسكرية في الدولة العثمانية حتى أواخر عهد السلطان سليمان القانوني، ثم لم تلبث تلك التشكيلات أن أخذت في الانحطاط في أواخر القرن السادس عشر. والسبب الرئيسي وراء ذلك هو انضمام جنود إليها من الخارج خلافاً للقانون، وتعيين المنخرطين فيها بالرشوة. وقد زاد هذا التصرف غير العادل من عدد السباهية، حتى انحط النظام فيما بينها(٢٩). ولهذا السبب أخذت تفقد أهميتها، حتى شرعت الدولة تستخدمها في الأعمال الثانوية ابتداءاً من أواسط القرن السابع عشر، واحتلت مكانها قوات غير متجانسة، لا تعرف النظام، مثل قوات "صاروجه - سكبان واللوندية" التي كانت ترافق الوزراء والولاة. وازاء تضاؤل أهمية تشكيلات السباهية أصحاب التيمار بدأت الدولة في جباية نصف مداخيل التيمارات الموجودة في أيديهم، تحت اسم "بدل تيمار" أو "بدلية جَبَلو" (جبلو بدليه سي).

وشاءت الحكومة في أوائل القرن الثامن عشر أن تصلح تشكيلات السباهية ذوي التيمار فاستعادت كافة حجج التصرف الموجودة في أيديهم، وقدمت لهم حججاً جديدة، واشترطت عليهم حتطبيقاً للقانون القديم أن تكون اقامتهم في السناجق التي توجد فيها تيماراتهم(٣٠). وفي أوائل عام ١٧٣٢م صدر "قانون التيمار والزعامة" وأرادت الدولة مرة أخرى تناول موضوع السباهية ذوي التيمار، غير أن التدابير لم تكن بالفعالية التي تواجه بها متطلبات العصر، كما أن جهود الاصلاح في عهد السلطان عبد الحميد الأول لم تسفر عن نتيجة. وفي النهاية جرى قبيل إلغاء أوجاق الانكشارية نقل قسم كبير من سباهية الروملي والأناضول إلى اوجاق الخُمبرجية واللغمجية، ووضعت الدولة على رأسهم عدداً من الضباط الجدد، غير أن ذلك أيضا لم يسفر عن النتيجة المرجوة، وعندئذ ألغيت تشكيلات السباهية ذوي التيمار عام ١٨٤٧م.

# ٢- القوات المعاونة

كان يوجد عدا سباهية التيمار في الدولة العثمانية قوات أخرى معاونة، ضمن القوات المرابطة في الايالات، مثل المغيرة (اقينجي) والدلاة (دلي) والمشاة (يايا) والمسلم (مُسلم) واليُورُوك (يوروك) والفدائية (جانباز) والأجيرة (جراخور) والمنطوعة (گوكللو) واله (بَشْلو) وغيرها. وهذه القوات يمكن تناولها من خلال ثلاث مجموعات؛ الأولى وهي التي تعمل طلائع أمام الجيوش، والثانية قوات تستخدم في المؤخرة، والثالثة هي قوات حماية القلاع.

Hammer, *Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye Târihi,* İstanbul 1332 (trc., *Atâ Bey*), VII, 157-158.: انظر – (۲۹)

Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, Ankara, 1978, IV/1, s.9 - أنظر: – (°)

أ - قوات الطلامع: وتضم قوات السواري الخفيفية، مثل المغيرة (اقبنجي) والدلاة (دلي)، وقوات المشاة الخفيفة (خفيف بياده)، مثل العَزَب (عزب). ويمتد وجود الأقينجية الذين هم من وحدات سوارى الطلائع حتى عهد عثمان الغازى مؤسس الدولة، وكان للغازى أور انوس بك فضل كبير في تشكيلها وتنظيمها على شكل او جاق. وكانت تتحصر مهمتها عقب تشكيل أوجاق الانكشارية في حماية مناطق الحدود، وتخضع لوضع خاص. فالدولة لا تقيم لها ثكنات خاصية، و لا تدفع لها رواتب، أو تتكفل بتسليحها وتجهيزها، بل تتكفل القوات نفسها بتأمين احتياجاتها، وتعيش على الغنائم التي تحصل عليها من العدو، وتعفى من الضرائب مقابلاً لذلك. وكان يجرى اختيار الأقينجية من بين الشبان اليافعين الأقوياء، وتنظم الدولة لهم سجلاً خاصاً تُعنى به، توضع منه نسخةً لدى القاضي الذي يتبعونه في منطقة الحدود التي يعملون فيها، وتحفظ النسخة الأخرى في العاصمة. والدولة هي التي تتولى تعيين أمير عليهم، واستحوذت على تلك الامارة عائلات من الأقينجية لسنو ات طويلة، مثل أور أنوس وتورخان وميخال وأبناء مالقوج وغيرهم. وينص قانون الأقينجية على أن كل عشرة يقودهم (اونباشي)، وكل مائة يقودهم (صوباشي)، وكل ألف يقودهم (بيكباشي). ولما بدأت الدولة تمنح المبرزين منهم في الحروب اقطاعات ظهرت منهم جماعة الأقينجية أصحاب التيمار. وكانوا ينشغلون أثناء السلم باعمالهم الخاصة، وأمور التعليم والتدريب، فقد كانت الغارات التي يشنونها على أرض العدو تجرى ضمن خطة وتنظيم معين، وليس بشكل عشو ائي. وكانت تستخدمهم الدولة في الأساس على حدود منطقة الروملي، كما استخدمتهم أحيانا في شرق الاناضول. وتضاءلت أهميتهم في أو اخر القرن السادس عشر، حتى استبداتهم الدولة بجند الحدود (سر حد قوللرى)، وقوات القرم (قريم قوتلرى). واستمر وجودهم -حتى وإن كان اسمياً - مدةً طويلة، حتى ألغيت تشكيلاتهم رسمياً عام ١٨٢٦م(٣١).

ويُعد الفرسان الدلاة (دلمي=مجنون) أيضا من وحدات الطلائع التابعـة لقـوات الايــالات، وبـدأ استخدامهم منذ أواخر القرن الخامس عشر، وأطلق عليهم هذا الاسم لما عُرف عنهم من جرأة تبلغ حد الجنون، ويذكر هم مار سيغلى بين عساكر فرسان الحدود المعروفة باسم (سرحد قولي سواريلرى) (٣٢). وكان على الشاب الذي يريد الانخراط بين جنود الدلاة أن يثبت أو لا جدارته لذلك. وكانوا يشكلون عدداً من الاوجاقات الصغيرة تعرف باسم (بَيْرَاق)، ويقود كل مجموعة منها رئيس للدلاة (دلى باشى). واستخدمتهم الدولة في البداية داخل امارات الحدود في

<sup>(</sup>۲۱) – أنظر : Abdülkadir Özcan, "Akıncı", *DİA*, II, 249-250 – أنظر : Marsigli, s.109 – أنظر : (۲۲)

منطقة الروملي وحدها، ثم وستعت هذه التشكيلات منذ القرن السابع عشر ليعمل الدلاة مع الصدر الأعظم في مركز الدولة، ومع الوزراء والبكلربكيين في الأناضول، وانتقلوا بذلك إلى فئة جنود المعية الذين يعملون بالأجر تماماً (٣٣). وكانوا في القرن السادس عشر يلبسون فوق أبدانهم وعلى رؤوسهم ملابس من جلد الحيوان الوحشي، وتميزت جيادهم هي الأخرى بالقوة والسرعة مثل جياد الأقينجية. وبدأت تتغير أزياؤهم قليلاً مع بداية القرن السابع عشر (٣٤)، كما كان لكثرة عزل الوزراء والبكلربكيين خلال هذا القرن أن أثر ذلك في القوات التي كانت تعمل معهم ومنها الدلاة، فتحولوا إلى جماعات عاطلة منحلة عائت فساداً في مراكز الاستيطان المجاورة لها(٣٥). وحاولت الدولة في عهد السلطان سليم الثالث إصلاح تشكيلات الدلاة(٣٦)، وأبلوا بلاءاً حسناً في الحرب العثمانية الروسية (١٨٢٨–١٨٢٩م)(٣٧). غير أن السلطان محمود الثاني ألغى هذه التشكيلات عام ١٨٢٩م.

أما قوات العرب التي تدخل هي الأخرى ضمن القوات العسكرية في الايالات فكانت قوات للطلائع المشاة، وهي تسبق من حيث الظهور أوجاق الانكشارية، وكانت في البداية تشارك مع الجيش كقوات خفيفة للرمي بالنشاب، ثم تحولت بعد ذلك إلى قوات طلائع مشاة تتقدم الجيوش في الحرب. وكانت تتشكل من الشبان الترك في اطار قانون معين، وكفيل لكل من يريد الانخراط فيها. وكانوا يتقدمون الجيش الرئيسي في الحرب، ويقومون بالغارات الأولى على العدو. وعندما تبدأ الحرب تتوزع تلك القوات ناحية اليمين وناحية اليسار، حتى تتيح لقوات المدفعية أن تلقي بنيرانها على العدو. وابتداءاً من أواسط القرن السادس عشر بدات الدولة في استخدام العزب قوات لحراسة القلاع، ومنحتهم رواتب شهرية. وينقسم عَزَبُ القلاع إلى بلوكات تعرف باسم (اورطه)، لكل واحدة منها رئيس وضابطان آخران، أحدهما يعرف باسم (اوده باشي)، والثاني باسم (بَيْرَاقدار)، أما رئيس الاورطات كلها فهو أغا العزب، ويساعده كاتب يُعرف هو الآخر باسم كاتب العزب (عزبلر كاتبي). وكانوا يشاركون في الحروب تحت إمرة البكلربكيين، باسم كاتب العزب (عزبلر كاتبي)، والدفاع عنها ببعض الأعمال الأخرى، مثل إقامة الجسور وحفر ويقومون عدا حراسة القلاع والدفاع عنها ببعض الأعمال الأخرى، مثل إقامة الجسور وحفر

Paul Rycaut, The Present State of the Ottoman Empire, Meisenheim Glan, 1972, s. 202-203. :انظر: (۲۳)

A. Galland, İstanbul'a Ait Günlük Anılar,(trc. N.Örik), Ankara 1972, I, 138 : انظر - (۲۰)

Ahmed Lutfī, *Târih*, İstanbul 1291, II, 192 : انظر - (۲°)

Cevdet, Târih, İstanbul 1309, VI, 11 - أنظر: 11 (٢٦)

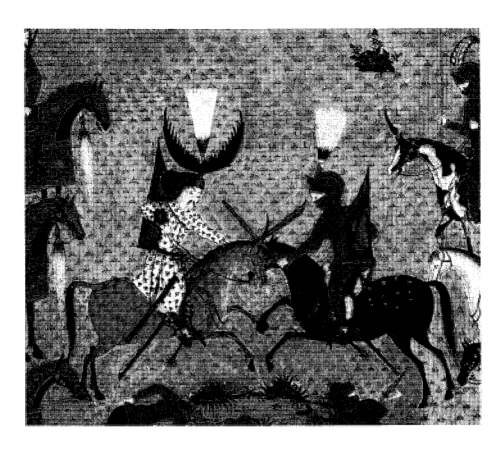
Slade Paşa, *Türkiye Seyahatnâmesi,*(trc. A.R.Seyfioğlu), 1945, s.103 : انظر - (<sup>۳۷</sup>)

الأنفاق وغير ذلك. وكان يوجد عدا عزب القوات البرية عزب القوات البحرية، غير أن قوات العزب العثمانية عموماً فَقَدَت دورها في العهود التالية، حتى ألغيت على أيام السلطان محمود الثاني.

ب - وحدات الخدمات الفرعية في المؤخرة: وهي قوات يمكن جمعها تحت أسماء: المشاة (يايا)، واليوروك (يوروك)، والمسلم (مُسلَم)، والأجيرة (جراخور)، والفدائية (جانباز)، والشُطَّار (مُسلم). وكانت قوات اليايا والمسلم من أوائل الوحدات العسكرية النظامية التي ظهرت ابان قيام الدولة، واستمرت تشارك في المعارك الفعلية لفترة من الزمن بعد تشكيل أوجاقات القبوقولية. ثم لم تلبث الدولة منذ أواسط القرن الخامس عشر أن أخذت تستخدمها بالتدريج في الخدمات الفرعية، وكان لكل أوجاق من أوجاقات المشأة هذه الموجودة في بعض سناجق أيالة الأناضول قائد يعرف باسم أمير المشاة (يايا بكي) تعمل تحت إمرته، وتذهب إلى الحرب بالتناوب فيما بينها، ومهمتها الأساسية هي شق الطرق، وحفر الخنادق والمتاريس، ونقل المدافع والقذائف والذخائر للجنود. أما في زمن السلم فكانت تستخدمهم الدولة تبعاً للحاجة في ترميم القلاع، وفي المناجم والترسانات وغير ذلك. وكانت وحدات البُورُوك هي المكلفة بنفس هذه الأعمال في منطقة الروملي. وتنقسم قوات اليوروك عموماً إلى مجموعات مختلفة، تبعا للمنطقة التي يقيمون فيها، واوجاقات يضم كل واحد منها أربعة وعشرين جندياً، ويتزعم الأوجاق رئيس يقال له (يُورُوك باشي). وهؤلاء اليوروك كانوا يذهبون إلى الحرب بالمناوبة أيضا، إذ ينوب الذاهب منهم عن المتخلف. ويفهم من ذلك أن الحرب إذا وقعت في الأناضول شارك فيها جنود المشاة (يايا)، أما المتخلف. ويفهم من ذلك أن الحرب إذا وقعت في الأناضول شارك فيها جنود المشاة (يايا)، أما

وجنود المسلّم هم ايضا مثل المشاة (يايا)، تحولوا إلى الخدمات الفرعية منذ أواسط القرن الخامس عشر، وكانت تستخدمهم الدولة في الأناضول والروملي على السواء. والذين يعملون منهم في الأناضول مسلمون كلهم، أما العاملون في الروملي فكانوا مختلطي الديانة. وكانت مهمة جنود المسلّم -وقد ظلوا محافظين على طبيعتهم جنداً راكبة - هي التقدم في زمن الحرب أمام الجيوش المقاتلة قبل عدة أيام، وتولي فتح الطرق واقامة الجسور وشق منافذ في الغابات. وكان أكبر قوادهم هو أمير سنجق المُسلّم. وهم يشكلون عدة أوجاقات يضم كل منها ثلاثين جندياً،

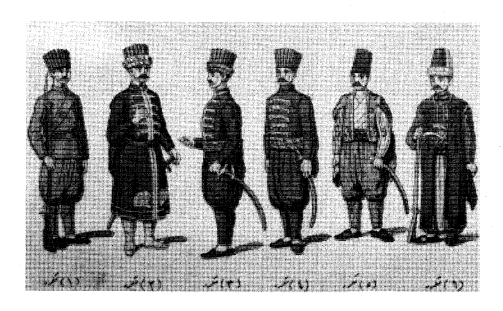
كما كانت قوات الفدائية (جانباز) والتتار والغرباء (غريبلر) المستخدمة في الأعمال الفرعية هي أيضا من الوحدات داخل نفسها إلى



96- أحد السوارية الدلاة بين خيالة العدو (من سليمان نامه)



97- من جنود جيش "النظام الجديد".



98 من جنود جيش "العساكر المنصورة المحمدية" إبان تشكيله.

اوجاقات، وترابط في نواحي ويزه و ويدين ويانبولي، وتعمل جميعها تحت قيادة أمير مشاة اليوروك.

ج - قوات القلاع: كنا قد تحدثنا عن العَرْب باعتبارهم من وحدات مشاة الطلائع، وعن تشكيل قوات عَرْب القلاع ابتداءاً من القرن السادس عشر. فهؤلاء العَرْب هم من القسم المترجل في القوات المعروفة باسم جند الحدود (سَرْحَدْ قُولي). أما جنود البَشْلو (بشلو) والمتطوعة (گوكللو) الراكبة، وهي الأخرى من قوات القلاع، فقد جرى تشكيلها في أو اخر القرن الخامس عشر من الأهالي المحليين الذين يطلق عليهم اسم (سَرْحَدْ قولي) أو (يرلي قولي) أي الجند المحلية، ويتقاضون رواتبهم من خزانة الايالة المرابطين فيها. وقائد المتطوعة (گوكللو) هو أغا المتطوعة (گوكللو)، وهنا يجدر بنا أن نذكر المتطوعة (گوكللو أغاسي)، وقائد البَشْلو هو أغا البشلو (بشلو اغاسي)، وهنا يجدر بنا أن نذكر أيضا حراس القلاع الذين كانوا يُعرفون باسم (حِصَار أرى) أو (فارسان)، أي أبطال القلعة أو الفرسان(٢٨).

# ثالثاً - تدهور حالة التشكيلات العسكرية

يأتي في مقدمة الأسباب التي أدت إلى ضعف التشكيلات العسكرية التهاون في تطبيق القوانين الموضوعة. وقدّم السلطان سليم الثاني أول مثال على ذلك ؛ فلم يرع العرف السائد عند اعتلائه العرش، وامتنع عن تقديم هدية الجلوس (جلوس بخششي) التي تمنح لأوجاقات القبوقولية، مما أدى إلى تذمر الانكشارية، ورغم انفراج الازمة بتقديم الهبات المتعارف عليها وعلاوات أخرى على الرواتب إلا أن السلطان فقد هيبته أمام الانكشارية، ثم بدأ الانحلال الحقيقي في نظام الاوجاق على أيام السلطان مراد الثالث؛ فقد تهاونت الدولة في قانون الدَّوشير منه وتسرب الغرباء إلى صفوف الجند، ولاسيما أثناء حفلات ختان الأمير محمد [السلطان محمد الثالث]، عندما سمحت الدولة للذين أعدوا تلك الحفلات بالانضمام إلى صفوف الانكشارية دون تعليم أو تدريب، سمحت المروقول قردشي)، أي أخوة جند السلطان، مما زعزع نظام الاوجاق من أساسه. وأخذ تعدت اسم (قول قردشي)، أي أخوة جند السلطان، مما زعزع نظام الاوجاق من أساسه. وأخذ تغرى، حتى فرغت خزانة الدولة بسبب تلك العطايا التي كثر حصولهم عليها ابتداءاً من القرن كبرى، حتى فرغت خزانة الدولة بسبب تلك العطايا التي كثر حصولهم عليها ابتداءاً من القرن السابع عشر، فلما اضطرت الدولة لسداد رواتبهم بنقود ناقصة العيار ساءت العلاقة بين الانكشارية والتجار، وبدأوا حركات النمرد التي لم تنته. وبسبب الصراع على المصالح واثارة الانكشارية والتجار، وبدأوا حركات النمرد التي لم تنته. وبسبب الصراع على المصالح واثارة

Uzunçarşılı, *Osmanlı Tarihi*, Ankara 1977, III/2, s. 287-288 : أنظر أ

بعض الوزراء والاغوات لتلك الحركات كانت اوجاقات القبوقولية المشاة والراكبة الأخرى كثيراً ما تشارك فيها، وأصبحت استانبول على ذلك النحو مسرحاً للعديد من الثورات العسكرية.

وبالتوازي مع أحداث العاصمة بدأ ايضا ضعف القوات العسكرية في الايالات ابتداءاً من أو اخر القرن السادس عشر، وكان العامل الرئيسي وراء انحطاطها هو التهاون في تطبيق القوانين الموضوعة لها بانخراط الغرباء بين صفوف السباهية ذوي التيمار. فكثيراً ما كانت تعطى التيمارات لغير مستحقيها عن طريق الرشوة والمحسوبية، مما أدى الى تضاؤل أعداد تلك القوات الأساسية واضطرار الدولة لأن تستخدمها في الأعمال الثانوية. وكانت جباية ضرائب من سباهية التيمار تحت اسم "بدل تيمار" تؤدي بين الحين والآخر إلى تمردهم.

# رابعاً- محاولات الإصلاح

ليس من السهل أن نقول إن الدولة اتخذت تدابير ناجحة خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر لاصلاح النظم العسكرية في العاصمة أو في الايالات؛ فقد دفع السلطان عثمان الثاني حياته ثمناً لرغبته في الاصلاح، أما في زمن السلطان مراد الرابع والوزراء العظام من آل كوبريلى فلم تكن هناك محاولات اصلاحية جذرية تتعدى التدابير العنيفة والإجراءات الزجرية. وقد صدر عام الاوجاق، ورمان سلطاني لاصلاح أوجاق الانكشارية، وعلى ذلك جرى طرد الدخلاء على الاوجاق، وانخفض إلى النصف عدد جنوده الذين كانوا يبلغون سبعين ألفاره،). كما قامت الدولة في الاتجاه الآخر بحركة تتسبقات [تصفيات] جادة في اوجاقات القبوقولية الأخرى المشاة والراكبة. ويمكن ايجاز الصبغة العامة لحركات الاصلاح في القرن السابع عشر بانها كانت تحتذي عصر السلطان سليمان القانوني. وفي أوائل القرن الثامن عشر ايضا شاءت الدولة في أيديهم. وقدمت لهم براءات جديدة، واشترطت على السباهي صاحب التيمار أن تكون اقامته حيثما يوجد تيماره(٤٠). وفي القرن الثامن عشر اعترفت الدولة العثمانية بالتفوق العسكري للدول الأوربية. ووقعت أولى المحاولات الجادة للإصلاح العسكري في عهد السلطان محمود الأول (١٧٥-١٧٥)، ومن تلك المحاولات استدعاء الخبير الفرنسي الأصل الكونت دي بونيفال ودخوله في خدمة الدولة العثمانية، فاعتنق الاسلام، وتسمى باسم (احمد)، ثم منحته الدولة رتبة

BOA, *Mühimme*, nr.111, s.617 : انظر - (۲۹)

BOA, Mühimme, nr.114, s.172 : انظر - ('')

الوزارة فأصبح اسمه (احمد پاشا)، ورئيساً لجماعة الخمبرجية (خمبره جي باشي احمد پاشا). فقام باعادة تنظيم اوجاق الخمبرجية، وقسمه إلى بلوكات وطوابير وآلايات، وقام أثناء ذلك باعداد تقارير لتنوير كبار رجال الدولة. ثم اقام في اوسكودار مدرسة لتخريب الضباط، وهي المدرسة التي شكلت النواة "لدار الهندسة البرية الهمايونية" (مهند سخانه، برىء همايون) التي أقيمت على أيام السلطان سليم الثالث. وبعد انقطاع لم يدم طويلاً عادت حركة الاصلاح العسكري على أيام السلطان مصطفى الثالث (١٧٥٧-١٧٧٤م)، فقد استدعت الدولة البارون دي توت من فرنسا، وكلفته باصلاح أوجاق المدفعية، فحاول ذلك الخبير المدفعي ذو الأصل المجري أن يصلح اعدا المدفعية السريعة (سرعت طوپجيلري)، وفرض عليهم برنامج تدريب مكثف. وأصلح الطوبخانة في تلك الأثناء، وصبة فيها مدافع جديدة، وقام بتدريب جنود المدفعية على القصف المدفعي.

وكان من أهم التجديدات التي ظهرت في عهد السلطان مصطفى الثالث اقامة "دار الهندسة البحرية الهمايونية" (مهندسخانهء بحرئ همايون) عام ١٧٧٣م. وفي عهد السلطان عبد الحميد الأول قام بتحقيق حركات الاصلاح الصدر الأعظم خليل حامد باشا (١٧٨٦-١٧٨٥م)؛ واستطاع بجهوده أن يعيد تنظيم جماعة المدفعية السريعة، وأنشئت في استانبول مدرسة للاستحكامات اسلاح المهندسين] (١٧٨٤م). وحظر حامد باشا على الانكشارية أن يتصرفوا بالبيع والشراء في بطاقات رواتبهم وغلوفاتهم المعروفة باسم (اسامه/ أسامى)، وحاول في الوقت نفسه أن يصلح في نظم التيمارات، لكنه لم يحقق نجاحاً كبيراً في ذلك.

# خامساً - السلطان سليم الثالث و "النظام الجديد"

لقد جرت محاولات الاصلاح بالمعنى الحقيقي في الدولة العثمانية في أواخر القرن الثامن عشر، على أيام السلطان سليم الثالث، فهذا السلطان الذي تربى على أفكار التجديد بجوار والده السلطان مصطفى الثالث قد اتجه، وهو لا يزال وليا للعهد، للتعرف على الدول الأوربية وطبيعة تكوينها عن كثب. فلم تكد الحرب الدائرة لسنوات طويلة مع النمسا وروسيا تنتهي بمقتضى معاهدتي زشتوي وياش حتى اقدم بكل قوته على حركات الاصلاح، فطلب أولاً من كبار رجال الدولة إعداد اللوائح [= التقارير] الخاصة بافكارهم ومقترحاتهم عن الاصلاحات الممكنة، فكانت نقطة الثقل التي ركزت عليها التقارير هي مجال الاصلاح العسكري. والواقع أن نظام الانكشارية كان مهملاً منذ قرن من الزمان، فكان الجنود في حالة من الفوضى والتسيب، ولم يشاركوا في الحروب، فكانوا مثلاً سيئاً لمن شارك فيها. أما الحالة في الايالات فكانت قد تدهورت منذ مدة

طويلة. وعلى ضوء اللوائح المقدمة شرع السلطان سليم الثالث في العمل، فقرر أولاً أن يشكل جيشا جديداً، فألحق بجيش "النظام الجديد" هذا جنود اوجاق البستانية (بوستانجي اوجاغي)؛ لأن الانكشارية الرافضين للتدريب كانوا يعارضون "النظام الجديد". وهذا الجيش ذو البَزَّة النظامية، والذي يمكن أن نعتبره النواة الأولى للجيش التركي الحديث في عصرنا، كان ينقسم إلى بلوكات وطوابير وآلايات، وتجري عملية تدريبه في مزرعة اللوندية (لوند چيفتلكي). وشكلوا للصرف عليه خزانة خاصة عُرفت باسم "خزانة الإيراد الجديد" (ايراد جديد خزينه سي)، وتزايد عدد أفراد الجيش خلال فترة وجيزة، حتى بلغ ١٢,٠٠٠ جندي، ثم شرعت الدولة في تشكيله في الولايات أيضا، حتى بدأ يثير حسد جنود الانكشارية.

وحاول السلطان سليم الثالث أن يصلح أيضا اوجاقات القبوقولية الأخرى عدا أوجاق الانكشارية، فقام بتوسيع الطوبخانة، وأمر بصب مدافع جديدة، ولأجل هذا استدعى الخبراء والمتخصصين ونماذج للمدافع من فرنسا. وقام بتنظيم اوجاقات الخمبرجية واللعمجية والمشاة والسواري، ثم أقام داراً للحياكة العسكرية، وأعاد إحياء "دار الهندسة البرية الهمايونية" (مهندسخانه، بريء همايون) لتعود للعمل من جديد وبشكل دائم (٩٥٥م). كما تناول من جديد نظام التيمار، غير أن الذين لا يريدون الخير للدولة العثمانية ليسوا هم الانكشارية وحدهم؛ فقد كانت هناك انجلترا وفرنسا وروسيا، الذين وضعوا عيونهم منذ زمن على أراضيها، فلم تشأ تلك الدول صلاح حال الدولة العثمانية وعودتها إلى سابق عهدها في القوة والمنعة. وفي النهاية ونتيجة لعوامل التحريض من الداخل والخارج وقع التمرد عام ١٨٠٨م، بزعامة رجل يقال له قباقچي مصطفى، وألغي جيش "النظام الجديد".

#### السكبانية الجدد

عقب جلوس السلطان محمود الثاني على عرش الدولة شرع العلمدار مصطفى باشا فور توليه منصب الصدارة العظمى في إجراء الإصلاحات العسكرية، وأطلق على الجيش الذي شكله حديثاً اسم "السكبانية الجدد" (سكبان جديد)، وبدأت عملية تدريب جنوده في ثكنتي لوند وسليمية، وكانوا يرتدون بزات عسكرية ذات شكل معين مثلهم في ذلك مثل جنود جيش "النظام الجديد". غير أن جنود الإنكشارية لم يلبثوا أن هبوا لمناهضة العلمدار والتصدي لذلك التجديد، فأزاحوا العلمدار عن منصبه، بينما تولى السلطان محمود الثاني إزاحة مصطفى الرابع، وتم بذلك إلغاء جيش السكبانية الجدد.

#### سادسا- جيش "العساكر المنصورة المحمدية"

وهو اسم التشكيل العسكري الجديد (عساكر منصوره، محمديه) الذي أنشأه السلطان محمود الثاني عقب قيامة بالقضاء على اوجاق الانكشارية الرافض للإصلاح. ومع إلغاء الأوجاق ألغيت أيضا كافة النياشين والألقاب والاشارات الخاصة بالانكشارية، وجرى تغيير اسم "باب الأغا" (اغا قابيسي) ليصبح "باب القائد العسكري العام" (سَرْ عَسْكر قابيسي / أو/ باب سرر عَسْكري). وقد تشكل ذلك الجيش ضمن نظام معين، فكان يستقبل الشبان في سن تتراوح بين ١٥-٣٠ سنة، أما الأصغر سنا فقد أقامت لهم الدولة مكاناً للتعليم والتدريب هو ثكنة أوجاق العجمية القائمة في حي شهر اده باشي. ولم يلبث جيش العساكر المنصورة أن كبر حجمه وتطور خلال مدة قصيرة، وأقيمت له ثكنات جديدة إضافةً إلى الثكنات القائمة في أوسكودار ولُونْد. وأصبح جيش العساكر المنصورة الذي كان يبلغ في البداية ١٢,٠٠٠ جندي ينقسم إلى ثمانية بلوكات، ببلغ تعداد كل واحد منها ١٥٠٠ جندي، ويتر أسه ضابط يعرف باسم (بيكباشي)، ويترأس ثمانيتهم ضابط كبير يطلق عليه (باش بيكباشي). كما يضم البلوك عدداً آخر من الضباط، مثل: أغوات القول (قول اغالري)، ورئيس المدفعية (طويجي باشي)، وقائد سائقي العربات (عربه جي باشي)، ورئيس الجبخانية (جبخانه جي باشي)، وقائد فريق الموسيقي (مهتر باشي)، ويضم الإمام، والحكيم، والجَرّاح وغيرهم. وكانت الرتب التي تلي رتبة البيكباشي هي: يوزباشي وملازم وسنجقدار وجاوش واونباشي وغير ذلك. ولم تكن مهمة العساكر المنصورة المحمدية مقصورة على الحرب فقط، بل كانوا مثل اوجاق الانكشارية يضطلعون وقت السلم أيضاً بمهمة الأمن داخل المدينة، وإطفاء الحرائق وغير ذلك.

وكان المسئول الأول بعد القائد العام (سر عسكر) هو ناظر العساكر المنصورة، فكان يتولى تنظيم صرف رواتب الجند، والأمور الفنية داخل التشكيلات والأعمال المشابهة لذلك. وكان ذلك الجيش الجديد ينقسم هو الآخر إلى بلوكات وطوابير وآلايات، مثلما كان موجوداً من وحدات عسكرية في جيش "النظام الجديد" السابق. وقد استدعت الدولة الخبراء من أوربا لتدريب العساكر المنصورة، وخصصت الجيش خزانة عُرفت باسم "خزانة المنصورة" (منصوره خزينه سي) للصرف عليهم ومواجهة نفقاتهم؛ فقد كانوا يتقاضون جميعهم رواتب شهرية، ويرتدون زياً خاصاً، ويضعون على رؤسهم غطاءاً للرأس كان في البداية من الجوخ، مستدير القمة، مضلعاً يعرف باسم (شُوبَارَه)، شم تحول إلى نوع من الطربوش (فَس)، ومع مرور الوقت أصبحت كل ثلاثة طوابير تشكل آلاياً، وألغيت ربّة الد (باش بيكباشيلق)، ثم جعلوا على رأس كل آلاي قائداً برتبة (مير آلاي)، وعلى كل اثثين منها قائداً برتبة لواء، ويقود الجميع ضابط برتبة (ميرلوا). وفي عام ١٨٣١م كان يطلق على الآلايات

المرابطة في استانبول اسم "الخاصة"، وعلى المرابطة في اوسكودار اسم "المنصورة"، وانقسم الجيش على ذلك إلى قسمين، ووُضِع على رأس كل قسم منهم ضابط برتبة (فريق). وبينما كانت وحدات "الخاصة" ترابط في استانبول وحدها قامت الدولة بتشكيل وحدات أخرى جديدة من العساكر المنصورة للعمل في مختلف مناطق الروملي والأناضول. وكان الجندي الذي يقضي فترة جندية فعلية معينة يحصل على حق التقاعد، ويتقاضى راتباً كافياً.

وفي عام ١٨٣٢م استحدثت الدولة رتبة المشير أعلى الرتب في الجيش، وأصبح توالي الرتب العسكرية في الجيش من أسفل إلى الأعلى على النحو التالي: الجندي المستجد (نفر)، ثم الأونباشي، ثم أمين البلوك (بلوك اميني)، ثم الجاويش (چاوش)، ثم الجاويش الأول (باش چاوش)، ثم الملازم، ثم اليوزباشي، ثم صول قول اغاسى، وصاغ قول اغاسى، ثم البيكباشى، ثم القايممقام، ثم الميرالاي، ثم الميرلوا، ثم الفريق، فالمشير. وفي عام ١٨٣٤م أقامت الدولة كلية حربية (حربيه مكتبى) انتشئة الضباط اللازمين للجيش، كما أوفدت الطلاب للدراسة في النمسا. ولكي تعزز قدرات الجيش الجديد حتى يستطيع الدفاع عن البلاد بشكل أحسن أنشأت خلال ذلك العام وحدات احتياطية (رديف) في الولايات المختلفة. واصبحت العساكر المنصورة تُعرف بعد ذلك باسم "العساكر النظامية" (١٤).

# سابعاً - التطورات العسكرية بعد إعلان التنظيمات

وقعت تطورات مهمة في المجال العسكري عقب إعلان فرمان التنظيمات، وكان الأهم من كل ذلك هو إقرار الخدمة العسكرية واجباً وطنياً يجب الوفاء به، وسعت الدولة للخروج من نظام الأوجاق المعمول به، ووضعت قانون القرعة للدخول إلى الجندية. وجرى تخفيض مدة الخدمة العسكرية إلى خمس سنوات بقانون صدر في ٦ سبتمبر ١٨٤٣م، فكان الجندي الذي يقضي مدة الخدمة الفعلية تلك مطالباً بمدة خدمة احتياطية أخرى قدرها سبع سنوات. وفي تلك الفترة كانت القوات البرية العثمانية موزعة على خمسة جيوش أو فيالق كبيرة، هي الجيش الأول الذي يتشكل من جنود "الخاصة"، والجيش الثاني المعروف باسم "جيش باب السعادة" (در سعادت)، ثم جيش الروملي وجيش الأناضول وجيش عربستان. ثم أضيف إلى تلك الجيوش في عام ١٨٤٨م جيشان آخران، هما جيش العراق وجيش الحجاز. واستعانت الدولة لأجل وحدات المشاة والخيالة بالنظم الفرنسية، بينما استعانت بالنظم وجيش البروسية لأجل قوات المدفعية. وتقرر أن يكون عدد الجنود المأخوذين من منطقة معينة متناسباً مع اتعداد سكان تلك المنطقة، ويذهب الى الخدمة جندى عن كل عائلة، بينما عوفيت العائلات ذات الولد تعداد سكان تلك المنطقة، ويذهب الى الخدمة جندى عن كل عائلة، بينما عوفيت العائلات ذات الولد تعداد سكان تلك المنطقة، ويذهب الى الخدمة جندى عن كل عائلة، بينما عوفيت العائلات ذات الولد تعداد سكان تلك المنطقة، ويذهب الى الخدمة جندى عن كل عائلة، بينما عوفيت العائلات ذات الولد

Abdülkadir Özcan, "Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye", DİA, III, 457-458 : انظر ( '')

الوحيد من ذلك. كما تقرر عام ١٨٤٧م أن تُفرض الجندية على غير المسلمين، وبالتالي رُفِعَت عنهم الجزية التي كانوا يؤدونها قبل ذلك، ومع هذا فقد جاء ذلك القانون تقيلاً على نفوس الرعايا غير المسلمين بعد أن تعودوا الإعفاء من الخدمة العسكرية لقرون طويلة. ولما ظهرت بعض مظاهر التذمر والاستياء تأجل تطبيق ذلك القانون فترة من الزمن(٤٢).

وفي "قرمان الاصلاح" الذي صدر عام ١٨٥٦م جرى الحديث مرة ثانية عن موضوع الجندية، إذ نقرر أن تكون الخدمة العسكرية واجباً على كل شخص مسلماً كان أم غير مسلم، غير أن بعض الصعوبات عاقت التنفيذ، حتى تقرر في النهاية أن يعافى غير المسملين منها شريطة أن يؤدوا مقابل ذلك ضريبة عُرفت باسم "البدل العسكري". وفي زمن السلطان عبد العزيز أيضا ركزت الحكومة جهودها على الشنون العسكرية، غير أن إعفاء بعض الرعايا العثمانيين من أداء الخدمة العسكرية كان يقلل من حجم الأعداد المنخرطة في الجندية. ومع ذلك نجحت الدولة وإن كان بصعوبة – في إقناع المسلمين بأداء الخدمة. وجرى على أيام ذلك السلطان تشكيل "آلايات الخاصة" (خاصه آلايلرى)، وأقرت لهم الدولة زياً عسكرياً جديداً، كما جرى في الوقت نفسه تجهيز الجيش بالأسلحة الحديثة، وأصلحت الطوبخانة والمدارس العسكرية. ولأن السلطان عبد العزيز كان مولعاً بالمظاهر فقد شكلت له فرقة حرس خاصة (خاصة آلايي)، فكانت بمثابة الخطوة الأولى في ذلك المجال. فلما جاء القائد العام حسين عوني باشا انقسم الجيش العثماني بجهوده عام ١٨٦٩م إلى ثلاثة أقسام رئيسية، هي: النظامية والرديف والمستحفظة. وكان لكل قسم منها مدة خدمة محددة؛ فجنود النظامية يقضون ثربع سنوات، وجنود الرديف أي الاحتياط يقضون عاما واحداً، وجنود المستحفظة يقضون ثماني سنوات.

وكانت تتقسم القوات البرية العثمانية إلى سبعة فيالق أو جيوش؛ الأول هو "جيش الخاصة" ومركزه استانبول، والثاني هو "جيش الطونه" ومركزه في شُمني، والثالث هو "جيش الروملي" ومركزه مناستر، والرابع هو "جيش الأناضول" ومركزه ارضروم، والخامس هو "جيش سورية" ومركزه دمشق، والسادس هو "جيش عربستان" ومركزه بغداد، والسابع هو "جيش اليمن" ومركزه في اليمن. وكان العدد المقرر لأفراد الجيش الواحد يقارب ١٦,٧٠٠ جندي. وقبلت الدولة في تلك الأثناء العمل بمناهج التعليم العسكري المعمول بها في بروسيا، واستعانت في ذلك الصدد بالخبراء والضباط يسدها الأجانب، حتى أصبح الجيش جيشاً حديثاً اكثر من ذي قبل(٢٠). وكانت الحاجة إلى الضباط يسدها

Enver Z. Karal, *Osmanlı Tarihi,* Ankara 1970, V, 179-181 : انظر: – (۲۲)

<sup>(\*\*) -</sup> نفسه، جـ ٧، ص ١٨٠ وما بعدها.

الجيش نفسه، وتسدها معه المدارس العسكرية. كما تأسست في عهد السلطان عبد العزيز نظارة الحربية (حربيه نظارتى) بجوار باب [مقر] القائد العسكري (باب سر عَسْكرى) لتنظر في الأمور الفنية للجيش، كما جرى تشييد بناء جديد للكلية الحربية (حربيه مكتبى).

واستمرت أعمال التجديد العسكري في عهد السلطان عبد الحميد الثاني، وكان للنقص في عدد الجنود في الحرب العثمانية الروسية أثره في تجدد الحديث مرة ثانية عن ضرورة قيام الرعايا غير المسلمين بأداء الخدمة العسكرية بالفعل(٤٤)، ثم انقطع الحديث عن ذلك مدة طويلة لما بدأ السلطان عبد الحميد الثاني يتبع سياسة الجامعة الاسلامية، ومن ناحية أخرى لم نكن العناصر المسلمة كالعرب والارناؤط والبوشناق وغيرهم راضين عن أداء الخدمة العسكرية، وهو الأمر الذي كان يؤدي إلى تضاؤل أعداد العنصر التركي الذي أخذ يستهلك في الحروب المستمرة. ولأجل هذا نهضت الدولة لتشكيل وحدات عسكرية من العشائر المقيمة في شرق الأناضول عُرفت باسم "آلايات السواري الحميدية" (حميديه سواري آلايلري)(٥٤)، غير أن ذلك لم يجد في شيء. ومن ناحية أخرى دعت الدولة الهيئات العسكرية من ألمانيا لاصلاح الجيش الأساسي (١٨٨٢م)(٢٤). ولم يلبث الخبير غولتز باشا الذي دعي في العام التالي أن أعد نظاماً لإصلاح الجيش.

والخلاصة أن التجديدات العسكرية استمرت في عهد ذلك السلطان أيضا. غير أن تدخل الجيش في السياسة وانشغاله بها أدى إلى إضعاف قدراته الحربية، ولاشك أن انقلاب عام ١٩٠٨م وإعلان المشروطية الثانية [الدستور] ثمرة من ثمرات ذلك الانشغال. ولكن على الرغم من كل شيء فقد استطاع الأثراك كأمة محاربة أن يكشفوا في النهاية عن مهاراتهم الحربية الفذة على جبهة چناق قلعة [الدردنيل] في الحرب العالمية الأولى، ويكشفوا عنها أيضا خلال حرب الاستقلال، وهو مؤشر واضحعلى أن النصر ليس من الصعب تحقيقه إذا كان زمام الأمور في أيدي قواد أقوياء واعين. وعقب انتهاء حروب الاستقلال جرت إعادة نتظيم الجيش التركى من جديد(٤٧).

H.Tarık Us, Meclis-i Meb'ûsan, İstanbul 1940, I, 233 : انظر ( '')

Said Paşa, *Hâtırat*, I, 273-274, 430-431; II, 272 vd. : انظر - (\*°)

Kemal Beydilli, "II. Abdülhamid Devrinde Gelen İlk Alman Askerî Heyeti Hakkında", *TD*, sy. 32, : فظر أنظر أنظر (أ<sup>1</sup>) s.481-494.

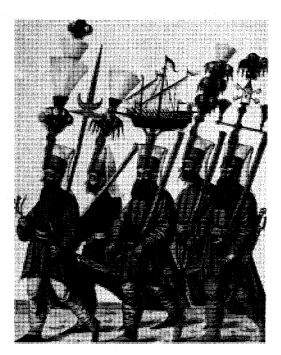
Şükrü Erkal, *Türk Silâhlı Kuvvetleri Tarihi. TBMM Dönemi,* Ankara 1984 : انظر - (٤٧)

99- من جنود جبش "العساكر المنصورة المحمدية" إبان تشكيله.

100 - العساكر المنصورة المحمدية في عهد السلطان عبد الحميد الثاني.



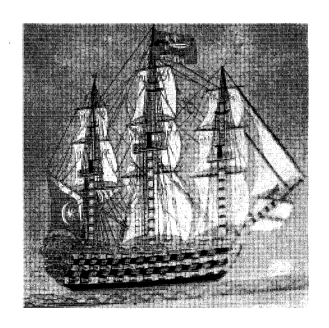
101- من ضباط الانكشارية



102 من ضباط الانكشارية في عرض رسمي



103- القبطان باشا



104- إحدى السفن الحربية "الغليون".

الفصل الثاني القوات البحرية



بعد أن استوطن الأتراك شبه جزيرة الأناضول بدأ تعرفهم على الفنون البحرية، وسبقوا في ذلك الامارات التي كان لها سواحل على بحر ايجه وبحر مرمرة. فقد استطاع (قوط آلمش سليمان شاه) أن يستولي على إزنيق وما حولها، ويصل إلى سواحل بحر مرمرة. وكانت أول ترسانة تركية قد أقاموها في (كملك)، غير أن البيزنطبين لم يلبثوا أن أحرقوها بعد مدة قصيرة. وكان الأمير السلجوقي (چاقا) قد استولى على إزمير وضواحيها، وأخذت قوته البحرية في الزيادة، حتى أنه بدأ يهدد بيزنطة نفسها. ولما بدأت الحروب الصليبية بعد وفاته كانت السبب في إبعاد الأتراك عن السواحل. ثم عادت البحرية تنتعش من جديد في عهد سلاجقة الأناضول، ولاسيما في عهد علاء الدين كيقباد، فأقيمت أولى الترسانات التركية على البحر الابيض المتوسط أفي علائية]، وعلى البحر الاسود [في سينوب]. ولما انقسمت تلك الدولة، وظهرت الامارات التركية الاناضولية، ولاسيما إمارة أبناء آيدين في غرب الأناضول واصلت النشاط البحري الذي كان جارياً على ايام دولة السلاجة.

# أولاً- البحرية العثمانية

تعرقف العثمانيون على البحر لأول مرة بعد إلحاقهم للامارات الاناضولية التي كانت لها سواحل على بحر مرمرة وبحر ايجه، وصنعوا أولى سفنهم في (قرره مرسل)، فلما ضموا إمارة (قاره سى) إلى أراضيهم استفادوا من قدراتها على صناعة السفن. أما عندما استولوا على المارات صاروخان وآيدين ومنتشا وابناء جاندر استخدموا ترسانات تلك الامارات. وأدرك العثمانيون على أيام السلطان يلديرم بايزيد أهمية مضيق الدردنيل، فأقاموا ترسانة وقاعدة بحرية في غليبولي (١٣٩٠م)، وقاموا بتشكيل صنف من الشبان غير المتزوجين (عَزَب) للعمل على السفن، وهي القوات التي عُرفت باسم "قوات العرب". ومع ذلك فلم تكن البحرية العثمانية من القوة اثناء قيام الدولة بحيث يمكن مقارنتها بالدول البحرية مثل البنادقة والجنويين. والواقع أن البحرية لها أهمية عظيمة في دولة تضم أراض في آسيا وفي أوربا على السواء، وأدرك السلاطين ذلك أيام قيام الدولة وعانوا من نقصه الكثير. وقد وقعت أولى المعارك البحرية الهامة مع الجنويين على أيام السلطان يلديرم بايزيد، أما صدام العثمانيين الأول مع البنادقة فقد وقع على أيام السلطان چلبى محمد، وأسفر عن هزيمة العثمانيين، واستشهاد (چالى بك) قائد الاسطول أثناء أيام السلطان چلبى محمد، وأسفر عن هزيمة العثمانيين، واستشهاد (چالى بك) قائد الاسطول أثناء

المعركة. وفي عهد السلطان مراد الثاني ظهرت الحاجة الشديدة لأسطول قوي، ولأجل هذا زاد عدد السفن في عهده(٤٨).

ولما فتح العثمانيون استانبول زادت عنايتهم بالقوة البحرية، فقاموا بفتح قسم كبير من جزر بحر ايجه حتى يعززوا أمن السواحل في غرب الأناضول، ثم أجبروا قسماً آخر على دفع الجزية. وحققوا انتصارات باهرة في المعارك التي خاضوها ضد البندقية، وانتزعوا من ايطاليا قلعة اوترانتو. ومع ذلك فان التطور الحقيقي للاسطول العثماني وقع في أيام بايزيد الثاني؛ فقد أنشئت السفن الحربية الضخمة، والتحق بالخدمة في الاسطول بحارون أتراك مشهورون، مثل كمال رئيس وبراق رئيس ممن كانوا يطوفون لحسابهم في مياه البحر الابيض المتوسط، فانعش ذلك قوة العثمانيين البحرية. كما أهتم السلطان سليم الأول هو الآخر بالاسطول، فقام بتوسيع ترسانة القرن الذهبي التي أقيمت في عهد السلطان محمد الفاتح، وأمر بانشاء سفن جديدة (٤٩)، غير أن عمره لم يطل حتى يستفيد منها. فلما جاء ابنه وخلفه السلطان سليمان القانوني استخدمها في فتح جزيرة رودس، ولما دخل خير الدين برباروس حاكم الجزائر في خدمة العثمانيين على أيامه بلغ الاسطول العثماني ذروة قوته؛ ففي زمن قيادة برباروس للاسطول تحول البحر الأبيض المتوسط إلى بحيرة عثمانية، واستطاع الاسطول إلى جانب عمليات الفتح أن يساعد الفرنسيين، واستمر ذلك النشاط البحري أيضا على أيام طورغود رئيس وبياله باشا وقليج على باشا الذين نشأوا في مدرسة برباروس. ولم تعد غليبولي واستانبول وحدهما مكانين للترسانات البحرية؛ إذ أقامت الدولة عدداً منها في مدن السواحل، على البحر الأبيض المتوسط، وبحر مرمرة، وبحر الحة، والدر الأسود، وشَيَّدَت فيها العديد من السفن.

### ثانياً - الترسانات البحرية وتشكيلاتها

ذكرنا أن أولى الترسانات الكبرى أقيمت في غليبولي على ايام السلطان يلديرم بايزيد، والسفن التي شُيِّدت في تلك الترسانة هي السفن التي استخدمها بايزيد في محاصرة استانبول. فلما فتحت استانبول بعد ذلك حافظت تلك الترسانة على أهميتها مدة طويلة، حتى جرى توسيعها في القرن السادس عشر. أما الترسانة ذات المزالق المتعددة التي أقامها السلطان الفاتح في القرن

<sup>(</sup>۱۹ ) – أنظر: Kritovulos, s.43

Lutfî Paşa, *Âsafnâme*, (nşr. M.Kütükoğlu), , : انظر الطر: ( '') *Prof.Dr. Bekir Kütükoğlu'na Armağan,* İstanbul 1991, s.88-89.

الذهبي فقد ظلت على حالها لمدة نصف قرن، ثم قام سليم الأول ومن بعده سليمان القانوني بتوسيعها، حتى أصبحت الترسانة الكبرى الثانية(٥٠).

وبعد دخول العثمانيين مصر وسواحل البحر الأحمر، استغلوا الترسانة المملوكية في السويس، وشكلوا هناك أسطولاً قوياً لمواجهة السفن الاسبانية والبرتغالية التي كانت تمارس نشاطها في المحيط وبحر عُمان، وجعلوا لذلك الاسطول قيادة مستقلة. وكانت قيادة السويس منوطة بولاية مصر (٥١). واهتمت الدولة العثمانية بذلك الاسطول بغية مساعدة الدول المسلمة في الهند (٥٢). ولكي تتمكن الدولة العثمانية من مساعدة الهند كما ينبغي فقد فكرت في شق قناة السويس عام ١٥٦٨م، غير أن هذا المشروع لم يتحقق.

وبعد فتح المجر أقامت الدولة أسطولاً للعمل في نهر الطونة، كان يطلق عليه اسم (اينجه دُونَنْما) أي الأسطول الخفيف، ثم أناطت قيادته بايالة الطونة. وكانت سفن ذلك الاسطول تقضي الشتاء في الغالب في الترسانة القائمة في مدينة روسجق. وكان هناك اسطول نهري آخر يعمل في الفرات، وترسانة (بيره جيك) هي التي تتولى تصنيع السفن العاملة فيه(٥٣). وكان يوجد عدا ذلك عدة ترسانات أخرى على سواحل البحر الأسود، وخاصة ترسانة سينوب التي تخلفت عن إمارة ابناء جاندر، وعلى سواحل البحر الأبيض المتوسط وبحر ايجه.

والعاملون في الترسانة كالقَبْطَان ورئيس العَزَب (عزب رئيسى) وعامل الدفة (دومَنْجى) وعامل الشراع (يَلْكَنْجى) وعامل القلفطة (قَلَفَاتجى) والنجار (دولگر) والمدفعي (طوپجى) والحارس (وارديان) وغيرهم كانوا جميعاً ينقاضون أجوراً. وكان عامل الدفة عند ترقيته يتحول إلى رئيس بلوك العزب (عزب بلوكباشيسى)، وهذه البلوكات كانت تضم عدداً من الضباط مثل: الرئيس [= أي الربان] ورئيس الحراس (ورديان باشى) وآمر الغرفة (اوده باشى) ورئيس الطباخين (آشجى باشى) وغيرهم. وكان عدد العاملين في الترسانة يتراوح بين النقص والزيادة؛ ففي أواسط القرن السادس عشر كان يبلغ ١٨٠٠، ثم انخفض بعد قرن من الزمان إلى ٢٥٠٠. وكان يطلق على الرؤساء الذين يملكون سفناً اسم (قَبْطَان)، وكان يوجد عدا الرؤساء أصحاب

<sup>(°°) –</sup> أنظر: Marsigli, s.139

Tabakâtü'l-memâlik, 296b, 333b; Peçuylu, Tarih, İstanbul 1281, I, 219 : أنظر – (°¹)

Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Merkez ve Bahriye Teşkilâtı, Ankara 1984, s.400 vd. : انظر – (°۲)

<sup>(°°) –</sup> أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، دفتر المهمة رقم ٣ ، ص ٢٦٦ وما بعدها، وأنظر أيضاً:

Cengiz Orhonlu, "Osmanlı Devrinde Nehir Nakliyatı Üzerine Araştırmalar: Dicle, Fırat Nehirlerinde Nakliyat, *TD*, sy. 17-18, s.77 vd.

البلوكات رؤساء آخرون يطلق عليهم اسم "رؤساء المنفرقة" (منفرقه رئيسلرى)، فاذا شغر منصب الرئيس صاحب البلوك شغله رئيس من المتفرقة. وكان يضم كل بلوك في القرن السادس عشر الثنا عشر من العزب، ثم انخفض هذا العدد في أواخر القرن السابع عشر إلى سبعة. وكان ينقسم العزب إلى قسمين؛ أحدهما يعمل على السفن، والآخر في الترسانة. وكان للعاملين داخل الترسانة ثكنة تجاور ترسانة القرن الذهبي، لازالت تعرف حتى اليوم باسم (عزب قاپيسي)، أي باب العزب. وتقوم الدولة بجمع هؤلاء العزب تبعاً للحاجة من أبناء العائلات التركية وضمن قانون معين(١٥). فيدخل الجندي العزب المستجد إلى الخدمة، وبعد فترة معينة تجري ترقيته إلى (يلكنجي)، ثم إلى (دومنجي)، ثم يصبح رئيساً [= رباناً] السفينة. ويمثل عمال القلفطة والخمبرجية في الترسانة بلوكين مستقلين، ويأتي جنودهما من غلمان العجمية. وكان يضم الواحد منهما في القرن السادس عشر ٢٠٠ موظف، ولهم ضباط مثل آمر الغرفة (اوده باشي) ورئيس الطباخين (آشجي باشي). وكان لعمال القلفطة الذين يُخلط بينهم وبين العزب أحياناً غرف في حي غلطة وفي الترسانة(٥٥).

## ثالثاً - الـ (قَدِ طَان باشا) وايالته

كان القبطان باشا أو باسمه الآخر (قَبِطَانِ دَرْيًا) أي قائد البحر هو المسئول عن كل ما يتعلق بالشئون البحرية، وكان في البداية برتبة أمير سنجق (سنجق بكى)، ويقيم حتى أواسط القرن السادس عشر في غليبولي. ولما أصبح خير الدين برباروس قائداً للبحر حصل هو ومن جاء بعده على البكلربكية مع رتبة الوزارة، ثم أصبحت ايالة جزر البحر الأبيض (جزاير بحر سفيد) أي جزر بحر ايجة هي الايالة المخصصة لقائد البحر، يتأمر عليها ويقيم فيها. وكان قائد البحر من الأعضاء الطبيعيين في الديوان الهمايوني، ولم يكن شرطا مطلقاً أن يكون من رجال البحرية، فكثيراً ما كان يشغل هذه الوظيفة أناس من غير البحريين. وكان القبطان باشا إيرادات مالية سخية، وعدد غفير من الرجال يعملون تحت إمرته. فقد كان مكلفاً باصطحاب عدد من جنود الجبلو إلى الحرب يتناسب وحجم الاقطاع الذي يتصرف عليه. وكان عدد كبير من جزر بحر ايجه والبحر الأبيض المتوسط يُشكل كل منها سنجقاً نابعاً لايالة القبطان باشا، ويُعرف أمراء تلك السناجق باسم "أمراء البحر" (دريا بكلرى)، وعند وقوع حرب بحرية كان عدد الجنود الذين تخرجهم الايالة يبلغ ٥٠٠٠ جندي، عدا جنود العزب

<sup>(</sup> و أنظر الأرشيف العثماني، دفتر المهمة رقم ٢١، ص ٢٩

Eyyûbî Efendi, 22b. : أنظر - (°°)

البالغ عددهم ١٨٩٣، كما كانت الجزائر وتونس وطرابلس الغرب قادرة على إخراج قوة يـ تراوح عدد جنودها بين ٣٠٠٠-، من جندي. وكانت اجراءات منح التيمار والزعامة في ايالة القبطان باشا تجري في دفتر خانة الترسانة، وفي قلم [= دائرة] يقال له "قلم البحر" (دريا قلمي). واستمر منصب قيادة البحر حتى عام ١٨٨٠م، ثم ألغي وحلت محله "نظارة البحرية" (بحريه نظارتي).

وكان يوجد بين رجال الترسانة بعد القبطان باشا مسئولون آخرون، منهم أمين الترسانة المسئول عن كافة الأمور فيها، ثم وكيل الترسانة (كتخدا) المسئول عن أمور الضبط والربط، ثم اغا الترسانة الذي هو بمثابة نائب القبطان باشا فيها، ثم رئيس الميناء (ليمان رئيسي) أي ربانه، ثم الكاتب، ثم أمين الدفتر (دفتر اميني)، ثم وكيل الدفتر (دفتر كتخداسي)، ثم كاتب الروزنامة (روزنامجه جي)، ثم عدد آخر من الكتبة والمعماريين والنجارين والنقاشين وعمال الصب وغيرهم.

وأطلق العثمانيون على الربابنة والملاحين بوجه عام اسم (قَيطًان)، أو الاسم الأكثر شيوعاً وهو (رئيس). وابتداءاً من أواخر القرن السابع عشر بدأت تظهر رتب جديدة لقواد البحر، مثل (قبودانه ويلرونا - رياله)، فالقبودانه فريق أول، أي رتبة تتاظر الآن رتبة (admiral)، ويطلق على سفينته اسم (قبودانه همايون). والبطرونا هو الفريق، أي رتبة تتاظر الآن رتبة (Vice admiral)، وهي تعادل رتبة البكاربكي أو أمير السنجق، ويطلق على سفينته اسم (پطرونه همايون). أما الرياله فهي رتبة تعادل رتبة العميد البحري، ويطلق على السفينة التي يركبها صاحب هذه الرتبة اسم (رياله همايون). وهؤلاء كان يأتي بعدهم "القباطنة السواري"، ولكل واحد منهم علم وراية مميزة، ذات ألوان مختلفة تدل على درجته.

وكانت نقام الاحتفالات المعتادة في كل ربيع بمناسبة إيحار الأسطول، فيخرج قسم منه إلى بحر إيجة، وآخر إلى البحر الأبيض المتوسط، وثالث إلى البحر الأسود، ولابد أن تكون بداية الابحار من منطقة بشيكطاش، والقصد هو حماية سواحل البلاد من القرصنة البحرية، ثم لا يلبث الأسطول أن يعود إلى قواعده قبل مقدم الشتاء، وعندئذ تقام الاحتفالات بمناسبة عودته أمام الطوبخانة، ثم تغادر السفن تلك المنطقة لترسو أمام الترسانة(٥٦).

رابعاً - ورأش إنشاء السفن

كان يجري تصنيع سفن الاسطول في الأساس داخل ترسانتى غليبولي واستانبول، ومع ذلك كانت الدولة تستغيد أيضا من ورش إنشاء السفن الموجودة على سواحل البحر الأسود وبحر

Esad Efendi, Teşrifât-ı Kadîme, İstanbul, Matbaa-i Âmire, s.100 vd. : أنظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر النظر ال

مرمرة والبحر الأبيض المتوسط(٥٠). فعندما أحرق الأسطول العثماني في إينابختي [لپانتو] عام ١٥٧١م استطاعت الدولة خلال فترة وجيزة لاتزيد عن خمسة أشهر أن تبني اسطولا جديداً ممتازاً (٥٥). ولأجل هذا كان يجري تحديد الاسطاوات والمواد اللازمة من مواقعها، أو تُرسل عند اللازوم من المركز. ويتقرر نوع السفينة والعدد المطلوب تصنيعه منها تبعاً لحجم الترسانة نفسها، وتُرسل الفرمانات السلطانية إلى أماكن معينة لتوفير الأخشاب والحديد والأقمشة وغيرها من المواد، وتولي عملية نقلها. وعندما ينتهي العمل في سفينة جديدة وتأتي مرحلة تدشينها كانت نقام الاحتفالات الخاصة التي يحضرها السلطان والصدر الاعظم وشيخ الاسلام.

#### خامساً - السفن العثمانية

كانت سفن الأسطول البندقية. ولكن مع مرور الزمن حذت الدولة حذو الدول البحرية المجاورة، التصدي لأسطول البندقية. ولكن مع مرور الزمن حذت الدولة حذو الدول البحرية المجاورة، وسعت لتقوية أسطولها، ونجح العثمانيون في تحويل البحر الأسود والبحر الأبيض المتوسط إلى بحيرتين داخليتين. وكان يتكون الأسطول العثماني من سفن شراعية، وأخرى ذات مجاديف، وثالثة تعمل بالشراع والمجداف معاً. فالسفن التي تسير بالمجاديف يطلق عليها بوجه عام اسم (چَكْديري)، وهذه السفن تتميز عن بعضها البعض بعدد المجاديف المستخدمة فيها؛ فهناك قَرَه مُرسل، وأقطار منه، وچامليجه، وكُوتُ وك، وآت قايغي، وقانجه باش، وشايقه، وقير لانغيج وفرقاطه، وقاليته (galyot)، وبَركنده، وماونه، وقادر غه، وباشطر ده وغير ذلك (٥٩). أما السفن التي تسير بالشراع فكانت نوعين؛ أحدهما بعمودين [ساريتين] والثاني بثلاثة أعمدة، وأهم السفن الشراعية ذات الساريتين هي: شالوپه، وبريك، واوستُقونا، وشهديه أو (شييئيه). أما اهم السفن الشراعية ذات الشلاث ساريات فهي: كُروت Korvet، واوستُقونا، وشهديه أو (شيئيته). أما اهم السفن (قباق) أو (قيباق) والسفن ذات الثلاثة عنابر هي سفن من نوع الغليون، وفرقتينن، وسفن الدي يسير في مياه الأنهار ويُعرف باسم (إينجه دُونَنما) أي الأسطول الخفيف فكان يتشكل من السفن الصغيرة الحجم الخفيفة، مثل: أوچُورمه و وَارْنَا، وقَرَه مُرْسَل، واقطار مَه، وأوستي آجيق، وقير ذلك.

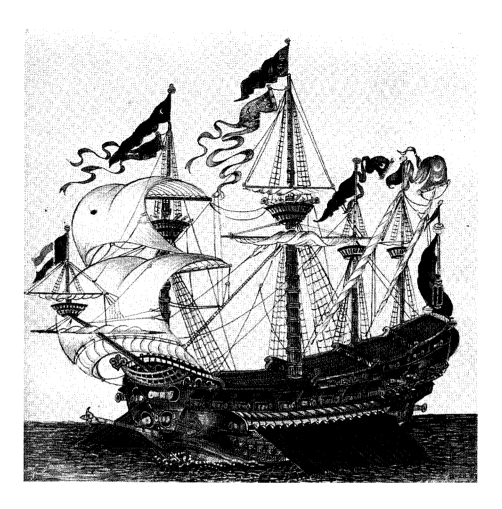
Peçuylu, *Târih,* İstanbul 1281, I, 942. : انظر - (°°)

<sup>(°^) -</sup> أنظر الأرشيف العثماني، دفتر المهمة الرقم ١٠ في أماكن متعددة.

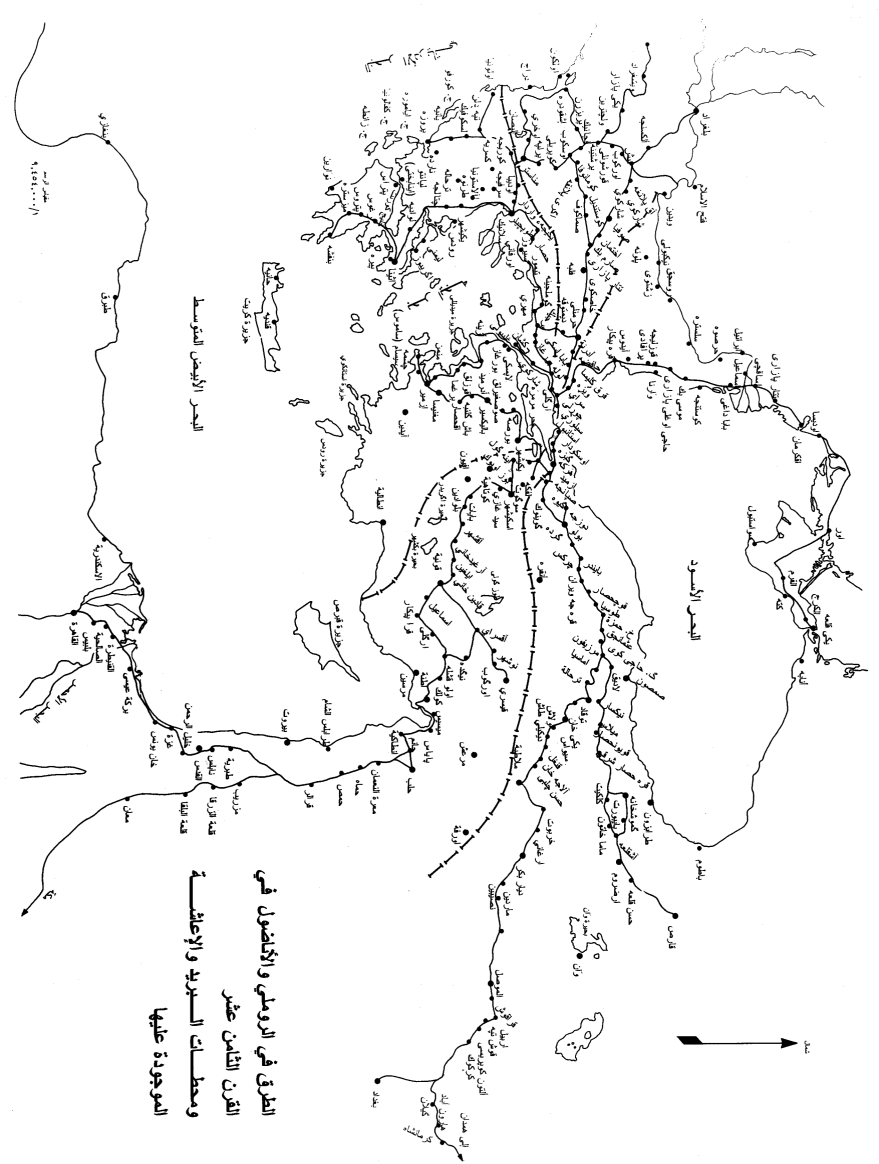
<sup>(°°) -</sup> أنظر: D'Ohsson, VII, 424



105- اسطول خفيف في نهر الدانوب.



106– سفينة من نوع (كوكه) في عهد السلطان بايزيد الثاني.



|  |   | : |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | , |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |

وكان الاسطول العثماني يضم أعداداً من الجنود والعمال وأرباب الصنايع المختلفة، كالعَرَب واللونُديّة وعمال المجاديف وعمال اليومية (آيلاًقجى) وعمال الغلابيين (غليونجى) وعمال الأشرعة (غابيّار) والمدفعية (سُودَه غبُو = سُودَه غَابو Sudagabo). أما اللوندية فهم يمثلون جنود البنادق والحراس في الاسطول، ويجري جمعهم من بين الأتراك، ومن الأروام القاطنين في الجزر، وينقسم عمال المجاديف الى قسمين؛ أحدهما من أسرى الحرب، ويطلق عليهم اسم (فُورْصيه)، كما كان المحكوم عليهم بالأشغال الشاقة من الرعايا العثمانيين يُستخدمون في التجديف في الأسطول(٢٠)، غير أن القسم الأصلي من المجدفين كان يتشكل من شبان الرعايا العثمانيين الذين جرى جمعهم لهذا الغرض. وكان يُطلق على الفئة ذات الآجر المستخدمة بصورة العثمانيين الذين جرى جمعهم لهذا الغرض. وكان يُطلق على الفئة ذات الآجر المستخدمة بصورة مؤقتة في السفن الشراعية عندما يبحر الاسطول اسم (آيلاًقجي) و (غليونجي)، وتوقف استخدام هؤلاء في القرن التاسع عشر ليحل محلهم جنود دائمون من ذوي البنادق (تُوفَكُجي). وكان عمال الأشرعة (غابيًار) مكلفين بالعناية بساريات السفن الشراعية. أما المدفعية في السفن الشراعية. كما ظهر اسمهم ابتداءاً من القرن السابع عشر فكانوا يشكلون جنود المدفعية في السفن الشراعية. كما كان يوجد عدا هؤلاء عدد من أرباب الحرف على السفن، كالنقاشين والنجارين وعمال القلفطة والحدادين وعمال الحبال وغير ذلك.

### سادساً - تدهور حالة التشكيلات البحرية ومحاولات إصلاحها

كانت البحرية العثمانية على امتداد القرن السادس عشر تفوق مثيلاتها في الدول المعاصرة؛ فقد بلغت القوة البحرية العثمانية ذروة تقدمها على أيام برباروس خير الدين باشا، واستمر ذلك التفوق على أيام بياله باشا وقليج على باشا اللذين تربيا على طريقته. كما جرى في ذلك القرن أيضا وضعها بَحّارون مثل بيري رئيس أيضا وضعها بَحّارون مثل بيري رئيس وسيدى على رئيس.

وقد بدأت مظاهر الضعف في البحرية العثمانية نحو أواخر ذلك القرن، كما هو الحال في المؤسسات الأخرى. وكان السبب الأهم وراء هذا الضعف هو تعيين قواد على الأسطول من غير العارفين بالشئون البحرية. أما السبب وراء الانهيار السريع في القرن السابع عشر، والهزائم المتلاحقة فهو عجز الدولة عن تتشئة البحارين المهرة، ومسايرة التجديدات في تقنية صناعة السفن. فقد استطاع البنادقة في القرن السابع عشر أن يستعيدوا تفوقهم في البحار مرة أخرى، بل

M. İpşirli, TED, sy.12, s.203-248 : انظر (۱۰)

وتمكنوا من إغلاق مضيق چناق قلعه [الدردنيل]، وسدوا الطريق على السفن العثمانية فترة، ومنعوها من مساعدة الأسطول في جزيرة كريت. والسبب في ذلك هو عدم الاهتمام بصناعة الغلايين كما يجب، أو بتعبير أصح عدم القدرة على ملاحقة تطورات العصر. ولم يزد عدد الغلايين إلا بعد عام ١٦٨٧م، حتى أمكن تخليص جزيرة ساقز عام ١٦٩٥م من حصار البندقية لها.

وبعد معاهدة قار لوفيه أعيد تنظيم البحرية العثمانية من جديد، على أيام الصدر الأعظم عَمْجَه زاده حسين باشا وقبطان البحر مَزُ ومُورثته حسين باشا، وزاد عدد الغلايين، وصدرت "قانوننامة" خاصة بالأمور البحرية(٦١). وعقب الاصلاحات التي جرت في أواخر القرن السابع عشر، وبعد تصرير صناعة الغلايين استعاد الأسطول العثماني تفوقه في البحر الأبيض المتوسط حتى إحراق الروس له في موقعة (چُشْمُه) عام ١٧٧٠م(٢٦). ومن الطبيعي أن الدول الأوربية واصلت حركة التحديث في بحريتها. والواقع ان الكارثة التي وقعت في (چُشــْمَه) كانت حادثة مؤلمة نبَّهت المستولين إلى الضرورة الملحة في مجاراة البحرية العثمانية للعصر، فلما عُين الغازي حسن باشا الجزايرلي قائداً للبحر اهتم كثيراً بامور الاسطول. وفي عام ١٧٧٣م اقيمت "دار الهندسة البحرية السلطانية" (مهندسخانه، بحرئ همايون)، واستدعت لها الدولة المعلمين من أوربا للتدريس فيها، وأنشأت في تلك الأثناء عدداً من السفن على الطراز الفرنسي. وفي عهد السلطان سليم الثالث واصلت الدولة اهتمامها بالبحرية، والسيما الجهود التي بذلها قبطان البحر كوچك حسين باشا؛ إذ نيطت أمور الملاحة بنظام جديد، وأنشئت سفن جديدة، وسعت الدولة لاصلاح "دار الهندسة البحرية"، وشرع المعلمون الأجانب في التدريس فيها (٦٣). وفي عام ١٨٠٤م تأسست "نظارة الشئون البحرية" (امور بحريه نظارتي) لتحل محل "أمانة الترسانة" (ترسانه امينلكي)، فتولت النظارة إدارة الشئون الفنية في الملاحة. ولما جاء السلطان محمود الثاني واصل الجهود التي بدأها السلطان سليم الثالث في إصلاح البحرية، فأمر بانشاء أحواض جديدة لبناء السفن، وبناء عدد من السفن الحربية. غير أن قيام الدول الغربية باحراق الأسطول العثماني عام ١٨٢٧م قضى على الجهود التي بذلت في هذا المضمار حتى ذلك التاريخ. وقد حاولت الدولة الاستفادة من تقنية بناء السفن في الولايات المتحدة الاميريكية، وبدأت في بناء سفن

<sup>(</sup>١١) - أنظر الأرشيف العثماني ، دفتر المهمة رقم ١١٢، ص ١ وما بعدها.

Rāşid, *Târih*, İstanbul 1282, III, 353. : انظر (۱۲)

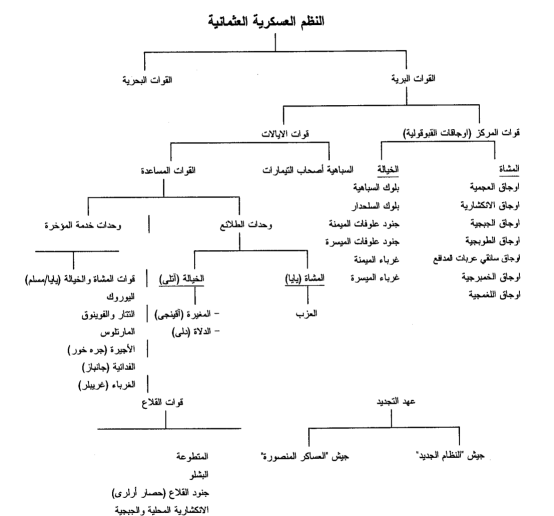
<sup>(</sup>١٣) - أنظر الأرشيف العثماني (جودت - بحريه، رقم ٥٨٤٩)

على النمط الحديث، غير أن تلك المحاولة لم تسفر عن شيء ذي بال، فأقدمت الدولة في عهد محمود الثاني على شراء سفن بخارية من أوربا.

وفي عهد التنظيمات تشكل "مجلس البحرية" (بحريه مجلسي)، غير أنه لم يكشف عن وجوده بشكل من الأشكال. وعاد الحديث مرة أخرى في عهد السلطان عبد العزيز عن الشئون البحرية، واشترت الدولة عدداً من السفن المدرعة من انجلترا، حتى بلغ عددها ١٠٦ سفن، وأصبحت الدولة العثمانية تملك ثالث أكبر الأساطيل في العالم. والأهم من ذلك كله أنه جرى الغاء وظيفة "القبطان باشا" عام ١٨٦٧م، وتشكلت بدلاً منها نظارة البحرية، وتولى ناظرها [وزيرها] أمر القوات البحرية. وفي الأعوام التي تلت ذلك اعيدت وظيفة القبطان باشا عدة مرات، ومع ذلك فان النظارة التي تشكلت عام ١٨٨٠ قد واصلت وجودها حتى أواخر عام ١٩٢٧(٢٤).

وانقسمت نظارة البحرية في عهد السطان عبد الحميد الثاني إلى عدة دوائر، وأجريت تعديلات جديدة على أجهزة البحرية في تلك الفترة، ووقعت أيضا بعض التطورات على تقنية السفن، وحلت السفن الحربية البخارية التي اشترتها الدولة من الخارج محل السفن الشراعية. واستمرت الدولة بعد حرب القرم ايضا في استيراد السفن المدرعة، غير أن هذا الاعتماد على الخارج في صناعة السفن كان سبباً في أزمة مالية هَرّت ميزانية الدولة.

A.İhsan Gencer, *Bahriyede Yapılan İslahat Hareketleri ve Bahriye Nezaretinin Kuruluşu,* İstanbul : انظـــر - (۱۰) 1985, s. 299 vd.



والطوبجية الخمبرجية المحلية

الفصل الثالث اللاحة الجوية عند المثمانيين



ظل العثمانيون في دور ارتقائهم يتابعون الغرب في نهضته ولا سيما في المجال العسكري، وبعد مرحلة اهمال طويلة منذ الربع الأول من القرن الثامن عشر عادوا يتجهون نحو الغرب مرة أخرى. وكانت التطورات التي طرأت على الملاحة الجوية والطيران من بين الأمور التي اهتموا بها، وبدأوا ذلك بالمناطيد في الربع الأخير من ذلك القرن، ثم بالطائرات والطيارين ابتداءاً من الربع الأول من القرن العشرين.

وكان العثمانيون وهم لا يزالون في القرن السابع عشر يقومون بمحاولات طيران من قبيل الهواية، مثل هَزَار فن أحمد چلبى ولغاري حسن چلبى، وتحققت أولى المحاولات لإطلاق المناطيد في زمن السلطان عبد الحميد الأول، واستمروا في تلك التجارب في القرن التاسع عشر، بل وفي خلال عهد المشروطية الثانية، إلا أن ذلك لم يتعد الجانب الاستعراضي والتسلية. وقد وقع أول اطلاق لمنطاد للأغراض العسكرية عند العثمانيين أثناء حرب البلقان (١٩١٦م)؛ واستخدموه آداة للمراقبة العسكرية في الدفاع عن أدرنة. إلا أن ذلك المنطاد كان مربوطاً بالأرض، أي كان وسيلة ثابتة. وأول منطاد ذي محرك يتوجه آلياً هو المنطاد الذي اشتراه العثمانيون من ألمانيا عام ١٩١٣م، وتم تشكيل فريق للمناطيد يضم خمسة ضباط ومائة فرد في منطقة (صفا كوى) داخل استانبول مع اقامة مربض لهم. وفي مايو ١٩١٣م تم نقل الآلات والمعدات الموجودة هناك إلى منطقة (يشيل كوي)، وفي شهر أغسطس من نفس السنة أطلق ذلك المنطاد عدة مرات ثم لم يلبث أن عطب وأخرج من الخدمة. وكانت الحكومة العثمانية قد بدأت المنطاد عدة المراحة الطائرات.

وكانت أولى الطائرات التي أطلقت في أواخر عام ١٩٠٣م قد تمت تجربتها عند العثمانيين أيضاً بعد ثلاث سنوات. وفي أواخر عام ١٩٠٩م أقيم أول استعراض جوي للطائرات في استانبول فلقي إعجاباً كبيراً من الناس ومن أركان الجيش العثماني، فلما قام الإيطاليون في أول نوفمبر ١٩١٢م بقصف طرابلس الغرب بالطائرات دفع العثمانيين للتفكير في استخدامها للأغراض العسكرية.

ولما تم تنظيم مسابقة للطيران في فرنسا عام ١٩٠٩م (٣٣-٢٩ أغسطس) لقيت اهتماماً كبيراً في صحافة العالم وتابعتها الصحافة العثمانية بنفس الاهتمام، إذ توجه إلى باريس مصطفى صبحي مراسل جريدة (طنين) وسعى لتغطية ذلك الحدث على صفحات جريدته، وأكد على الأهمية التي سوف تحظى بها الملاحة الجوية في القريب، ولا سيما الخسائر التي يمكن لاستخدام الطائرات أن يلحقها بالعدو ومدى أهميتها في الصناعات الحربية. وفي أواخر عام ١٩٠٩م جرى

استعراض جوي بالطائرات في استانبول، لكنه لم يكن ناجحاً، مما حرك بعض الشكوك في نفوس العثمانيين عن الملاحة الجوية. وقام محمود شوكت باشا ناظر الحربية في أواخر نفس العام أيضاً بإيفاد ضابطين إلى كل من ألمانيا وفرنسا ليعملا هناك مستشارين عسكريين للدولة العثمانية، ويقوما بدراسة النظم العسكرية في هاتين الدولتين. وقام الضابط فتحي بك أحد هذين المستشارين بتقديم تقرير إلى نظارة الحربية تحدث فيه عن مكانة الطيران الحربي في فرنسا ومدى أهميته هناك مع إيراد الأمثلة على ذلك، وأوصى بالمبادرة بتشكيل فريق للملاحة الجوية يتبع النظارة، وإيفاد ضابطين إلى فرنسا لتاقي التعليم الجوي وضرورة شراء الطائرات من تلك الدولة. واستمر ذلك الاهتمام في العام التالي أيضاً، حتى قامت إيطاليا بقصف طرابلس الغرب من الجوية. وفي الوقت هو السبب وراء الإقدام على الخطوة الأولى في طريق اقامة تشكيل للقوات الجوية. وفي الوقت الذي أوفدت فيه الدولة ضابطين إلى فرنسا لتعلم الملاحة الجوية قامت أيضاً بتشكيل لجنة للطيران تتبع "إدارة تفتيش القطعات الفنية والمواقع المستحكمة" في الأركان الحربية، وجعلت القائمة مقام المقدم ثريا بك رئيساً لها.

وقام ناظر الحربية محمود شوكت باشا بعرض تقرير على "مجلس الوكلاء" [الوزراء]، أشار فيه إلى ضرورة تتشئة الطيارين الذين يجيدون فن الملاحة الجوية وقيادة الطائرات وتعليم فنيين لصيانتها في المرحلة الأولى، ولأجل هذا يدعو الأمر لإقامة مدرسة في استانبول لتخريج الطيارين وإقامة مركز للطائرات يتبعها. ووقع الاختيار على منطقة (يشيل كوى) لإقامة ذلك المركز، أما ممر الطائرات فقد عجزت إدارة المالية عن تحمل نفقات إقامته، واضطر المعنيون للاستعانة بالأهالي تحت اسم "إعانة وطنية"، ووجدت تلك الحملة صدى واسعاً في أنحاء البلاد. وبادر يومها ناظر الحربية محمود شوكت باشا بدعم الحملة متبرعاً بخمس وعشرين ليرة ذهبية ومقدار الربع من راتبه لمدة ستة أشهر، ثم حذا حذوه ضباط الأركان الحربية، واتفقوا على أن يطلق اسم (اوردو) أي الجيش على أول طائرة يتم شراؤها. وشارك السلطان محمد رشاد في يطلق اسم (اوردو) أي الجيش عام ١٩١٢م. وبعد ذلك أحيل أمر جمع التبرعات إلى "جمعية الأسطول الاحانة الوطنية". ولم يكن ذلك مقصوراً على العثمانيين وحدهم، بل وجدت حملة التبرع تلك للاعانة الوطنية". ولم يكن ذلك مقصوراً على العثمانيين وحدهم، بل وجدت حملة التبرع تلك صدى بين المسلمين في سائر الأرض.

وتحقق طيران أولى الطائرات التركية في السابع والعشرين من ابريل عام ١٩١٢ ذكرى جلوس السلطان محمد رشاد على عرش البلاد. وبعد مضى أسبوع تم ارسال هيئة إلى أوربا،

قامت باستطلاع الأمور في المجال العسكري لدى دولها المختلفة، وقدمت طلبات لشراء سبع عشرة طائرة من موديلات مختلفة ومنطاد ذي محرك. وخرجت آنذاك بعض الانتقادات حول خضوع الهيئة لأوربا وعدم الإقدام على إقامة مصنع للطائرات.

ولما بدأت أعمال البناء لمدرسة الطيران في (يشيل كوي) عام ١٩١٢ قامت الدولة باستدعاء مدير وخبيرين لها من فرنسا. وكانت مدة الدراسة فيها ثلاثة أشهر يتم التركيز فيها على الطيران، ثم لم تلبث أن دخلتها الدروس النظرية في المحرك وجسم الطائرة بعد ذلك (٦٥)

وقوبلت حركة الطيران الجوي عند العثمانيين بفرحة غامرة، سواء أكان على مستوى الحكومة أم على مستوى الرأي العام. وبينما كانت التطورات تمضي إلى الأمام في مجال الطيران الحربي في العالم قام المجري اوسكار اسبوت بتقديم مشروع للدولة العثمانية (٢١) احتل مكانة بارزة في تاريخ الطيران التركي، فقد اقترح على الحكومة العثمانية بصفته الشخصية أن تقيم مصنعاً لصناعة الطائرات، وقبلت الحكومة كل مقترحاته تقريباً، بل إنها عقدت معه اتفاقاً لتنفيذ مشروعه، غير أن ذلك لم يوضع موضع التنفيذ، وبايعاز من الصحافة، ثم بتدخل السفير الفرنسي بوجه خاص تقرر الاستعانة بفرنسا التي قطعت شوطاً كبيراً من التقدم في ذلك المجال.

ويفهم من كل ذلك أن الملاحة الجوية عند العثمانيين كانت خلال عام ١٩١٣م لا تزال في طورها البدائي. وتم في عام ١٩١٤م تنظيم رحلة جوية بين استانبول والقاهرة، سعياً من الحكومة لإزاحة الانطباع السلبي الذي تركه فشل الطيران التركي أثناء حرب البلقان. وتم خلال ذلك نقل جهازه من "إدارة التفتيش على القطعات الفنية والمواقع المستحكمة" إلى "شعبة المخابرة والاتصال" (مخابره ومواصله شعبه سي). ولما شاءت الدولة توسيع "مدرسة الطيران" اتصلت بفرنسا، ووقَعت بعض التطورات عندما كان الخبير الفرنسي (دى غويس الطيران" اتصلت بفرنسا، وقعت بعض التطورات عندما كان الخبير الفرنسي (دى غويس استخدام المجال الجوي العثماني وتنظيم الرحلات الجوية، كما تم أثناء ذلك إقرار زي معين للعاملين في الطيران. غير أن أفكاره (دى غويس) وأعماله زادت من تبعية العثمانيين لفرنسا في ذلك المجال.

Ekmeleddin İhsanoğlu, "Osmanlı Havacılığına Genel Bir Bakış", *Çağını* – (1°) *yakalayan Osmanlı*, İstanbul 1995, s.497-596

George Hazai, "Macar Havacı Ozkàr Asbôth`un Türk Havacılığına Ait : أنظر – (٦٦) Bir Projesi", aynı eser, s.491-496

وعندما اندلعت الحرب العالمية الأولى وأخذت فرنسا مكانها في معسكر الدول المتحالفة ثم سحبت طياريها وخبراءها من استانبول، ودخلت الدولة العثمانية الحرب بالفعل اضطرت مدرسة الطيران للتوقف عن ممارسة نشاطها. وكان الجيش العثماني يملك آنذاك إحدى عشرة طائرة لا تصلح للعمل منها إلا ست طائرات. وحاول العثمانيون الحصول على احتياجاتهم من الطائر ات من ألمانيا حليفتهم. ولم يستطع الطيارون العثمانيون الذين أرسلوا إلى الجبهات المختلفة في أواخر عام ١٩١٤م أن يحققوا نجاحاً يذكر، وتوقفت الطائرات عن العمل بسبب الأعطاب ونقص قطع الغيار. وفي عام ١٩١٥ وصل من ألمانيا اثنتا عشرة طائرة مع عدد من الطيارين والفنيين، وتم تعيين اليوزباشي سيرنو مديراً لمدرسة الطيران. وجاء بعد ذلك عدد من الطائرات الجديدة إلا أن حاجة ألمانيا إلى الطيارين جعلتها تسحب من كان بجانب العثمانيين منهم، مما جعل الطيران العثماني يفشل في تلك السنة أيضاً في اثبات وجوده في ساحة الحرب، ولم تستطع القوة الجوية أن تستجمع قواها إلاّ في عام ١٩١٦م. فقد استطاعت أن تضم تسعين طائرة وأحد وثمانين طياراً وثمانية وخمسين مراقباً جوياً، تم توزيعهم جميعاً على اثنى عشر بلوكاً، وهذه البلوكات هي التي استطاعت أن تحرز نجاحات مهمة على جبهات الحرب المختلفة. وفي أواخر الحرب تم تشكيل إدارة جديدة عرفت باسم "إدارة التفتيش العمومي على القوات الجوية" (قواي هوائيه مفتش عموميلكي)، وأنيطت بها مهمة الملاحة الجوية العثمانية التي أصبحت منذ ذلك تخضع تماماً لإدارة الألمان وسيطرتهم.

ومع هزيمة الدولة العثمانية في الحرب العالمية الأولى تفرق شمل القوات الجوية وجهازها مثلها في ذلك مثل العديد من المؤسسات الأخرى، ووضعت الدول المنتصرة يدها على ما كان موجوداً في (يشيل كوى) من طائرات ومعدات. ولما بدأت حركة الكفاح الوطني انخرط فيها عدد كبير من ضباط الطيران، ولكنهم كانوا بغير طائراتهم. ومع ذلك فقد استطاع الطيارون الأتراك أن يقوموا ببعض الطلعات الاستكشافية وعمليات القصف الجوي، ولم يتم تعزيز القوات الجوية وتدعيمها إلا قبيل "الهجوم الكبير" (بيوك تعرض) بالطائرات التي تم شراؤها من فرنسا وإيطاليا وألمانيا ابتداءاً من عام ١٩٢٢م. وأولت حكومة مجلس الأمة الكبير عنايتها بالتعليم الجوي، إلا أن الانجاز الحقيقي في ذلك المجال لم يحدث إلا مع مقدم العهد الجمهوري.

والخلاصة أن الحكومات العثمانية المتعاقبة كانت تتابع عن كثب ما يجري من تطورات في مجال الملاحة الجوية في دول الغرب، إلا أنها لم تبذل الجهد اللازم للتفكير في اقامة

مصنع للطائرات. ولم تحظ الملاحة الجوية بالعناية اللازمة أيضاً اثناء حرب البلقان والحرب العالمية الأولى ثم أثناء حركة الكفاح الوطني. وخضعت الدولة في ذلك للنفوذ الفرنسي أولاً، ثم لألمانيا في عهد الاتحاد والترقي (77).

أنظر: أنظر: أنظر: İhsan Öymen, Birinci Dünya Harbi Türk Hava Harekâtı, Ankara 1959, IX,5-6254-256 أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظر: أنظ



# الباب الفاوس النظم القائونية في الدولة المثمانية

الفصل الأول الميكل العام النظم القانونية



سوف نتناول في هذا الباب النظم القانونية التي جرى تطبيقها في الدولة العثمانية على مدى ستة قرون، والتطورات التي طرأت على تلك النظم خلال تلك الحقبة الطويلة من الزمان. ورغم ما يظهر للوهلة الأولى عند اطلاق مصطلح "النظم القانونية العثمانية" وكأنه نظام قانوني ذو طابع خاص في مجموعه يحتوي الأحكام في كافة المجالات الحقوقية فان الأمر ليس كذلك. والذي نعنيه هنا من "النظم القانونية عند العثمانيين" هو ما كان يجري تطبيقه من قوانين في أراضي الدولة العثمانية. فالمعروف أن قسماً كبيراً من تلك القوانين ظهر نتيجة لاجهتادات الفقهاء خلال عصور تشكل الفقه الاسلامي قبل العثمانيين. غير أن هذه القوانين تضم قسماً ظهر من مجموع الأوامر والأحكام والفرمانات التي كان يصدرها السلاطين العثمانيون، وهو القسم الذي بدأ يعرف فيما بعد بمصطلح مستقل هو "القوانين العُرفية". ونحن من جانبنا سوف نحاول الكشف هنا أولاً عن طبيعة العلاقة بين القوانين والأحكام الاسلامية التقليدية (أي أحكام الشريعة) من جهة، وبين عن طبيعة العلاقة بين القوانين والأحكام الاسلامية التقليدية (أي أحكام الشريعة) من جهة أورى.

ثم يعقب ذلك حديثنا عن طبيعة المحاكم العثمانية وأسلوب عملها، والمحاكم العادية (أي الشرعية)، والمؤسسات القضائية الأخرى في الدولة، والمذاهب الدينية التي كان يجري تطبيق أحكامها في المحاكم العثمانية، ومؤسسة الإفتاء، والدور الذي لعبه المفتون في تطبيق الأحكام والقوانين. كما تناولنا الأوضاع القانونية والقضائية التي كان عليها غير المسلمين في إطار تلك النظم.

وختمنا حديثنا في هذا الباب بتناول التغيرات والتطورات التي طرأت على النظم القانونية العثمانية ابتداءاً من القرن التاسع عشر، والمحاكم الجديدة التي أقيمت، والقوانين التي وضعت آنذاك.

## اولاً - انقسام النظم القانونية العثمانية إلى: شرعية وعُرفية

لاشك ان مسألة التركيب العام للقانون العثماني في جانبيه الشرعي والعرفي هي اكثر المسائل جدلاً بين الباحثين المعنيين بهذا القانون. وقد طرحت في هذا الموضوع اجتهادات متباينة، ذهب بعضها إلى أن القانون العثماني إنما هو تطبيق للشريعة الاسلامية بالمعنى التام، بينما ذهب البعض الآخر إلى أنه استفاد بشكل محدود جداً من الشريعة الاسلامية إلا أنه يشكل قانونا أصلياً مختلفاً تمام الاختلاف. ولا يرجع الوصول إلى نتائج مختلفة إلى هذا الحد بين الباحثين إلى اختلاف المعلومات التي تضمنتها الوثائق التاريخية والقانونية الموجودة، بل يرجع في الاكثر إلى اختلاف التفسير.

والحقيقة التي لاجدال فيها أنه ليس هناك نظام قانوني جديد ومبتكر، ظهر مع ظهور الدولة العثمانية. فالذين أقاموا تلك الدولة ورثوا إلى جانب العديد من الأشياء رصيداً قانونياً كان معمولاً به في الدول الاسلامية والتركية التي ظهرت حتى ذلك الزمن، ويمثل تراثاً مشتركاً إلى حد كبير. إلاّ أنه ليس يسيراً أن يعتقد البعض أن هذا الإرث الذي أخذه العثمانيون لم يطرأ عليه تغيير قط. فعلى امتداد حقبة امتدت ستة قرون أجريت التغييرات اللازمة، ووُضِعت الاضافات على ذلك الرصيد كلما دعت الحاجة.

وحتى عقب تلك التغييرات، كان هناك دائما نتاظر إلى حد كبير بين القانون العثماني وقوانين الدول الاسلامية المعاصرة، أو التي كانت على مسرح التاريخ قبل ذلك. إذا فلا يجب عندما تُذكر النظم القانونية العثمانية أن نفهم أنها نظم متميزة بكل أسسها وهيئاتها، مثل القانون الروماني، وغير ذلك.

والقانون في الدولة العثمانية قد تشكل - كما هو الحال في الدول الاسلامية والتركية الأخرى - من الشريعة الاسلامية من حيث الأساس. ويرجع ذلك إلى أن الدين الاسلامي ليس دين اعتقاد وعبادة وحسب، بل أنه نظام ينتظم كافة جوانب الحياة، ومنها القانون بالطبع. ولهذا السبب فان الشعوب التي اعتنقت الاسلام قَبِلَت معه الشريعة الاسلامية كجزء من الإيمان. وهذه الحقيقة الدينية والقانونية تنسحب على العثمانيين أيضا. غير أنهم وهم يطبقون الشريعة الاسلامية لم يتوانوا عن القيام بالتعديلات والاضافات التي فرضها العصر. واستفادوا وهم يفعلون ذلك من صلاحية التقدير والتنظيم الواسعة التي تعترف بها الشريعة الاسلامية لرئيس الدولة. وهذه التنظيمات التي كانت تتم بفرامين السلاطين العثمانيين وأحكامهم المنفردة قد شَكَلت كمّاً كبيراً مع مرور الزمن، فنظر الى شكل ظهورها وجرى تقييمها ككل قائم بذاته، وبدأوا يذكرونها باسم مختلف. وأطلق على القوانين والأحكام التي ظهرت باستقلال بعيداً عن تدخل الدولة في العصور مختلف. وأطلق على القوانين والأحكام التي ظهرت باستقلال بعيداً عن تدخل الدولة في العصور أوامر وفرمانات السلاطين فقد عُرفت باسم الاحكام العُرثية. وها هو أذن الفقه العثماني الذي يتشكل من حيث الأساس من الأحكام الشرعية، ثم من القوانين العُرثية التي تشكلت إلى جانب يتشكل من حيث الأساس من الأحكام الشرعية، ثم من القوانين العُرثية التي تشكلت إلى جانب الأولى مع مرور الزمن.

ويصادفنا اصطلاح "القانون العُرفي" لأول مرة في المصادر التاريخية، على أيام السلطان محمد الفاتح؛ إذ يتحدث مؤرخ ذلك العهد (طورسون بك) عن وجود القانون العُرفي إلى جانب

الفقه الشرعي(١). كما نرى مصادر أخرى تتحدث في تلك الفترة أيضا عن هذا الفصل بين الاثنين، فقد أشار حاخام يهودي، عاش في مصر تحت الحكم العثماني، في القرن السادس عشر، عن وجود نوعين من القوانين عند العثمانيين، شرعية وعرفية(١). فاذا وضعنا في الاعتبار أن أول ضريبة عُرفية وُضِعَت على أيام العاهل العثماني الأول عثمان الغازي كانت ضريبة للسُّوق (باج)(٢) فلا نجانب الصواب إذا قلنا إن القانون العُرفي ظهر مع ظهور الدولة.

ولم تكن القوانين العرفية أمراً انفردت به الدولة العثمانية وحدها، بل كانت موجودة في دول إسلامية أخرى، ويرجع ظهورها إلى ما قبل العثمانيين بكثير. وهناك فرمان ايلخاني يبدو أنه كتب في القرن الرابع عشر، يتحدث عن معاقبة المذنبين طبقاً لأحكام الشريعة وأحكام الياسا. ونرى نقشاً يحمل تاريخ ٨٥٨هـ (١٣٥٧م) فوق المدرسة المرجانية (مرجانيه مدرسه سى) في بغداد، يقول: "ديوان لفصل القضايا الشرعية واليرغوجيه" مما يدل على وجود محكمة كانت تنظر في القضايا الشرعية والعرفية معاً(٤). إذ تدل كلمة "يرغو" في المغولية على الحكم والياسا، والسارعوجي" هو القائم على تطبيق ذلك(٥). ومن المعروف أنه كانت توجد قوانين عُرفية عند دولة المماليك، وفي الدول الاسلامية في إيران، والهند، وإن حملت أسماء مختلفة(١). ولعل الأسباب التي فرضت ترتيبات التي استوجبت وجود القانون العرفي لدى العثمانيين هي نفسها الأسباب التي فرضت ترتيبات مشابهة في الدول الاسلامية الأخرى، حتى وان اختلفت من ناحية الشكل والمحتوى.

وبعد أن يتحدث طورسون بك عن الفقه الاسلامي يُعَرِّف القانون العُـرْفي بقوله:" أن هذا التدبير لم يكن مستمداً من الشريعة الاسلامية، بل انه بني لأجل تنظيم عالم الظاهر جرياً على منهج جنگيزخان وعلى طور العقل وحده، ومثلاً اذا اصبح مثل طور جنگيزخان ينسبونه إليه فيقولون انها السياسة السلطانية والقوانين الملكية، وهو الأمر الذي يطلقون عليه اسم العرف في زماننا"(٧).

Tursun Bey, Tarih-i Ebu'l-Feth, (haz. Mertol Tulum), İstanbul 1977, s. 12. : انظر – (')

Uriel Heyd, "Eski Osmanlı Hukukunda Kanun ve Şeriat" (trc. Selahattin Eroğlu), *AÜİFD*, c.: انظـــر – (۲) XXVI, s. 634; Reuben Levy, *The Social Structure of Islam,* Cambridge 1979, s. 262.

Aşıkpaşazâde Tarihi, (nşr. Ali Bey), İstanbul 1332, s. 19-20. : انظر - (۲)

<sup>(&#</sup>x27;) – أنظر: .Heyd, "Kanun ve Şeriat", s. 639

Tarama Sözlüğü, c.VI, s.4343-4344. : انظر - (°)

Levy, s.261-264. : ) - (۱)

<sup>(</sup>۲) – أنظر: .Tursun Bey, s. 12

وعلى ضوء هذا يمكننا تعريف القانون العُرْفي بانه القانون الذي يتشكل من أحكام وفرمانات السلطان إلى جانب القانون الشرعي. وكان يطلق عليه أسماء مثل "العرف الشاهاني" (عُرْف عليه أسماء مثل "العرف الشاهاني" (عُرْف مُنيف سلطاني)(٨). ونلاحظ أن الصك الذي هو من سجلات المحكمة ينقسم تبعاً لتلك الازدواجية إلى نوعين، شرعي وقانوني(٩). كما نرى نفس التمييز في قوانين الضرائب العثمانية؛ فهناك تكاليف شرعية وتكاليف عُرْفية، ورسوم عرفية.

وعندما يُذكر القانون العرفي لا يجب أن نتصور أنه يعتمد على العادات والنقاليد والأعراف كما يوحي به الاسم للوهلة الأولى. صحيح أنهم حينما وضعوا القوانين العُرفية راعوا العُرف والعادات والتعاملات الحقوقية على الأقل في بعض المجالات من القانون. ورأى العثمانيون في البلاد التي فتحوها أن يتركوا العرف والعادات الحقوقية الموجودة لتسري فترة من الزمن، بدلاً من الإقدام على تغيير مفاجئ للتركيب القانوني القائم، وترك الأهالي الحضريين وجها لوجه مع نظام قانوني هم غرباء عليه تماماً، ورأوا أن إدماج تلك البلدان مع القوانين العثمانية تدريجياً هو الأكثر جدوى من الناحية العملية(١٠). غير أن الذي حول كل هذه الأسس الحقوقية إلى قوانين يجري تطبيقها في المحاكم ليس هو اعتمادها على الأعراف والعادات، وإنما اعتمادها على فرمانات السلاطين وأوامرهم (١١). إذاً فالحقوق العرفية هي حقوق قانونية.

## تاتياً - الفقه العرفي والقاتون

يختلف أسلوب الفقه العرفي عن أسلوب الفقه الاسلامي كما لاحظنا من التعريف السابق، فالمعروف أن الفقه الشرعي يعتمد على الاجتهادات التي خرج بها الفقهاء المجتهدون استناداً إلى مصادر التشريع الاسلامي وفي اطار الأسس التي أقرها علم أصول الفقه. ولم يكن للدولة -عدا عهد الخلفاء الراشدين- تدخل أو إسهام في عملية صياغة الفقه الاسلامي.

وصياغة على هذا النحو كانت لها أسباب سياسية وحقوقية ترجع إلى عهد الفقه الاسلامي. وكان لهذه المنهج أيضا نتائج هامة من حيث المحتوى والتطبيق. اما الحقوق العرفية فلم تتشكل نتيجة للاجتهاد العلمي من الفقهاء وإنما من خلال الأحكام التي يضعها السلاطين. ولم يكن وضع

Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, Oxford 1973, s. 168-169. : أنظر - (^)

<sup>(&</sup>lt;sup>ه</sup>) – أنظر: محمد بن موسى، بدعة القاضي، مخطوط بمكتبة السليمانية (Denizli 166)، ورق ٢/ب – ٣/أ، وقـره حصاري حمزة، مهمات القضاة، مخطوط بنفس المكتبة (Yazma Bagışlar 51/3) ورق ٥٤/أ-٥٤/ب.

Ömer Lütfi Barkan, "Kanunname" /A, c. VI, s. 194. : انظر - (``)

Halil İnalcık, "Osmanlı Hukukuna Giriş", SBFD c. XIII/2, s. 103. : انظر – (۱۱)

القوانين مقصوراً على العثمانيين وحدهم؛ بل تصادفنا تطبيقات مشابهة في الدول الاسلامية في العراق وايران والهند التي كانت تسودها التقاليد السياسية والادارية لدى المغول/ الأتراك. والأمثلة على ذلك "قانون جنگيز" (جنگيز ياساسي)، و"توزوكات تيمور"، وقوانين حسن الطويل وعلاء الدولة بك، و "قانون العقوبات" (جزا قانوننامه سي) الذي قَبِلَه عالمگير(١٢). فقانون العقوبات هذا الذي قبله عالمگير (١٥ ١ - ١٩٠٧م) مع أنه تدوين جرى في عهد متأخر وتم قبوله في منطقة بعيدة مثل الهند إلا أنه يلفت النظر في تواكب ظهوره مع ظهور القانوننامات العثمانية(١٣). وهذا الوضع يجعلنا نفكر في تأثير القوانين والأعراف التي كانت موجودة عند الأتراك والمغول قبل الإسلام.

وكان للديوان الهمايوني الذي يتشكل من رجال الدولة الذين اكتسبوا الخبرة سنوات طويلة في أعلى وظائفها، وللنشانجية بوجه خاص وهم المسئولون عن القانون العرفي دور مهم في إعداد القوانين العرفية في الدولة العثمانية. وكان للمناقشات التي تجري فيه ونتائج أعمال النشانجية أن تشكلت الأسس الحقوقية، وتحولت مع تصديق السلاطين عليها إلى قوانين دخلت حيز التنفيذ. وكانت فترات سريان القوانين التي يضعها سلطان محددة من حيث الأساس بحياته، ولهذا السبب كان يستلزم الأمر دائماً تجديد القوانين والامتيازات المراد بقاؤها في حيز التنفيذ عند وصول سلطان جديد إلى الحكم(١٤).

والمعروف أن القوانين العُرفية لم توضع دفعة واحدة، بل حدث ذلك بالتدرج خلال مرحلة طويلة، وتبعاً للحاجة. وفي أثناء ذلك الوضع اتجهت الدولة ولا سيما في مجال قانون الأراضي والضرائب إلى أن تأخذ في الاعتبار الأعراف والتقاليد السائدة في كل منطقة، فأعدت قوانين مستقلة لكل لواء (سنجق)، تتفق وظروفه، بدلاً من قانون واحد يطبق على كافة أنحاء الدولة، ثم أدرجت تلك القوانين في صدور دفاتر التحرير (طابو) الخاصة بتلك المنطقة(١٥). كما أن هذه الأسس التي تشكلت على مدى الزمن دُوتت على شكل قوانين عامة خلال فترات حكم السلاطين المختلفة. وتدوين الأسس القانونية من قبل الحكام ووصَعْعها في شكل "قانوننامه" عامة عملية المختلفة.

Halil İnalcık, "Kanunnâme", El<sup>2</sup>, c. IV, s. 562. : أنظر – (۱۲)

Heyd, *Criminal Law*, s. 317-318. : انظر - (۱۲)

Heyd, *Criminal Law*, s. 172. : أنظر - (١٤)

Barkan, "Kanunnâme", s. 193. : أنظر - (١٥)

ظهرت الأول مرة - على ما يبدو - في عهد العثمانيين(١٦). وهناك من ناحية أخرى أسس قانونية في موضوعات بعينها كانت محلاً لعمليات تدوين خاصة، مثل: قانوننامة عبد الرحمن باشا التوقيعي، وقانوننامة على جاوش الصوفيوي، وكتاب "قوانين آل عثمان در خلاصه، مضامين دفتر ديوان" الذي وضعه عيني على افندي، وكتاب "تلخيص البيان في قوانين آل عثمان" الذي وضعه هزار فن حسين افندي. وهذه القانوننامات التي ظهرت إما بشكل رسمي وإما بشكل خاص قد لعبت دوراً هاماً في التطبيق الثابت للقوانين العثمانية. وقد يستغرب البعض لأول وهلة وجود مدونات خاصة كانت لها دور ايجابي في عمل القانون العثماني، ولكننا إذا وضعنا في الاعتبار أن هذه المدونات إنما جَمَعت القوانين الصادرة الرسمية في أشكال مختلفة حول موضوع معين لرأينا أنها لا تختلف كثيراً عن النسخ الرسمية، وأنها ساعدت القضاة في تطبيق الأحكام. والواقع أنه لم يكن هناك مصدر رسمي [مدون] يمكن الرجوع إليه في مجال القضاء الشرعي كما سنرى فيما بعد. وكان القضاة يصدرون أحكامهم استناداً على الكتب المعتبرة في المذهب الحنفي. ويمكننا القول في هذه النقطة أن هناك توازياً بين الأحكام الشرعية والقوانين العرفية. ولكن يصعب اليوم الدفاع عن الرأى القائل بان القانوننامات كلها أو أغلبها كان محصلة لجهود خاصة(١٧). فالمعروف في عهد السلطان الفاتح والسلطان بايزيد الثاني والسلطان سليم الأول والسلطان سليمان القانوني أن هناك قانوننامات رسمية جرى تدوينها. والمطلع على مقدمة "قانوننامة التشكيلات" (تشكيلات قانوننامه سي) التي وضعها ليث زاده في عهد السلطان الفاتح يرى أن صاحبها نظمها وأنشأها تنفيذاً "لفرمان جليل" من السلطان نفسه، ونفهم الصفة الرسمية في القانوننامة من العنوان الذي جاء على شكل "صورة الخط الهمايوني"(١٨). ونرى أيضا في أحد الكتب المعروفة باسم "عدالت نامه" يرجع إلى القرن السادس عشر أن القانوننامة التبي وُضِعَت من قِبَل السلطان سليمان القانوني أرسلت إلى المحاكم في كافة المدن، وأن القضاة كانوا يقومون بتطبيقها (١٩). وفي حكم جاء في مقدمة قانوننامة محفوظة في مكتبة مانيسا الأهلية أشير فيه إلى

أاله أول حاكم مسلم نشر أول قانوننامة دونت على هذا الشكل هـو السلطان محمد الفاتح، أنظر: ,inalcık (١٦) حذكر أن أول حاكم مسلم نشر أول قانوننامة دونت على هذا الشكل هـو السلطان محمد الفاتح، أنظر: ,Kanunnâme", s. 563.

Barkan, "Kanunnâme", s. 187-189. : الراي، أنظر عمر لطفي برقان بحماسة عن هذا الراي، أنظر الراي، أنظر

<sup>&</sup>quot;Kanunnâme-i Âl-i Osmân", *TOEM*, sy. 13-15 eki (1329-1330) s. 9-10; Ahmet Akgündüz, : انظـــــر – (۱۸) *Osmanlı Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri*, İstanbul 1990 c. I, s. 316-317.

<sup>(</sup>١١) – "كتاب العدالة" هذا مؤرخ في أول ربيع الثاني ١٠٠٤ (٤–١٤ نوفمبر ١٥٩٥). أنظر:

Cengiz Uluçay, XVII. Asır'da Saruhan'da Eşkiyalık, İstanbul 1941, s. 163 vd; Halil İnalcık, "Adaletnâmeler", BTTD, c. II, sy. 3-4, s. 104 vd.

أن القانوننامة أرسلت إلى الولايات المختلفة في الأناضول بناءً على طلب القضاة الذين يريدون التعرف على أحكامها(٢٠). ويدلنا ذلك على أن القانوننامات دُونت بصفة رسمية جنباً إلى جنب مع المدونات الخاصة في الدولة العثمانية، وأن هذا الأسلوب كان منتشراً. وعدا ذلك فقد وصلتنا النسخ الرسمية من قانوننامات عهد بايزيد الثاني وعهد سليمان القانوني(٢١).

أما في مسألة وضع السلاطين للقوانين والسبب الذي دعا لجمعها في شكل قانوننامات عامة في ممثالة وضع السلاطين للقوانين والسبب الذي دون قيام المسئولين العسكريين والاداريين المعروفين باسم أهل العُرف (أهلِ عُرف) بتوقيع العقوبات اعتباطياً على الناس، وفرض الضرائب بشكل عشوائي، وجمع الغرامات وغيرها من التصرفات المشابهة، أي لكفالة سيادة القانون. ومما يلفت النظر في حاشية احدى القانوننامات هو الإشارة إلى أن الهدف منها هو انقاذ الناس من تعسف الاداريين(۱۲). كما نرى في نصوص القانوننامات المختلفة إصرارها على الأمر بان يتوخى القضاة وأهل العرف عدم مخالفة القانون(۲۲). فقد جاء في قانون لواء ملاطية المؤرخ في ٧٤ هـ (١٥٥٠م) عبارة: "وعلى أهل العرف أن يتجنبوا تجاوز هذا القانون من بعد. وينص نفس التشريع على ضرورة الرجوع إلى القانون في موضوع الغرامات المالية المقرر تحصيلها من المذنبين، وعدم تجاوز المقادير المحددة فيه (٢٤). وهناك حكم يشبه ذلك في قانوننامة (بوز الوس). وفي قانوننامة لواء حلب المؤرخة في ٨٧٩هـ (٧٥٠م) نراها تأمر بالرجوع إلى القوانين العثمانية في موضوع الجرائم المقترفة، وعدم الإقدام على تحصيل غرامة نقدية ممن القوانين العثمانية في موضوع الجرائم المقترفة، وعدم الإقدام على تحصيل غرامة نقدية ممن عدماناً لسيادة القانون، وأتاحت انتقال صور من القانوننامات للأهالي مقابل ثمن محدد(٢٢).

Tuncer Gökçe, "Osmanlı kanunnameleri ve bir : انظـــــــر:

kanunname sureti hakkında", *TAD*, c. V (1990), s. 217-218. Heyd. *Criminal Law*, s. 172-174; a.mlf, "Kanun ve Şeriat", : أنظر: – (\*\)

Heyd, *Criminal Law*, s. 172-174; a.mlf, "Kanun ve Şeriat", : انظـــر: - ('`) s. 636; Halil İnalcık, "Mahkama",  $El^2$ , c. IV, s. 5.

Heyd, "Kanun ve Şeriat", s. 635. : نظر: (۲۲)

Barkan, *Kanunlar*, s. 117, md. 13. : انظر – (۲۰)

Barkan, Kanurilar, s. 143, md. 15, s. 207, md. 8. - (۱۵)

وأنظر: (Akgündüz, c. II, s.53.) عن حكم احدى القانونناسات التي ترجع الى عهد بايزيد الثاني حول "القضاة الذين لا يعملون بموجب القانون وضرورة منعهم وعرض من لا يمتنعون على جناب السلطان".

Heyd, "Kanun ve Şeriat", s. 635; a.mlf., *Criminal Law*, s. 176-177; : انظـــــر: - ( $^{r_1}$ ) Halil İnalcık, "Kanun",  $El^2$ ,c. IV, s. 561.

وتصادفنا مثل هذه الأحكام في القانوننامات بين الحين والآخر. ونرى القانوننامة المذكورة في "كتاب السياسة" (سياست نامه) الذي أرسله السلطان سليم الأول إلى الأمير سليمان (السلطان فيما بعد) الموجود في مانيسا تأمر باعلان الأهالي بالقانوننامة عن طريق المنادين وتعرفهم بذلك(٢٧). وهناك قانوننامة أخرى طلب فيها اعلان الاهالي في بغداد بها(٢٨). كما تصادفنا فيما يُعرف برسائل العدالة (عدالت نامه) أيضا أحكام مشابهة (٢٩). ولا يستطيع أحد أن ينكر أثر كل ذلك في دعم سيادة القانون في الدولة العثمانية.

وعلى الرغم من استقرار التقاليد في وضع القانوننامات في الدولة العثمانية إلا أن ذلك لم يتحول حتى عهد "التنظيمات الخيرية" إلى حركة تشريعية تستوعب كافة القوانين أو حركة تدوين لها. وهذا الوضع يمكن تبريره بقابلية القانون العرفي للتغير المستمر تبعاً لكل سلطان، وللظروف التشريعية والاجتماعية الطارئة، وربما يعود أيضا إلى أنه لم تكن هناك حاجة عاجلة لعملية تقنين شاملة من هذا النوع بسبب القيام بعمليات تدوين جزئية بين الحين والآخر. كما يمكننا القول إن عدم ظهور حقوقيين بالقدر الكافي يمكنهم ان يلعبوا دوراً من الدرجة الأولى في تحقيق حركة تدوين كهذه بعد القرن الخامس عشر كان هو السبب وراء ذلك.

#### ثالثاً - أسباب ظهور الحقوق العُرفية

يرتبط ظهور القوانين العرفية جنباً إلى جنب مع أحكام الشريعة الاسلامية في الدولة العثمانية بالشكل الذي أخذته أحكام الشريعة، وبالظروف السياسية والادارية والقانونية التي عاشتها الدولة العثمانية.

والجدير بالذكر أن الأمويين حولوا الخلافة بعد الخلفاء الراشدين إلى السلطنة، ومن ثم خلقوا حالة فعلية (de facto) في مجال القانون العام والدستوري بوجه خاص، وقضوا إلى حد بعيد على فرصة الفقهاء المسلمين في ممارسة الاجتهاد العلمي في هذا المجال. وهؤلاء أيضا قد حَولوا المسائل الفقهية إلى المجالات الأخرى التي لها حظ من التطبيق. فكان من نتيجة ذلك أن تطور القانون الشرعي اكثر في بعض مجالات القانون الخاص والقانون العام، بينما لم يبلغ نفس المستوى في مجالات أخرى مثل النظم الأساسية للدولة وتركيبها الاداري. ويمكنا أن نشهد هذا

Enver Ziya Karal, "Yavuz Sultan Selim'in oğlu şehzade Süleyman'a Manisa sancağını: انظر – (۲۲) idare etmesi için gönderdiği siyasetname", *Belleten*, sy. 21-22 (1942), s. 38.

Halil İnalcık, "Suleiman the lawgiver and Ottoman law", AO, c.l, (1969), s. 135. : انظر - (۲۸) ونری عند الایلخانیین و الممالیك تطبیقات مشابهة لذلك (انظر: ص ۱۳۰–۱۳۳).

أ أ انظر مثلاً: .أnalcık, "Adâletnâmeler", s. 108, 111,117 أنظر مثلاً: .أ

الوضع في كتب الفقه التقليدية، إذ تحتوي أقساماً واسعة عن أحكام الزواج والطلاق والميراث والمعاملات الشرعية المختلفة والضرائب الشرعية كالزكاة والعشر، وفي موضوع اقامة الحد والقصاص، بينما لم تقدم تلك الكتب إلا معلومات محدودة حول التنظيم السياسي والاداري للدولة وطريقة عمله. ولعل العامل المؤثر وراء ذلك هو وجود الأوامر والمبادئ العامة في شكل توصيات أكثر من كونها أسساً ملزمة لها تفرعاتها في الكتاب والسنة. كما يمكننا القول إن رجال الدولة الذين يرون أنفسهم الأكثر صلاحية في تنظيم هذا المجال، بما لهم من تجارب وخبرات سياسية وإدارية، لم يميلوا إلى الحلول المقدمة من الفقهاء، والتي قد تحد من تحركهم أو تبقى كثيراً على المستوى النظري، ولعلهم لهذا السبب ايضا لم يرغبوا في ادخال الفقهاء في هذا المجال. ومن ناحية أخرى فإن العثمانيين ورثوا التقاليد الغنية السائدة في اقامة الدولة ونظم الحكم من الدول التركية التي سبقتهم، وهو الأمر الذي لعب دوراً إلى حدٍ معين في تشكل حقوق العامة. وكل هذه العوامل التي عددناها هي التي أدت إلى أن يجري تنظيم هذا المجال عن طريـق قواعد القانون العُرفي التي يمتلك السلطان الحاكم الكلمة فيها بشكل مباشر. وقد استفاد العثمانيون الى حد بعيد – وهم يقومون بذلك – من الارث السياسي والاداري الذي خلفه السلاجقة والإيلخانيون والعباسيون.

والمعروف أن الفقهاء خلال مراحل وضع أحكام الشريعة الاسلامية بذلوا جهوداً علمية ضخمة، ولاسيما أهل الري الذين صاغوا المسائل الفرضية، ثم وضعوا الحلول المناسبة لها، وهو الأمر الذي أثرى الشريعة الاسلامية. وكان من نتيجة ذلك أن انقطعت الحاجة لاجتهادات جديدة خلال مدة معينة. وسواء في هذه الواقعة الحقوقية أو في المراحل التي تلتها فان عدم ظهور فقهاء كبار كما كان في السابق قد اسفر عن قناعة بانعدام الحاجة والامكانيات لاجتهادات جديدة، وذاع القول بان باب الاجتهاد قد أغلق مع انه لم ينقطع قط. وهذا الأمر قد أدى إلى حالة ركود واضحة في مجال التشريع الاسلامي، ورأينا خلال تلك الفترات التي مست الحاجة فيها إلى اجتهادات في مجال التشريع الاسلامي، ورأينا خلال تلك الفترات التي مست الحاجة فيها إلى اجتهادات أن بدأ يظهر نوع من الحقوق يعتمد على العادات والتقاليد العرفية، أو على الأوامر والاحكام التي يصدرها رجال الدولة بقصد سد هذا الفراغ، واضعين في الاعتبار المصلحة السياسية والادارية للبلاد(٣٠).

N. J. Coulson, A History of İslamic Law, Edinburg 1978, s.5. : انظر – (۲۰)

وكان للظروف المالية والعسكرية والإدارية التي عاشتها الدولة العثمانية أن فرضت عليها القيام بوضع التنظيمات القانونية المناسبة لتلك الظروف. فقد كانت هناك على سببل المثال ضرائب شرعية، عُرفت باسم "التكاليف الشرعية" كالزكاة والعشر والخراج والجزية، فلما لم تف تلك الضرائب باحتياجات الدولة اضطرت لفرض ضرائب عرفية (تكاليف عرفيه) جديدة تحت أسماء مختلفة. كذلك فان توزيع الأراضي الزراعية على المزارعين بالشكل الذي يؤدي إلى توحيد الوعاء الضريبي أو دعم عملية تحصيل الضرائب مما يمهد السبيل لظهور ملاك أراضي الوياء ويحول دون تفتيت الملكية الزراعية، وكذلك الحاجة إلى ضمان انتقال تلك الأراضي إلى الأجيال المتعاقبة بنفس الشكل مع مرور الأيام كانت من الأمور التي فرضت على الدولة ان تحققظ بملكية تلك الأراضي لتصبح أراضي ميرية، وتترك لأصحابها حق الانتفاع بها فقط، وتضع لذلك نظاماً بحيث تتم عملية انتقال هذه الأراضي إلى الآخرين (فراغ) وإلى الورثة تحقيقاً للأهداف المنشودة. وكانت الدولة مع انساع رقعتها الجغرافية تواجه صعوبات بين الحين والآخر بدات تتعرض للأزمات المالية اضطرت أثناء ذلك لأن تجعل نظام العقوبات الشاقة، فلما للخدمة على سفن الأسطول الحربي والتجديف فيها عندما مست الحاجة لهؤلاء الأشخاص، ولم نتردد الدولة عن القيام بوضع هذه النظم المناسبة لاحتياجاتها.

وكون الشريعة الاسلامية اعترفت لحاكم الدولة بحق النظر والرأي الى حدما، ولاسيما في المجالات التي لم يجر تنظيمها بشكل مفصل في الكتاب والسنة قد مهد ذلك السبيل لأن يقوم السلاطين العثمانيون على مدى قرون عدة بوضع تنظيمات معينة، ولاسيما في مجال القانون المالي. والمعروف أن الشريعة الاسلامية تركت لحاكم الدولة مهمة تنظيم باب واسع من العقوبات المعروفة باسم عقوبات التعزير والتوبيخ، على عكس عقوبات اقامة الحد والقصاص. فحاكم الدولة هو الذي يقرر في اطار اسس معينة أي الأفعال يُعد جرماً، وما هو العقاب المناسب لها. وكذلك فان حاكم الدولة هو صاحب الرأي في فرض ضرائب جديدة لا تذخل في نطاق الضرائب الشرعية.ومن هنا استخدم السلاطين العثمانيون بشكل منظم الصلاحيات المخولة لهم في كلا المجالين. ويدلنا على ذلك أن قسماً مهماً من القانوننامات العثمانية قد توزع بين التنظيمات الجزائية والمالية. وهذه القانوننامات قد نظر إليها في إطار القانون العُرفي على أنها أشكال من التكوين ظهرت مع إرادات السلاطين وفرماناتهم.

#### رابعاً- العلاقة بين الحقوق الشرعية والحقوق العرفية

إذا وضعنا في الاعتبار أن الدولة العثمانية كانت تعتمد -من حيث الأساس- على أحكام الشريعة الاسلامية، وأن القانون العرفي ظهر مع تعاقب السنين نتيجة لمجموعة من الظروف السياسية والقضائية والادارية التي أشرنا إليها سالفاً فلا بد بانهم بذلوا عنايتهم لعدم تضارب هذا القانون مع أحكام الشرع كشكل من أشكال التنظيم المعقولة، وإلا أدى ذلك إلى التناقض والازدواجية في الحياة القضائية. ولهذا السبب فان القانون الشرعي والقانون العرفي ليسا كيانين منفصلين متناقضين أحدهما للآخر، بل إنهما سارا في إطار معين من الأنسجام. والأهم من ذلك أن القانون العرفي لم يظهر بدعوى ابطال أو تغيير بعض أحكام القانون الشرعي، بل على العكس فان الغرض منه هو وضع أحكام في اطار الصلاحية التي أباحها القانون الشرعي، أو في المجالات التي لم يتعرض لها هذا القانون بالتنظيم.

وقد عني السلاطين العثمانيون عناية خاصة بعدم سن قوانين في المجالات التي وضعت الشريعة حكماً فيها، وحرصوا وهم يفعلون ذلك في المجالات الأخرى على عدم تعارض أحكامهم مع المبادئ العامة التي أقرتها الشريعة الاسلامية. وتدلنا المصدادر التاريخية على أن عثمان مؤسس الدولة العثمانية أثناء فرض أول ضريبة عرفية وهي ضريبة السوق (باج) اعترض على فرضها، بدعوى أنها ليست من أوامر الله، ولم يقبل بذلك إلا بعد أن اقتنع بانها لا تخالف الأسس والمبادئ الشرعية القائمة(٣١). وهناك بعض الروايات التاريخية حول أن شيخ الاسلام كان يتأكد من تطابق القانوننامات مع أحكام الشريعة(٣١)، وهي – على الرغم من رفض بعض الباحثين لها(٣٣) – ليست خارجة عن الاحتمال تماماً. فالمعروف أن قانوننامة الأراضي (أراضى قانوننامه سي) على الرغم من أنها أعدت في فترة متأخرة عن ذلك بكثير جرى إرسالها مرة إلى شيخ الاسلام حتى يدققها قبل أن تقترن بالارادة السلطانية. ويتبين من مضبطة الهيئة التي أعدت القانوننامة أنها أعدتها "بالتشاور مع مقام مشيخة الاسلام وتطبيقاً للمقتضيات الشرعية"، بل ويتبين القانوننامة أنها أعدتها "بالتشاور مع مقام مشيخة الاسلام وتطبيقاً للمقتضيات الشرعية"، بل ويتبين

<sup>(&</sup>quot;١) – أنظر: . 19-20. ("١)

<sup>(</sup>۲۱) – يأتي هامر على رأس القاتلين بهذه الرواية (أنظر:Barkan, "Kanunnâme", s. 190). ويذهب دوسون هو الآخر إلى أن الوزراء كانوا عند ممارسة أعمالهم الرسمية يرجعون أولاً إلى شيخ الاسلام، فاذا حصلوا على الفتوى اللازمة شـرعوا في تتفيذ نلك الأعمال أنظر: D'Ohsson, Tableau Général de L'Empire Ottoman, Paris 1787, c. II, s. 261. ويرى جب ويوون من البلحثين المعاصرين نفس الرأي أنظر:

H.A. R. Gibb - Harold Bowen, *İslamic Society and the West*, London 1969, c. II, s. 85.

Barkan, "Kanunnâme", s. 192; a.mlf., "Türkiye'de din ve devlet işlerinin tarihsel gelişimi", : انظــــــر - ("") *Cumhuriyetin 50. Yıldönümü Semineri*, Ankara 1975, s. 54; Heyd, *Criminal Law*, s. 174.

من مضبطة "مجلس التنظيمات" أنهم لم يكنفوا بذلك فأرسلوها إلى شيخ الاسلام لتدقيقها. "ولما اقتضى الأمر التوفيق بين أحكام" "قانوننامة الأراضي" وأحكام الشرع والتوفيق بين كافة تعبيراتها وبين المصطلحات الشرعية لزم في أول الأمر عرضها على شيخ الاسلام فارسلت للعرض عليه. وبعد اطلاعه عليها كتب مذكرة تحتوي بعض المواد التي رأى من المناسب اضافتها، ثم أعاد القانوننامة ومعها المذكرة، فأدرج ما جاء في المذكرة بالقانوننامة...(٢٤) ". وهذا النهج هو نفسه الذي اتبع في "مجلة الأحكام العدلية"، إذ تتحدث المضبطة التي نظمتها "جمعية المجلة" عن أنهم بعد إعداد مقدمة المجلة والكتاب الأول أرسلوا نسخة منهما إلى شيخ الاسلام، وعلى ضوء "الاخطارات" التي وضعها قاموا باجراء التعديلات الملازمة(٥٥). وحتى ولو قبل إن "المجلة" قانون جرى إعداده في مجال الشريعة الاسلامية، وإن إرساله إلى شيخ الاسلام يُعد منهجاً عادياً فمن العسير ايضاح اسلوب هذا الاجراء بالنسبة لقانوننامة الأراضي التي تعتبر تنظيماً في مجال القانون العرفي تماماً. وهذا الأسلوب يدفع إلى التفكير في وجود تقليد على هذا النصو في العهود القانون العرفي نماماً. وهذا الأسلوب يدفع إلى التفكير في وجود تقليد على هذا النصو في العهود الأولى من أجل القانون العرفي.

وحتى لو انعدم وجود منهج ثابت في هذا الاتجاه فان هناك أمثلة تدفعنا إلى الاعتقاد أنهم كانوا أثثاء وضع المعايير في القانون العرفي يراعون توافقها مع الشريعة الاسلامية. إذ نلاحظ في العديد من الفتاوى المحفوظة في ارشيف سراي طوب قابى، وفي أرشيف رئاسة الوزراء العثماني والتي يُحتمل أنها طُلبت من قِبَل السلطان أو من قِبَل الصدر الأعظم(٣٦) كان يراد فيها التعرف على المبادئ الشرعية التي يمكن تطبيقها على المشاكل القضائية (٣٧). ونرى من ناحية أخرى في قانون لواء حلب المؤرخ في ٩٧٨ه (١٦٧٠م) أنهم حصلوا على الفتوى من (دده خليفه) مدرس مدرسة خسرو باشا في حلب لأجل حل مشكلة الاختلاف في ضريبة العُشْر على أراضي الأوقاف والأراضي الملك في حلب، ثم صدر الفرمان السلطاني على ضوء خلك (٣٨). ويدلنا هذا المثال على أنهم كانوا يعتمدون على الفتاوى عند إعداد القوانين. كما أن هناك فرمانات سلطانية تؤكد على ضرورة أخذ رأي شيخ الاسلام في بعض المسائل

Karakoç Serkiz, *Tahşiyeli Kavanin* İstanbul 1341/1343, c.l, s. 175-176: أنظر المضبطن*ين في* 

<sup>(&</sup>quot;") - أنظر: مجلة الأحكام العدلية، ص ٨.

<sup>&</sup>quot;Kanun ve Şeriat", s.: ويرى هيد أيضاً أن الفتاوى في سراي طوب قابى كان يطلبها السلطان أو الصدر الأعظم (أنظر:.Kanun ve Şeriat", s.)، وليس هناك سبب يمنع وجود نفس الحالة في الفتاوى المحفوظة في أرشيف رئاسة الوزراء العثماني.

TSA, E. 10751, 12079; BOA, HH, nr.17438. A : انظر مثلاً - (٣٧)

Barkan, *Kanunlar*, s. 209. : أنظر - (٢٨)

القضائية (٣٦). وتصادفنا أيضا أمثلة أخرى على الاعتداد بآراء مشايخ الاسلام (٤٠). ويدلنا كل هذا على أن السلاطين العثمانيين كانوا حريصين الى حدما على التوافق مع أحكام الشريعة الاسلامية. وكان النشانجي [أو التوقيعي] الذي يلعب دوراً مهماً في وضع معايير القانون العرفي ويطلق عليه -لهذا السبب- اسم "مفتى القانون" (مفتىء قانون) يجري اختياره لهذه الوظيفة دائماً من بين العلماء الذين درسوا في المدارس [المعاهد الدينية]، وتعلموا أحكام الشريعة الاسلامية، كما كان الديوان الهمايوني يضم عضوين هامين يمثلان أحكام الشريعة، ويلعبان دوراً مهماً في صياغة أحكام القانون العرفي، وهما قاضى عسكر الروملي وقاضى عسكر الأناضول، مما يدلنا على أنهم كانوا يراعون عند إعداد القانون العرفي أن يتوافق مع أحكام الشرع. ويجب علينا ألا ننسى إلى جانب أدوار النشانجي وقاضيي العسكر في الديوان الهمايوني أنه كانت هناك أيضا أدوار مهمة في موضوع التوفيق بين أسس القانون العرفي وأحكام الشريعة، يقوم بها شيخ الاسلام والقضاة والمفتون الذين يُعْرفون جميعاً باسم "أهل الشرع". وكمان مشايخ الاسلام بوجه خاص يعترضون بين الحين والآخر على الأحكام والقوانين التي يُصدرها السلاطين مخالفة للشرع، وعلى سبيل المثال فقد اعترض شيخ الاسلام ابو السعود افندى صراحة على قبول شهادة غير المسلم (المستأمن) الذي ليس من رعايا الدولة العثمانية مع ظهور الامتيازات الأجنبية، وقال يومها: " لا أمر للسلطان فيما يخالف الشرع"(٤١). وهذه الاعتراضات وإن لم تحدث في الحال فقد كان لها أثرها خلال فترة معينة، وأدت إلى تغيير القوانين والأحكام المخالفة للشرع(٤٢). والواقع أن تطبيق القانونين الشرعي والعرفي كانت تتولاه مراجع قضائية واحدة في الدولة العثمانية، وبتعبير آخر لم تكن هناك محاكم خاصة للقانون العرفي، إذ تتولاه المحاكم الشرعية، وهــو الأمـر الذي لعب دوراً ايجابياً في العمل بكلا القانونين في إطار معين من الوحدة (٤٣).

<sup>(</sup>٢٩) - يشير "التلخيص" المؤرخ في ١٢٢٤ (١٨٠٩م) بخصوص الهاربين المطلوب اعدامهم وتصديق السلطان على ذلك إلى ضرورة الحصول على فتوى قبل صدور فرمان السلطان مع خطه الهمايوني؛ ويقول: ... من المناسب أن يكون الفرمان مطابقاً للفتوى، ولا يتناقض معها، وعلى الرئيس أفندي [أي رئيس الكتاب] أن يذهب [إلى المفتى] للاستعلام" (أرشيف رئاسة الوزراء 16763 . HH, nr. 1676).

هناك أمثلة حول الحصول على رأي شيخ الأسلام بين الحين والآخر فيما يتعلق بالامتيازات، أنظرها في: ( $^{1}$ ) - هناك أمثلة حول الحصول على رأي شيخ الأسلام بين الحين والآخر فيما يتعلق بالامتيازات، أنظرها في: (Halil İnalcık, "İmtiyazat"  $E/^2$ , c. III, s. 1179)

Heyd, Criminal Law, s. 191-192. : انظر - (۱۱)

Heyd, *Criminal Law*, s. 148. : انظر - (٤٠)

Bernard Lewis, *Modern Türkiye'nin Doğuşu*, (trc. Metin Kıratlı), Ankara 1970 s. 13. : انظر – (<sup>۱۳</sup>)

ونشهد هذه الوحدة بين القانون الشرعي والقانون العرفي عند ذكرهما معاً باستمرار فيما يوجد بين أيدينا الآن من القانوننامات والغرمانات السلطانية والأحكام التي ترجع إلى القرن السادس عشر. ونرى قانون لواء الكريبوز المؤرخ في ٩٧٧هـ (١٠٦٩م) يحمل عنوان: "في شرح وبيان أنواع الأحداث والبدع المستجدة التي جرى رفعها ودفعها في لواء الكريبوز لأنها تخالف وتغاير الشرع القويم والقانون القديم"(١٤). ويتحدث نفس القانون عن عملية فرض الضرائب في اللواء المذكور، مؤكداً على "رعاية الشريف والقانون المنيف"(٥٤). وفي قانون لواء سريم المؤرخ في ٩٢٥هـ (٥٤٥م) نرى حكماً بعدم تدخل أحد "خلافاً للشرع الشريف ومغايراً للقانون المنيف" في أمور الأشخاص الذين يتصرفون على الجفالك "بمقتضى الشرع والقانون"(١٤). ويتكرر الأمر نفسه في قانون لواء يكى ايل المؤرخ في ١٩٩هـ (١٩٨٣م)، إذ يحظر الاقدام على الأمور التي "تخالف الشرع وتغاير القانون" فيما يتعلق بطائفة الأتراك اليوروك الرحل(٤١). وهناك حكم مُوجَه إلى قضاة ميلان وكول يحمل تاريخ العاشر من ربيع الأول ٧٦هـ (١٠ ديسمبر ١٥٥٩م) يأمر بالفصل في احدى دعاوى الاعتداء على الأراضي عند إعادة النظر في دعوى صدر الحكم بشأنها "بمقتضى الشرع والقانون" أن لا يقع أمر "يخالف الشرع القويم ويغاير القانون القديم"(١٩).

ونرى أيضا في قوانين النظم الخاصة بالقرن السابع عشر أن القانون الشرعي والقانون العرفي يترادفان دائماً. فقد شهدنا ذلك في مواضع مختلفة من قانوننامة عبد الرحمن باشا التوقيعي، فهي عندما تتحدث عن صلاحيات الوزير الأعظم تقول إنه "يستمع إلى كافة القضايا الشرعية والعرفية، وهو نفسه الوكيل المطلق عن جناب السلطان في تتفيذها" وتتحدث عن رؤية الوزير الأعظم في الديوان الهمايوني "لمصالح عباد الله بمقتضى الشرع الشريف والقانون"، وعن قيامه بالعمل نفسه في دواوين العصر (ايكندي ديواني)، وعن قيامه في ديواني الأربعاء والجمعة

Barkan, Kanunlar, s. 341. : انظر - ('')

Barkan, *Kanunlar*, s. 342. : انظر – (۱۹۰۱)

Barkan, *Kanunlar*, s. 309, md. 15 : انظر – (<sup>41</sup>)

هناك حكم مشابه في قانون لواء بوجيغا POJEGA أنظره ص ٣٠٥ مادة ١٠

Barkan, Kanunlar, s. 84, md. 26. : انظر - (۱۷)

<sup>(</sup> د انظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، دفتر المهمة ٣ ، ص ٢١٩

<sup>(</sup>۱۹) - نفسه، تصنیف علی أمیری، قانونی، ۱۵۷.

"بالفصل في الخصومات، وفض النزاعات بمقتضى الشرع والقانون"، وتتحدث القانوننامة عن الوزراء الآخرين في الديوان الهمايوني عندما يتوجهون إلى مكان وفي الطريق "يستمعون إلى دعاوى الناس ويُصدرون الأوامر لرفع الظلم عنهم بمقتضى الشرع والقانون"(٥٠). ونفهم من كلمة "القانون" التي تتضمنها كل هذه الوثائق أنه القانون العُرفي في مجموعه. وتدلنا الأمثلة الواردة على أن الأحكام الشرعية والقوانين العرفية كانت تسير جنباً إلى جنب. وقد أكد ذلك ابن كمال باشا في إحدى فتاواه عندما سئل في أحد الأمور فقال "إنه ليس جائزاً شرعاً، وجرى منعه من قِبَل السلطان"(١٥).

ورغم كل هذا فلا يعني أن الأحكام الشرعية والقوانين العرفية كانت في انسجام تام فيما بينها، أو أن أسس القوانين العرفية كانت تتفق تماماً مع أحكام الشريعة. بل على العكس كان يحدث أن تتعارض تلك الأسس أحياناً مع أحكام الشريعة. فكانوا وهم يضعون تلك القواعد يتظاهرون بمراعاة الشريعة الاسلامية، فيتصرفون وكأنهم حصلوا على الفتوى اللازمة، أو يدعون أحياناً أخرى أنهم يستخدمون احدى الصلاحيات التي أجازتها الشريعة الاسلامية. ومن الصعب الجزم بانهم حرصوا على تلك الرعاية دائما، والمثال على ذلك قانون العقوبات؛ إذ يُلاحَظ أن الظروف السياسية والاجتماعية التي عاشتها الدولة العثمانية فرضت عليها أن ترفع من حد العقوبات العرفية بشكل لا تجيزه الشريعة الاسلامية. وفي عهد السلطان بايزيد الثاني والسلطان سليمان القانوني كان يُطبق قانون للجنايات يقضي بقطع العضو التناسلي لمن اعتدى على العرض، وكي عضو الأنوشة للمرأة التي تزني(آ)، والوضع على الخاروق لبعض على الخارق لبعض عبرة لغيره"(٤٥)، وباعدام الشخص الذي يقتل نفساً، دون انتظار لطلب القصاص من أهل المقتول، بدعوى أن القاتل "ساع بالفساد"(٥٠)، وتلك كلها أمثلة على ذلك. والمعروف عند ثبوت المقتول، بدعوى أن القاتل "ساع بالفساد"(٥٠)، وتلك كلها أمثلة على ذلك. والمعروف عند ثبوت المقتول، بدعوى أن القاتل "ساع بالفساد"(٥٠)، وتلك كلها أمثلة على ذلك. والمعروف عند ثبوت المقتول، بدعوى أن القاتل "ساع بالفساد"(٥٠)، وتلك كلها أمثلة على ذلك. والمعروف عند ثبوت المقتول، بدعوى أن القاتل "ساع بالفساد"(٥٠)، وتلك كلها أمثلة على ذلك. والمعروف عند ثبوت

<sup>&</sup>quot;Osmanlı Kanunnâmeleri" (Tevkiî Abdurrahman Paşa : انظـــر - (°°) Kanunnâmesi), *MTM*, c. I, sy. 3, s. 498-503,508.

Ahmet Mumcu, *Osmanlı Devletinde Siyaseten Katil*, Ankara 1963, s. 42. : انظر (۱۹

Heyd, *Criminal Law*, s. 58-59 md. 10-11; Akgündüz, c. II, s.40-41; c.IV, s.366-367. أنظر: (°۲)

Bernard Lewis, *Modern Türkiye'nin Doğuşu*, (trc. Metin Kıratlı), Ankara 1970 s. 13. : انظر (°۲)

TSA, Evrak, nr. 10751; Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi Kılavuzu; - أنظر أ°ث) İstanbul 1940, C. II, vesika nr. 22; Heyd, Criminal Law, s. 197.

Mumcu, *Siyaseten Katil*, s. 211, belge nr. 3. : أنظر - (°°)

المجرم اعتداء على العرض بالقوة، فكان التنفيذ تعزيراً. ولكن إذا وضعنا في الاعتبار النتائج التي يمكن أن يسفر عنها، وتوافق عقاب ثقيل مثل هذا مع أحكام الشريعة لرأيناه أمراً يمكن أن يكون محلاً للجدال، وخاصة مسألة التوازن بين الجرم والعقاب التي روعيت دائماً في الشريعة الاسلامية. وهذه المآخذ نفسها على الرغم من عدم وجودها بكثرة يمكن أن تقال عن الحكم بالوضع على الخازوق، الذي يطبق كنوع من الحكم بالاعدام. أما عن السرقة من بيت المال، وبصرف النظر عن عدم العقاب بقطع اليد من جانب الأحناف في مثل هذه السرقات بحجة أن فيها شبهة الملك، فإن هذه الجريمة لو اكتملت كان العقاب عليها أهون بكثير. ولا يمكن الدفاع من وجهة نظر الشريعة عن توقيع عقاب أفدح مما هو مقرر في جريمة ارتكبت على جريمة أخرى لم يكتمل ارتكابها. وبالنسبة للقصاص من شخص قتل آخر في السراي فإن الحكم باعدامه دون انتظار طلب قصاص يأتي من أهله افتر اضاً لامكانية هروبه من السراي فهو أمر لا يحقق إلا توافقا شكلياً متعسفاً مع أحكام الشريعة. والواقع أن تغيير بعض مواد القانوننامات نتيجة لزيادة جهود أهل الشرع، ولا سيما بعد القرن السادس عشر، بدعوى أن تلك المواد لا تتفق وأحكام الشريعة(٥٠) إنما يدلنا على وقوع هذه المخالفات بين الحين والآخر.

والملاحظ على امتداد التاريخ العثماني أن أهل الشرع وأهل العرف الذين كانوا في صدام دائم قد تصادموا أيضا في هذه النقطة، وأن الغلبة في هذا الصراع كانت لأهل الشرع ابتداءًا من القرن السادس عشر. ونرى في حكم (مرسوم) مؤرخ في أوائل ذي القعدة ١٠٧ه انه يطلب نزولاً على رغبة أهل الشرع – أن تصدر الأحكام من بعد موافقة للشرع وحده، وليس للشرع والقانون كما كان عليه الحال سابقا، وأن يشار إلى ذلك في الأحكام الصادرة(٥٠). ولكن تجدر الاشارة إلى أن هذا الصراع بين أهل الشرع وأهل العرف إنما هو بين القوة التنفيذية والقوة التشريعية اكثر من كونه بين نظامين قضائيين يستهدف كل منهما توسيع مجال سلطته. فقد حرص أهل العرف دائماً في الدولة العثمانية على أن يقبضوا على القوة التنفيذية والقوة التشريعية في آن واحد، وأرادوا توقيع العقوبات الفادحة على الأشخاص الذين يرونهم مذنبين بغية استتباب في آن واحد، وأرادوا توقيع العقوبات الفادحة على الأشخاص الذين يرونهم مذنبين بغية استتباب الأمن بوجه خاص. وفي مقابل ذلك كان أهل الشرع يسعون لجعل أعمال أهل العرف تقترب من

<sup>(°°) –</sup> يرد في تلك التصحيحات التي يبدو أن النشانجي هو الذي وضعها أن "أمر الشرع معتبر، ولا قانون في ذلك" (أنظر: Heyd, Criminal Law, s. 83,148).

<sup>(°°) -</sup> أنظر أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، دفتر المهمة ١٠٨، ص ٢٩٣، وانظر أيضاً: M. Akif Aydın, İslam Osmanlı Aile Hukuku, s. 64; Heyd, "Kanun ve Şeriat", s. 649.

مستوى الشرع، إذ كان أهل العرف يعلمون أنهم لن يستطيعوا تجريم أحد قط ما لم يثبت جرمه عند القاضي ولهذا كانوا يضغطون على القضاة للحصول على الحجج التي يريدونها، بينما كان أهل الشرع يقاومون ذلك قدر طاقاتهم(٥٠). وهذا الأمر قد ولّد بين الفريقين صراعاً ظل مستمراً على امتداد التاريخ العثماني كله. وفي احدى فتاوى ابي السعود افندي نراه يقول "إذا كان الأمر متعلقاً بالقضايا العرفية فهو لا يخص أهل الشرع"(٥٠)، بينما يقول في فتوى أخرى "إن الذي يتفق مع أهل الغرف ليس عادلاً"(٢٠) وهو قول يدلنا على أثر الصراع الطويل الذي يتستر أحياناً، ويُغلَن أحياناً أخرى.

# خامساً - مجالات استخدام الحقوق الشرعية والحقوق العُرفية

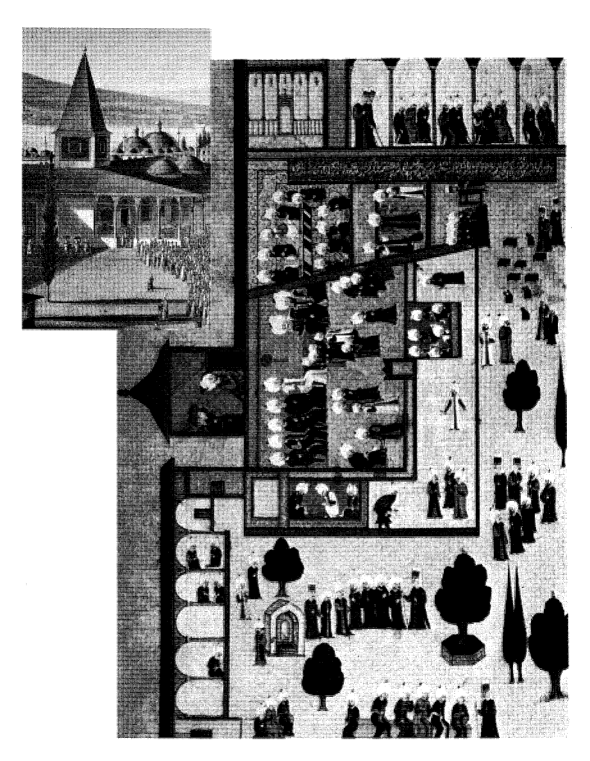
لا يجب أن يتبادر إلى الذهن، ونحن نتحدث عن مجالات الحقوق الشرعية والقانون العرفى، أن هناك نوعين من الحقوق منفصلين أحدهما عن الآخر بحدود قاطعة، وأنهما يتقاسمان المجالات الحقوقية. فالواضح أن أسس الحقوق الشرعية والقانون العرفي كانا يسيران جنباً إلى جنب في كافة المجالات تقريباً، ضمن وحدة الحقوق العثمانية. ولكن الواقع أن الأحكام الشرعية كانت تعنى اكثر بتنظيم شئون الحقوق الخاصة بشكل مفصل، بينما لم يجر تنظيم مجال الحقوق العامة بشكل مفصل بقدر الحقوق الخاصة، والسيما ساحة حقوق التنظيمات الأساسية. وكانت النتيجة أن سيطرت أسس الشريعة في مجالات الأحكام الشخصية والمعاملات بشكل مفصل في الدولية العثمانية، مثل قوانين الأحوال الشخصية والعائلة والميراث والديون والتجارة. ونلاخظ أيضا انهم حتى في هذه المجالات وضعوا القواعد العرفية التي كانوا يشعرون بالحاجة إليها مع مرور الزمن. وتصادفنا تشريعات عرفية ليست بالقليلة في مجال الأحوال الشخصية؛ كما هو الحال في عقد النكاح في المحاكم أو على أيدي رجال الدين باذن من القضاة، وفي قانون الأوقاف؛ كما هو الحال في التشريعات المتعلقة بحق التصرف والانتقال في الأوقاف ذات الاجارتين وذات المقاطعة، وفي التوريث؛ كما هو الحال في تنظيم انتقال أراضي الميري إلى ورثة المتصرفين عليها للاستفادة من كونها أراض تدخل ضمن ملكية الدولة، وذلك خلافاً لأسس علم الفرائض، وكذلك في قانون الأراضي؛ كما هو الحال في تقرير أسس الأراضي الميرية الخاصة بالتصرف عليها ونقل هذا التصرف إلى الآخرين.

Mustafa Akdağ, *Türkiye'nin İktisadi ve İçtimai Tarihi*, İstanbul 1979, c. l, s. 249-251. : انظر – (°^)

Heyd, *Criminal Law*, s. 174. : أنظر - (٥٩)

Friedrich Selle, *Prozessrecht des Jahrunderts im Osmanischen Reich*, Wiesbaden 1962, s. 34.: انظر - (۱۰)

وتجدر الاشارة إلى أن أحكام الشريعة والقانون العرفي كانا يسيران جنباً إلى جنب أيضا في مجالات الفقه العام، مثل التشكيلات الأساسية والإدارة والجزاء وقانون الضرائب. ولكن يجب الاعتراف أيضا بان نصيب القانون العرفي في هذه المجالات أكثر من نصيبه في الفقه الخاص. وقد سعى رجال الدولة العثمانية لتشكيل السقف السياسي الرئيسي في الدولة ووصع اسس بنائها في العاصمة وفي الولايات، ونجحوا في وضع مزيج مركب يناسب العصر والظروف السائدة من خلال التقاليد التي توارثوها من الدول التركية القديمة من ناحية ومن التراث الاسلامي الذي جاءهم من الأمويين والعباسيين والسلاجقة والمماليك من ناحية أخرى. وجروا على نفس النهج في مجال قانون العقوبات، فطبقوا عقوبات الحد الشرعي والقصاص من ناحية، وأقروا من ناحية أخرى صلاحيات التعزير المعترف بها لحكام الدولة فنجحوا من خلال ذلك في وضع قانون عرفي للعقوبات. وتنطبق هذه الحال أيضا على قانون الضرائب، فقد استمروا في جباية الضرائب الشرعية [التكاليف الشرعية] المحدودة العدد، وفرضوا في الوقت نفسه عدداً كبيراً من الضرائب العرفية [التكاليف العرفية] بسبب الحاجة الدائمة إلى موارد مالية جديدة.



108-107- لوحة للديوان الهمايوني من الخارج ومنمنمة له في حالة اجتماعه (h. 1523, y. 19a إمن كتاب "هُنَرتنامه"/ مكتبة متحف سراي طوب قابي المهاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة الم



109 فر مان يتعلق بوقف آياصوفيا

الفصل الثاني المحاكم المثمانية



النظام القانوني (الفقهي) في الدولة العثمانية هو نتاج لتركيب عدلي وُضِعَتْ أسسه الحقوقية في العهود الأولى من عمر الدولة الاسلامية، ثم أخذ ينمو ويتطور على أيام الأمويين والعباسيين والسلاجقة والمماليك. ومن ثم فان هناك تشابها كبيراً بين النظم القانونية العثمانية ونظيراتها في الدول المذكورة. الا أن هذا لا يعني أن الجهاز العدلي عند العثمانيين نسخة مطابقة لما سبقه، لا يشتمل أي نوع من التغيير، بل على العكس، فان النظم القانونية العثمانية كان لها بناء ذو طابع خاص من حيث الوظائف التي كان يقوم بها القضاة، والصلاحيات التي تمتعوا بها، وأسلوب عمل المحاكم، والأسس الحقوقية التي خضعت لها، وكذلك من حيث الشكل الذي تميزت به المؤسسات المحاكم، والادارية كمؤسسة قاضي القضاة، وديوان المظالم والحسبة والشرطة التي كانت موجودة في الدول الاسلامية الأخرى، ومن حيث المؤسسات التي أقيمت بدلاً من تلك. ولهذا السبب يجدر بنا في هذا القسم المخصص لنظام الحقوق العثماني أن نتناول المحاكم بالتفصيل، ومن الضروري ونحن نفعل ذلك أن نتناول المحاكم الشرعية التي هي المرجع القضائي العادي مع أجهزة القضاء الأخرى، كل على حدة.

# أولاً- المحاكم الشرعية

## ١- تكوينها وطريقة عملها

المحاكم الشرعية (مجالس الشرع) هي المرجع الذي تولى حل كافة الخلافات الحقوقية لعدة قرون تمتد من بداية عهد الدولة العثمانية حتى عهد "التنظيمات الخيرية". ويتولى العمل في المحكمة قاض وعدد من الموظفين المعاونين، يزيد أو يقل تبعاً لحجم المنطقة التي توجد فيها المحكمة. وعلى الرغم من إمكانية ايجاد محاكم تضعم أكثر من قاض من الناحية النظرية في القضاء الاسلامي(٢٦)، إذ يصادفنا هذا النوع من المحاكم بشكل محدود في الجانب التطبيقي(٢٢) فقد كان الجاري بوجه عام هو المحاكم ذات القاضي الواحد. غير أن وجود المفتين الذين كان القضاة يستفيدون من آرائهم الفقهية، ووجود الموظفين المعروفين باسم "الشهود أو شهود الحال" الذين يتابعون المحاكمة في المحاكم قد أضفى نوعاً من الثراء المتميز على النظم القانونية الاسلامية ذات القاضى الواحد.

<sup>(</sup>١١) - أنظر مجلة الأحكام العدلية، المادة ١٨٠٢.

وكان للدولة العثمانية -عدا سنوات التأسيس الأولى - نماذج من القضاة على النمط الذي كان لدى الدول الاسلامية الأخرى(٦٣)، وكان تعيينهم لمدة محدودة. وهذه المدة كانت ثلاث سنوات ابتداءاً من القرن السادس عشر، ثم انخفضت إلى عامين، ثم أصبحت عاما واحدا بعد أواخر القرن السابع عشر (٦٤). ومدة القضاء المحددة بعام واحد هي في المحاكم الكبرى التي أطلقوا عليها اسم (مَوْلُويِّت)، وانخفضت مدة تولى المحاكم الصغيرة في الأعوام التالية من عامين إلى عشرين شهر ا(١٥). فقد رأى بعض فقهاء المسلمين بعض المحاذير في أن يعمل القاضي في مكان واحد لمدة طويلة، فهو إن استمر في العمل قاضيا وابتعد عن التدريس فقد يؤثر ذلك عليه سلباً من الناحية العلمية، كما أن عمله في منطقة بعينها لمدة طويلة وتعرفه عن كتب على الاهالي المقيمين فيها قد يؤثر عليه فيحول دون حياده المطلوب فــى إصـدار الأحكـام. وعــلاوة علــى هـذه العوامل يجب علينا أن نذكر أن المناصب القضائية في الدولة العثمانية لم تكن متاحة بالقدر الكافى حتى تستوعب الفقهاء المتخرجين من المدارس العثمانية (٦٦). وكان على القاضي الذي انتهت مدة خدمته في مكان ما [أي المعزول] أن ينتظر في استانبول حتى تشغر وظيفة قضاء جديدة يجرى تعيينه عليها. ولكن من المشكوك فيه أن هذا المنهج كان يضمن للقضاة أثناء مدة انفصالهم عن وظيفة القضاء أن يتجهوا نحو أمور التدريس، أو يضمن لهم البقاء على الحياد إزاء أهالي المنطقة الذين لم يتعرفوا عليهم كثيراً. بل على العكس فان بقاءهم بغير عمل مدة ليست معلومة قد تستمر طويلا دفع بعض القضاة إلى اساءة استعمال السلطة، وتهيئة أمورهم من أجل المدة التي سيقضونها بغير عمل. وفي أوائل القرن السابع عشر كان مقابل القاضى العامل الواحد قدر عشرة من المرشحين للقضاء ينتظرون انتهاء مدته، مما يدلنا إلى أي مدى كان هناك نقص في الوظائف، وإلى أي قدر كانت كثرة عدد القضاة المنتظرين للتعيين(٦٧).

و على الرغم من أن الخليفة يُعد فقيها مجتهدا، ويستطيع بهذه الصفة أن يكون في موضع كبير القضاة، ويمكنه من الناحية النظرية أن يمارس القضاء بنفسه، مما رأيناه أحياناً في الجانب التطبيقي، إلا أن هذا الوضع لم يسفر في تاريخ الفقه الاسلامي عن الجمع بين الادارة والقضاء. صحيح أننا رأينا في صدر الاسلام بعض العمال يجمعون بين القضاء ووظائفهم الأخرى، فقد

Tyan, Organisation, s. 309-311. : أنظر -

انظر: . Inalcık, "Mahkama", s. 3 - أنظرَ: .94-95, s. 94-95, أنظرَ: .156 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, *Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı*, Ankara - أنظر :. D'hsson, c. II, s. 271

Gy. Kaldy Nagy, "Kadı", E<sup>1</sup>?, c. IV, s. 375 أنظر: Gy. Kaldy Nagy, "Kadı", E<sup>1</sup>?, c. IV, s. 375 أنظر: Yaşar Yücel, *Osmanlı Devlet* يتحدث "كتاب مصالح المسلمين ومنافع المؤمنين" عن أمور القضاة تلك، أنظر: *Teşkilatına Dair Kaynakla*r, Ankara 1988, Türkçe metin s. 91-92, orijinal metin s. 1-3.

وجمعوا مثلاً بين القضاء والادارة (٦٨)، إلاَّ أن هذه الامثلة القليلة كانت في العهود الأولى، وإذا نحيناها جانباً، فالصحيح بوجه عام أن القضاء في تاريخ الحقوق الاسلامية قد تشكل مستقلا وبعيداً عن الإدارة. وهذا التطور قد استمر في نفس الاتجاه خلال العصور التالية أيضا، وأصبحت النظم العدلية التي تتشكل من القضاة المعينين من قبل الخليفة مباشرة، أو من قبل رئيس القضاة والذين يقومون بمهمة القضاء مستقلين عن الحكام في مناطقهم ومسئولين مباشرة أمام مركز الدولة ومرتبطين به - واقعة حقوقية تصادفنا دائما في الدول الاسلامية. وهذا النهج نفسه هو الذي جرى تطبيقه في الدولة العثمانية؛ فقد كان القضاة المعينون من قبل قاضي العسكر أو شيخ الاسلام يتولون مهام القضاء مستقلين عن سلطة الحكام في مناطقهم، ولم يحدث أن تدخل الاداريون في أعمال القضاة، أو قاموا هم بمهام تلك الوظيفة. وكمان من أعمال الديوان الذي يترأسه الصدر الأعظم أن يقوم في اجتماعات يومي الجمعة والأربعاء بالنظر في الخلافات الحقوقية، وهذا الأمر وإن بدا مغايراً للقاعدة السابقة فالشيئ المحتمل في هذه الاجتماعات التي تختلف عن المحاكم العادية وتضم عدداً كبيراً من الموظفين أن الدعاوى المعروضة عليه لم تكن تَنْظُر من قِبَل الصدر الاعظم نفسه، ولكن يتولاها أحد القضاة في الديوان. ولعل التأكيد المطلق على وجود قاض مسئول في اجتماعات الديوان الثلاثة هو الأمر الذي يفسر لنا ذلك، إذ كان قاضيا العسكر يشاركان في الاجتماعين الأولين دائما، بينما يشارك قضاة استانبول في اجتماع يوم الأربعاء.

ونتيجة لاستقلال القضاء عن الادارة لم تكن العلاقة بين القضاة وبين أهل العرف من أمثال البكلربكيين وأمراء السناجق علاقة تدرج وظيفي، أو بتعبير آخر، فان القاضي لم يكن مرتبطاً وهو يقوم بمهام وظيفته بهؤلاء الاداريين، وكلا الطرفان موظفون رسميون يعملون متعاونين، ولكن مع استقلال أحدهما عن الآخر. وكانت وظيفة أهل العُرف إحضار المتهمين إلى المحكمة لمحاكمتهم، وتنفيذ الحكم الصادر فيهم. ونتيجة لهذه الاستقلالية كان القاضي إذا شاء التخاطب مع مركز الدولة كاتبه مباشرة، وليس بواسطة الحاكم رئيس أهل العُرف في المنطقة. ويمكننا القول إن نظاماً مثل هذا هو الأكثر انسجاماً مع مبدأ استقلالية القضاء (استقلال محاكم)(١٩). ولا شك أن

Tyan, *Organisation*, s. 127. : نظر - (۱۸)

حضور البكلربكيين وأمراء السناجق في بعض القضايا المتعلقة بموظفي الدولة العسكريين، ثم عدم تدخلهم في عملية المحاكمة(٧٠) إنما يثبت مدى استقلالية القضاة.

### ٢ - وظائف المحاكم الشرعية

تنقسم مهام القضاة إلى قسمين؛ فهم إلى جانب مهام القضاء المعتادة يتولون أيضا العديد من المهام الادارية، فالأمور التي تتولاها المؤسسات التي تشبه كتابة العدل في بعض الدول الاسلامية كان يقوم بها القضاة في الدولة العثمانية. وهذا الأمر هو الذي ضاعف من مهام القضاة وزاد من فعالياتهم.

### أ- الوظائف القضائية

مما لا شك فيه أن أهم وظيفة يضطلع بها القضاة هي وظيفة القضاء التي يقومون بها حكاماً بين الناس. وهذه المهمة تنص عليها براءة تعيين القاضي بعبارات مثل: "وفي أمر الاستماع إلى الدعاوى والفصل فيها لا ينحرف عن جادة الشرع القويم"(١٧) أو "أن يتمسك باجراء أحكام الشرائع النبوية وتتفيذ الأوامر والنواهي الإلهية، ولا يحيد عن الشرع القويم"(٢٧)، فهو مكلف للقيام بهذه الوظيفة داخل حدود المنطقة التي عُين عليها، وخلال المدة المحددة لتلك الوظيفة، فلا تنفذ الأحكام التي أصدرها القاضى خارج نطاق منطقته، أو خارج المدة المحددة لوظيفته.

وكان القضاة مكلفين بالنظر أيضا في القضايا العرفية، وليس في القضايا الشرعية وحدها. فلم نجد في الدولة العثمانية على امتداد تاريخها محكمة خاصة تنظر في القضايا العرفية. والواقع أن هذا النهج يتفق والتقاليد القضائية التي سادت في الدول الاسلامية السابقة. وتدلنا العبارة الواردة في النقش الموجود على المدرسة المرجانية (مرجانيه مدرسه سي) ببغداد التي مر ذكرها آنفاً وتقول: "ديوان لفصل القضايا الشرعية واليرغوجية" على أن القاضي عند الايلخانيين أيضا كان يتولى النظر في كلا النوعين من القضاء. فمن غير المعروف في دولة السلاجقة العظام ودولة سلاجقة الأناضول أنه كان يوجد إلى جانب القضاة حكام آخرون للشرع. وهناك دواوين المظالم التي كانت قائمة في بعض الدول الاسلامية، فهي رغم أنها لم تكن محاكم لتطبيق القوانين

Ronald C. Jennings, "Kadı Court and Legal Procedure in 17th : انظــــــــــر - (۲۰)
C. Ottoman Kayseri", *SI*, XLVIII, s. 162-164.

<sup>&</sup>quot;Osmanlı Kanunnâmeleri", s. 326; Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 86.: انظر – (۲۱)

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 113. : انظر – (۲۲)

العرفية، وكانت مؤسسات مختلفة ذات صلاحيات ومهام خاصة فانها محاكم تقوم بتطبيق الشريعة الاسلامية(٧٣).

وتدلنا الوثائق الحقوقية العثمانية المختلفة وإشاراتها إلى ضرورة التزام القضاة في أحكامهم بما يناسب الشرع والقانون، على أن القضاة كانوا مخولين -كما ذكرنا سابقا- بصلاحية إصدار الأحكام الشرعية والعُرفية على السواء. وفي هذا الإطار فان الأحكام والفرمانات المتعلقة بالحقوق العرفية وكذلك القانوننامات التي هي مجاميع لهذه الأمور كانت ترسل بانتظام إلى القضاة أيضا ويطلب إليهم تطبيقها.

وكانت صلاحيات القضاة ومسئولياتهم في الدولة العثمانية تُخَوّل لهم النظر في القضايا الحقوقية والجزائية، ويمكننا من الاطلاع على دفاتر المحاكم الشرعية أن نرى العديد من النماذج على كلا النوعين من القضاء. أما بعض القضايا الخاصة بموظفي الدولة من فئة العسكريين فكان ينظر فيها قضاة العسكر. وكان بعض القضاة مخصصين للنظر في قضايا من نوع معين، مما يشبه المحاكم المتخصصة؛ فقد كانت محكمة أيوب [في استانبول] من المحاكم التي تخصصت للنظر في موضوع حقوق المياه(٤٧). كما كان يحدث أيضا أن يحظر على المحاكم النظر في بعض الأنواع من القضايا الجزائية والحقوقية. وفي بعض القضايا المتعلقة بالميراث كان الديوان الهمايوني هو المخول بالنظر فيها دون المحاكم المحلية (٥٧). أما في قضايا المستأمنين فكانت محاكم القنصليات التابعين لها هي المخولة بالنظر فيها، وليس المحاكم العثمانية، تطبيقا لمقتضيات الأمتيازات الممنوحة للأجانب(٢١). كما كان الديوان الهمايوني أيضا وليس المحاكم المحلية هو المخول بالنظر في القضايا الجزائية المتعلقة برجال الدين غير المسلمين. أما في القضايا الجزائية المتعلقة برجال الدين غير المسلمين. أما في القضايا الجزائية القضايا الحقوقية الخاصة بغير المسلمين فقد كانت صلاحية الفصل فيها متروكة -كما سنرى فيما القضايا الحقوقية الخاصة بغير المسلمين فقد كانت صلاحية الفصل فيها متروكة -كما سنرى فيما بعد- لمحاكم الطوائف الدينية. وكل هذه النظم المتعلقة بوظائف القضاة إنما نشأت من إمكانية أن

<sup>(</sup>٣٣) – لمزيد من المعلومات أنظر للماوردي الأحكمام السلطانية، بيروت ١٤٠٥/ ١٩٨٥، ص

٩٧ – ١٢٠، والأحكام السلطانية لأبي يعلى الفرا، بيروت ١٤٠٣/ ١٩٨٣، ص ٧٤ –

أنظر: . أنظر: . أnalcık, "Mahkama", El<sup>2</sup>, VI, s. 3

<sup>(&</sup>quot;") - القانون القائل بانه "في حالة ظهور مدعي بحق دين يزيد على ٣٠٠٠ اقجة من شخص آلت تركانه إلى بيت المال فان دعواه لا تنظر حيث كان بل تنظر في استانبول" هو واحد من الأمثلة على الفاء صلاحيات "Osmanlı Kanunnameleri", s. 322; المحالية في قضايا معينية، أنظر: "Kanunname-i Âl-i Osman". s. 70-72.

أنظر: . أنظر: , s. 1180 إا, s. أنظر: أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلام أسلا

نتحدد وظيفة القضاء بعوامل الزمان والمكان وغير هما(٧٧). وهذه الامكانية في التحديد هي التي أتاحت -كما سنرى فيما بعد- نوعاً من التنظيم، مثل تطبيق القاضي لمذهب معين، في منطقة معينة أو منعه من الفصل في قضايا معينة.

وكان الجاري في القضايا الجزائية أن يكون هناك تعاون وثيق بين القضاة وبين أهل العرف، كالبكاربكي والسباهي والصوباشي. وقد لوحظ أن جرائم الإخلال بحقوق الأشخاص كالقصاص والديات كانت تأتى في المقام الأول، ونرى في الجرائم التي يرتبط تعقبها بتقديم شكوي أن المتضرر نفسه أو أحد اقربائه هو الذي يتقدم بالشكوي، وأن الإخلال بحقوق العامة كان هو الأمر الخطير، أما في الجرائم التي لا يرتبط تعقبها بالشكوى كالزنا وغيره فالي جانب المتضررين منه كان أهل العرف المكلفون بحماية النظام العام يتدخلون مباشرة في الأمر، ويقومون بالقبض على المتهم وتقديمه للمحاكمة. ورأينا أيضا بين حين وآخر أن المذنبين من السباهية كانوا يعاقبون دون حكم من القاضي، أو يُخلِّي سبيلهم لقاء قدر معين من المال. ولهذا السبب كانت تصدر كتب القوانين (قانوننامه) وكتب العدالة (عدالت نامه) لتؤكد باستمرار -كما مر سابقاً - على عدم معاقبة أحد أو اطلاق سراحه دون صدور حكم من القاضى. ومن هذه الناحية فان ما ذهب إليه الكاتب (اميل تيان) في أن القضاة كانوا ذوي أدوار محدودة في القضايا الجزائية بوجه عام، أو أن المحاكمات الجزائية كانت خارجة عن نطاق مهامهم، إنما هو رأى لا يعكس الحقيقة، أو على الأقل لا ينطبق على العثمانيين(٧٨). أضف إلى ذلك أن القضاة كانوا على مدى التاريخ العثماني في صراع لا ينقطع مع نزوات أهل العُـرف في معاقبة الناس عشوائياً، وأن ذلك الصراع كان ينتهي بغلبة القضاة أحيانا، وغلبة الآخرين أحيانا أخرى. ويدرك المرء من إصرار كتب العدالة (عدالت نامه) على ذلك الموضوع أن أهل العرف كانوا يتحينون الفرص للاخلال بهذا المبدأ. كما قد نجد أحياناً أن القاضي كان يتخلى عن الفصل في قضايا جزائية معينة على الرغم من صلاحيته لذلك، فيحيل أمرها إلى الديوان الهمايوني ليضمن سلامة النظر فيها، ويلجأ إلى ذلك بوجه خاص عندما يكون المدعى عليه واحداً من الموظفين العموميين الأقوياء في المنطقة، ويرى في ذلك التصرف آمن السبل لإحلال العدالة.

Emile Tyan, "Judicial organization", *Law in the Middle East*, (yay. : انظر ) – (<sup>۲۷</sup>) Majid Khadduri - Herbert J. Liesebny), Washington, D.C. 1955, c. I, s. 273; وأنظر أيضاً مجلة الأحكام العدلية (مادة ١٨٠١).

Tyan, *Organisation*, s. 13, 600-603. : انظر - (۲۸)

وكان من الميسور على كل طرف في شتى المنازعات أن يتوجه إلى المحكمة بنفسه للمطالبة بحقه، أو أن يُوكِّل عنه من يقوم بذلك. وعلى الرغم من أن الفقه العثماني لم يكن يضم وظيفة المحاماة التي تتكفل بمهام مشابهة في الفقه الغربي وذات صفة احترافية تامة إلا أن الوكلاء في الفقه العثماني كانوا يتمتعون بمساحة تطبيق واسعة. فقد كان من الجاري ولا سيما في القضايا التي تكون المرأة طرفاً فيها أن توكل أحداً من ذويها ليتابع القضية في المحكمة. وسواء تابع كل طرف دعواه بنفسه في المحكمة أو وكّل عنه وكيلاً للرجوع إلى القاضي فقد كان الأطراف مجبرين على مراجعة القاضي (قاضى الأرض) في مناطقهم(٩٧).

وعلى الرغم من أن هناك نماذج تصادفنا على أن القرارات التي تصدرها المحاكم كانت موضعاً للرقابة، مثل التمييز أو الاستثناف من قِبَل الخلفاء أنفسهم، أو من قِبَل بعض الدواوين التي هي محاكم عليا، إلا أن القضاء في النظم العدلية الاسلامية قد جرى تنظيمه ليكون من حيث الأساس ذا درجة واحدة.

## ب- الوظائف الأخرى

كان للقضاة -إلى جانب وظائف القضاء- وظائف إدارية عديدة، أو بتعبير آخر كان القاضي داخل الوحدة الإدارية التي يوجد فيها ولا سيما الوحدات الصغيرة إدارياً يقوم بتنفيذ العديد من الأعمال الادارية، والموظف المحلي الذي تخاطبه الدولة بطريق مباشر. ويقوم القاضي -في الوقت نفسه - بمراقبة الأسواق والبضائع التي تبيعها، والأوصاف اللازمة في تلك البضائع، والأسعار التي يضعها لها، ويباشر العديد من الأعمال التي تقوم بها البلديات في الوقت الحاضر. وأكبر من يساعده على تلك الأمور هو الموظف المعروف باسم أغا الاحتساب (احتساب اغاسي) أو المحتسب. ويقوم القضاة أيضا في مناطقهم بالرقابة على إدارة الأوقاف بما يتفق وشروط أو المحتسب. ويتدنون التناب بما يتفق وأحكام القوانين، ويتولون تعيين الأئمة والخطباء والوعاظ وغيرهم، ويتخذون التدابير اللازمة للحيلولة دون التلاعب من المُزوَّرين بعيارات العملة، ويقومون بالتفتيش على الاقطاعات التي يتصرف عليها السباهية وغيرهم (تيمار - زعامت - ويقومون بالتفتيش على الاقطاعات التي يتصرف عليها السباهية وغيرهم اليمار أن يقوم بالأعمال خاص). كما كان من بين مهام القاضي عندما تخرج الجيوش العثمانية للحرب أن يقوم بالأعمال اللوجستية، مثل تأمين المواد التي تحتاجها في منطقته. وأذا أضفنا إلى تلك الوظائف مهام القضاء

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۱</sup>) - ولكن إذا كان متشكياً من القاضي نفسه فان عليه أن يتوجـه إلى قاض يحدده لـه الديوان أو يقوم الديوان بتكليف قاض آخر لاجراء التحقيق. أنظر: ... Akdağ, Celali İsyanları, s. 91

في إقامة الأوقاف، وتنظيم السندات، ووثائق تحرير الرق، والوصايا، وتقسيم التركات، وعقود البيع والايجار، والتوكيلات، والرهون، وعقود النكاح والطلاق، وغير ذلك من سائر الاجراءات الحقوقية والخدمات التي يقوم اليوم بقسم منها كتّاب العدل وموظفو دوائر الزواج والسجلات الاجتماعية لأمكننا أن ندرك مدى تعدد الوظائف التي كان يتولاها القضاة في الدولة العثمانية، ومدى تشعبها بين أمور قضائية وادارية ومدنية وعسكرية وغير ذلك(٨٠). وهم بهذه المهام يجمعون بين شئون القضاء والشئون التنفيذية. غير أن هذا الجمع الذي رأينا نماذجه قبل ذلك في تاريخ القانون، لم يكن في الأشخاص الذين تولوا الوظائف التنفيذية، بل في الاشخاص الذين تولوا القضاء. وهو أمر على درجة كبيرة من الأهمية لتحقيق دولة القانون. واستمر ذلك الوضع حتى عهد التنظيمات الخيرية، وبعد ذلك أحيلت وظائف القضاء الادارية إلى موظفين إداريين، كالولاة والقائم مقامين وغيرهم، ولم يبق للقضاة إلاّ الوظائف القضائية(٨١).

وقد خصص بالقضاة لقاء الأعمال القضائية التي يقومون بها، وكافة الاجراءات الحقوقية التي تجريها المحكمة، رسوم تقررها كتب القوانين (قانوننامه) يدفعها أصحاب القضايا والطلبات، فيواجهون بهذه الرسوم نفقات معيشتهم(٨٢).

#### ٣- معاونو القضاة

كان للقضاة عدد كبير من الموظفين المساعدين، يعاونونهم في القيام بكل هذه الأعمال، قضائية كانت أم إدارية. وسوف نتحدث هنا عن الموظفين المعاونين للقضاة في الأعمال القضائية وحدها، ونذكر وظائفهم بايجاز، تاركين الجانب الآخر من الموظفين الذين يعاونون القضاة في القبض على المتهمين، أو في تنفيذ أحكام القضاة الصادرة ضدهم، مثل البكلربكي والصوباشي والمُحْضِر باشي. كما أننا لن نتحدث عن المفتين الذين يلجأ إليهم القضاة كثيراً وهم يمارسون القضاء للاستفادة من آرائهم وتوجيهاتهم، فقد جعلنا للمفتين قسماً مستقلاً سوف يأتي فيما بعد.

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 109, 138-142; Halit Ongan, Ankara'nın 1 Numaralı Şer'iye : أنظـــــر (^ · ) Sicili, Ankara 1958, s. XXXIV-XXXVIII; Mustafa Akdağ, "Osmanlı müesseseleri hakkında notlar", AÜDTCFD c. XIII/1-2, s. 48 vd.

وقد جاء في براءة [أي مرسوم تعيين ] لأحد القضاة مؤرخة في ٩٥٣هـ/ ١٥٤٦م أن مهمة القاضي هي حل الخلافات الحقوقية وتزويج الصغار وعقد النكاح وتنفيذ الوصايا ونقسيم المواريث وضمان ادارة أموال اليتامى وتعيين الوصـي أو عزلـه عند الضمرورة. أنظر: (Uzuncarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 113).

Osman Nuri, *Mecelle-i Umur-ı Belediyye*, İstanbul 1919, c. l, s. 273. : انظر: (^`)

أnalcık, "Mahkama", s. 4. : للاطلاع على قائمة مقارنة للرسوم التي كانت تجبى في المحاكم في عهود مختلفة أنظر:

أ- النواب: وهم يأتون في مقدمة الموظفين الذين يستعين بهم القضاة عند ممارسة القضاء، ويكون تعيينهم من جانب القضاة أنفسهم، لمدة معينة أو لانجاز عمل معين، ويقومون بوظائفهم في إطار الصلاحيات التي يحددها لهم القضاة. والذين يتولون منهم هذه الوظيفة لايفاء عمل بعينه كانوا يقومون بوجه عام بوظيفة الكشف أو بوظيفة أخرى في المنطقة داخل نطاق صلاحيات المحكمة العاملين فيها. أما الذين يجري تعيينهم نواباً لمدة معينة فكانوا يتولون مهام القضاء وكالة عن القاضي في غيابه، وقد تقصر مدة هذه الوكالة أو تزيد، وكان الغالب عند العثمانيين هو زيادة مدة الوكالة، فكثيراً ما يمتنع القاضي المعين في منطقة بعيدة عن الذهاب إليها، فيظل في استانبول، ويقوم بتعيين نائب عنه للذهاب إليها. كذلك يحدث عندما يحال القاضي إلى التقاعد أن تمنحه الدولة حق الحصول على ربع منطقة تحت اسم (آريه لق) مع القيام بمهمة القضاء فيها، فلا يذهب القاضي، ويرسل إليها من ينوب عنه مع التفاهم بينهما في اقتسام ربع المنطقة المشار اليها. ولعل هذا المسلك هو الذي أدى إلى إضعاف المؤسسة القضائية، وجعل كثيراً من غير الأموال التي كانوا يقدمونها للقاضي.

ب- شهود الحال: وهم نوع آخر من المساعدين للقاضي، كانوا يشاركون في المحاكمة داخل المحكمة بصفة مشاهدين. وهذا النوع من الشهود الذي كان له نظير في الدول الاسلامية الآخرى، ويضم بين الحين والآخر كبار الفقهاء إنما هم مشاهدون للعملية القضائية، وليسوا شهوداً على الخلافات الحقوقية التي تنتقل إلى المحكمة (٨٣). وهؤلاء الشهود الذين يُعرفون أيضا باسم شهود العُدُول أو عُدُول المسلمين كان يجري اختيارهم من كبار أهالي المحكمة، أو في القرار الذي أو ستة أشخاص أو يزيد، ولم يكن من حقهم التدخل في عمل المحكمة، أو في القرار الذي يصدره القاضي بأي شكل، بل كان تأثيرهم على اتخاذ القرار العادل يحدث بشكل غير مباشر، من خلال حضورهم في المحاكمة. وهذا التأثير غير المباشر من شهود الحال وصدور قرار المحكمة من طرف شخص واحد هو القاضي إنما هو أمر وثيق الصلة بالنظرة إلى الاجتهاد في الشريعة الاسلامية من حيث صفته الفردية وأسلوب تطبيقه. ومن هنا فان شهود الحال يختلفون عن هيئة المُحَلِّفين التي توجد في بعض النظم الغربية، وتؤثر بشكل مباشر في قرار القاضي.

<sup>(^</sup>r) - ظهر هذا النوع من الشهادة في القضاء الاسلامي في صدر الاسلام ثم استكمل عملية تحوله الى مؤسسات في القرن الرابع الهجري. وكان هذا النوع من الشهادة آنذاك بمثابة تمرين عملي للقضاة الجدد، كما تطلب الأمر وجود الشروط اللازم توافرها في القاضي لكي يكون شاهداً، أنظر: (Tyan, l'Organisation, s. 248-252).

وقد يحدث من ناحية أخرى مع شهود الحال هؤلاء الذين يجري انتخابهم من كبار القوم في المنطقة أن يستعين بهم القاضى للتشاور معهم في شئون مختلفة.

ونرى أسماء هؤلاء الشهود أسفل قرارات المحكمة في دفاتر السجلات الشرعية. ولاشك أن قيام بعض القضاة القدامي بل وبعض قضاة العسكر بهذه الوظيفة بين الحين والآخر إنما يدلنا على مدى الأهمية التي كانت تحظى بها تلك الوظيفة(١٤). وكان يجري تغيير شهود الحال تبعاً لطبيعة أطراف القضية؛ ففي القضايا التي يكون الانكشارية طرفاً فيها كان يحضر بين شهود الحال واحد أو اثنان من جنود الانكشارية، وفي القضايا التي يكون أحد العلماء طرفاً فيها يحضر شخص أو شخصان من العلماء بين شهود الحال(١٥). ويتضح من ذلك أنه لم يكن هناك منهج موضوع للنقض، وأن الديوان الهمايوني كان يتولى هذه المهمة في الحالات الاستثنائية فقط، ومن ثم فان شهود الحال الذين كان لهم حضور دائم في المحكمة في الدولة العثمانية وفي الدول الاسلامية بوجه عام كانوا يقومون بمهمة رقابية على درجة كبيرة من الأهمية (٢٨).

ج- القسام: وهي وظيفة أخرى من الوظائف الهامة التي كان يقوم بها القضاة، إذ كان يتولى القاضي تقسيم تركات المتوفين على ورثتهم في إطار أحكام الشريعة الاسلامية [الفرائض]. ويقوم بتنفيذ هذه المهمة باسم القاضي الموظف القسام أحد مساعديه. أما مسألة تقسيم تركات الموظفين العموميين فكان يتولاها قسامون من جانب قاضي العسكر، ويتولون هم باسمه تحصيل الرسوم المخصصة له (رسم قِسمت).

والنصيب الذي يحصل عليه القضاة وقضاة العسكر ويمثل نسبة معينة في الألف من مجموع هذه المواريث كان يمثل قدراً مهماً من الدخل الذي يحصلون عليه بوجه عام. ولهذا السبب كان يحدث من حين لآخر أن يقع الخلاف بين القاضي وقاضي العسكر حول صلاحية أيهما في تقسيم تركة أحد المتوفين(٨٧). كما كان يقوم بعض القضاة على فترات معينة بالطواف على الوحدات السكنية في مناطق قضائهم، ويطلبون من ورثة الميت حديثاً تقسيم تركته في حالة عدم مجيء

<sup>(</sup>١^ ) - مثالاً على ذلك أنظر :. Uluçay, s. 184, 208, 251, 263, 276

<sup>(^°) –</sup> أنظر: .Jennings, s. 144

Akdağ, *İçtimai Tarih*, c. I, s. 404-405; İnalcık, "Mahkama", *El* <sup>2</sup>, c. VI, s. 4; İlber Ortaylı : انظ – (^¹) "Osmanlı şehirlerinde mahkeme", *Bülent Nuri Esen Armağanı*, Ankara 1977, s. 250-251, 256.

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 121-125; a. mlf. Osmanlı Devletinde Merkez ve Bahriye : انظــــــــــــ – (^^) Teşkilatı, Ankara 1984, s. 230.

طلب منهم، ويحصلون بذلك على الرسوم المقررة. ولعل هذا الأسلوب من التعسف كان نتيجة لقصر المدة التي يقضيها القاضي في مكان معين.

د- الكتبة: ويمثلون جانباً مهماً من مساعدي القاضي أثناء توليه القضاء؛ فهم يقومون بتسجيل القرارات التي يصدرها في الدفاتر، طبقاً للطريقة المقررة [طريقة الصك]، فهؤلاء المساعدون الذين تمرسوا على كتابة النصوص القانونية مكلفون للقيام بدور هام في كتابة نوع معين من القضايا، وبنفس الطريقة دائماً، حتى يحولوا دون حدوث خلل أو نقص أثناء المحاكمات.

# ثانياً - الديوان الهمايوني

على الرغم من عدم وجود طريقة منظمة للنقص في القضاء عند العثمانيين إلا أن ديوان السلطان [أي الديوان الهمايوني] كان يقوم بمهمة الرقابة على قرارات القضاة بين الحين والآخر، كما لو كان محكمة عليا للنقض. كذلك كانت هناك بعض القضايا والخلافات التي تتجنبها المحاكم العادية؛ فتحيلها إلى الديوان، ويجري النظر فيها داخله باعتباره محكمة من الدرجتين الأولى والأخيرة(٨٨). والواقع أن الديوان الهمايوني أقيم بحيث يسمح تشكيله للقيام بمثل هذه المحاكمات، إذ كان من بين أعضائه قاضي عسكر الروملي وقاضي عسكر الأناضول، وهما من اكثر القضاة صلاحية لذلك. وكانت القاعدة أن يتولى قاضي عسكر الروملي النظر في القضايا، بينما يقوم من الوزير الأعظم(٨٩).

والملاحظ أن الديوان كان يقوم بوظيفة مهمة في محاكماته العادلة، ولا سيما في القضايا الجنائية العرفية، والقضايا التي يكون موظفو الدولة طرفاً فيها. ومن هنا فان الديوان الهمايوني يشبه دواوين المظالم التي رأيناها في الدول الاسلامية الأخرى. وكان محلاً للمراقبة في كل وقت من جانب السلطان، وقام بدور هام لا يمكن إنكاره في تحقيق سيادة القانون في الدولة العثمانية.

وكان من حق كل شخص أن يرجع إلى الديوان الهمايوني، إما بطلب مكتوب وإما بشخصه وإما بتعيين وكيل عنه. كما كان من الممكن إلى جانب ذلك أن يرجع الشخص إلى السلطان نفسه.

<sup>(^^) -</sup> أنظر :..... Halil İnalcık, "Mahkeme", İA, c.VII, 149; Mumcu, Divanı Hümayun, s. 86... أنظر :.... (^^) أنظر الفتوى بذلك في (Selle, s. 61-62). أن إعادة المحاكمة في قضية سبق صدور حكم بشأنها لا تجري إلا باذن صريح من السلطان. أنظر الفتوى بذلك في (Mumcu, Divan-ı Hümayun, s. 92).

<sup>(^^) –</sup> انظر: Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s.100.

ففي أثناء "تشريفة يوم الجمعة" بوجه خاص كان موظفو السراي يقومون بجمع الطلبات والشكاوى من الأهالي المحتشدين على جانبي الطريق الذي يمر السلطان منه، ثم يجري تحويلها من جانبه إلى الديوان لاتخاذ اللازم(٩٠).

وفي المحاكمات التي تجري فيه مع إجراء التحقيق أو بدونه، كان كثيراً ما يقوم الديوان عندما يجد في قرارات القاضي ما يخالف القانون -باعادة الحكم إلى نفس المحكمة، أو إلى محكمة أخرى أحياناً، حتى تجري إعادة المحاكمة مرة ثانية. وكان الديوان أثناء ذلك يُشْعِرُ القضاة برأيه في القضية بين الحين والآخر. أما في الأحوال التي يُصْدرُ فيها الديوان حكمه القاطع فكان يجري تنفيذ الحكم في الحال(٩١). وكان الديوان الهمايوني إلى جانب كل ذلك يبعث بنوع خاص من القضاة (مفتشي المخايف؟) إلى المناطق التي تكثر فيها الشكاوى العدلية حتى يقوموا باجراء التحقيقات اللازمة(٩٢).

## ثالثاً- دواوين الوزير الأعظم

وقد وُجدت إلى جانب الديوان الهمايوني مجموعة أخرى من الدواوين، يترأس الوزير الأعظم اجتماعاتها، وهذه الدواوين كانت تقوم هي الأخرى بمهامها كمحكمة عدلية أو إدارية من حين لآخر. ويأتي في مقدمة تلك الدواوين ديوان الجمعة (جمعه ديواني) الذي كان يشارك فيه عدا الوزير الأعظم قاضيا العسكر، ويعرف أيضا باسم (حضور مرافعه سي)، مما يدلنا على أنه يقوم بوظيفة قضائية هامة في مجالات الحقوق الشرعية والعرفية (٩٣). فكان الوزير الاعظم يستمع للشكاوى في هذا الديوان، أو يدع قاضي عسكر الروملي يستمع إليها إذا رأى ذلك لازماً. وهناك ديوان آخر هام هو "ديوان الاربعاء"، الذي كان يترأسه الوزير الأعظم، ويضم قضاة استانبول وغلطة وأيوب واوسكودار. وهو يشبه ديوان الجمعة، إذ يستمع فيه الوزير الأعظم لشكاوى الأهالي، ويجعل القضاة يستمعون إلى الدعاوى إذا اقتضى الأمر ذلك(٤٤). وفي ديوان الجمعة أحد هذه الدواوين التي لا نعرف الشيء الكثير عن أسلوب عملها كان يجري حل بعض الخلافات

<sup>(&</sup>lt;sup>11</sup>) - أنظر : . Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s. 96-97

<sup>(&#</sup>x27;') - أنظر : . Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s.105-107

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>۲) – أنظر: . Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s.86

<sup>&</sup>quot;Osmanlı Kanunnameleri" (Tevkii Abdurrahman Paşa Kanunnamesi), s. 502; - أنظـــــر: – (۱۲) Uzunçarşılı, *Merkez-Bahriye*, s. 138-140; Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s.147-148.

<sup>&</sup>quot;Osmanlı Kanunnameleri" (Tevkii Abdurrahman Paşa Kanunnamesi), s. 503; أنظـــر: أنظـــر: (¹¹) Uzunçarşılı, *Merkez-Bahriye*, s. 140; Mumcu, *Divan-ı Hümayun*, s.148-149.

الحقوقية التي لا تُنظر في الديوان الهمايوني، أما في ديوان الأربعاء فكان يجري الاستماع للشكاوى والخلافات الحقوقية الخاصة بالأشخاص المقيمين في استانبول.

### رابعا- دواوين قاضي العسكر

ظهر منصب قاضى القضاة لأول مرة عند العباسيين، فلما جاء العثمانيون بدّلوه بمنصب قاضى العسكر (قاضى عسكر) الذي كان موجوداً في أوائل عصر الدولة الاسلامية لتولى مهمة القضاء في الجيش. ويُعنى قضاء العسكر كجهاز إداري بتعيين القضاة، فكان قاضي عسكر الروملي يتولى تعيين القضاة على الروملي وشمال افريقيا والقرم، بينما يقوم قاضي عسكر الأناضول بتعيين القضاة في ولايات الأناضول. غير أن صلاحية قضاة العسكر في تعيين القضاة على مناصب القضاء الكبرى المعروفة باسم (مَوَلُويت) قد تحولت مع مرور الزمن إلى شيخ الاسلام. وكان لقضاة العسكر إلى جانب هذه الوظائف الادارية وظائف أخرى قضائية يقومون بها، فقد تحدثنا قبل ذلك عن الوظائف القضائية التي يقومون بها داخل الديوان الهمايوني، باعتبارهم أعضاء أساسيين فيه، وكانوا عدا ذلك يعقدون الدواوين الخاصة بهم في أماكن اقامتهم أسبوعياً ما عدا الثلاثاء والأربعاء، فينظرون خلال تلك الدواوين في قضايا الموظفين العموميين من الصف العسكري بوجه عام. وتجدر الاشارة إلى أن كلمة "عسكر" في اصطلاح "قاضي العسكر" العثماني لا تعنى -كما يتبادر الى الذهن- أنه "قاضي العساكر" أو "قاضي الجند" الذي كان موجودا في الدول الاسلامية الأخرى، وعلما على قاضى الجيش فيها(٩٥). لأن اصطلاح "العسكر" عند العثمانيين لا يعنى المنسوبين إلى الجيش وحدهم، بل يعنى كافة الموظفين العموميين الذين يتقاضون رواتبهم من خزانة الدولة(٩٦). فكان قضاة العسكر ينظرون في دعاوي من نوع معين لهؤلاء الموظفين من تلك الفئة، كما كانوا يتولون تقسيم تركات الأشخاص الداخلين فيها بواسطة القسّامين. ونصت القوانين على مقدار الرسوم التي يحصل عليها قضاة العسكر، سواء من عملية تقسيم التركات، أو من القضايا الأخرى(٩٧). ولو أن قضاة العسكر كانوا يخرجون إلى الحرب في العصور الأولى من عهد الدولة العثمانية عندما كان السلاطين يقودون الجيوش، فكانوا يتولون مهمة القضاء في الجيش. فلما تخلت الدولة عن مشاركة السلطان بنفسه في الحرب

Barkan, Kanunlar, s. 123. : نظر: ('`) - أنظر

Cl. Huart, "Kazasker", /A, c.Vl, s. 522. قارن – (۱۰)

Akdağ, *İçtimai Tarih*, c. II, s. 79; Halil Sahillioğlu, "Askeri", *DİA*, İstanbul 1991, c. İII, s. 488-489 - أنظر: (11) Uzunçarşılı, *İlmiye Teşkilatı*, s. 125; a. mlf. *Merkez-Bahriye*, s. 240-241.

توقف ايضا خروج قضاة العسكر مع الجيوش، وأصبح يخرج بدلاً منه قاض يعين بشكل خاص، لكل حرب ويُعرف باسم قاضي الجيش (اوردو قاضيسي).

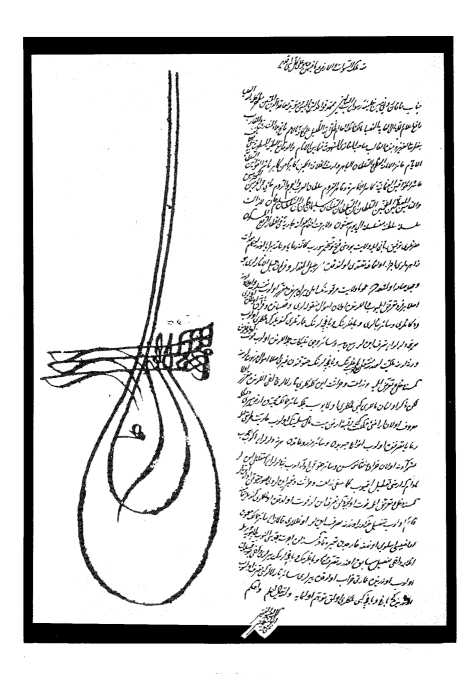
## خامساً- المحاكم الأخرى

كان يوجد في الدولة العثمانية إلى جانب المحاكم الشرعية، والدواوين التي أشرنا إليها فيما سلف دواوين أخرى، يعقدها الوزير الأعظم والوزراء الآخرون، أثناء خروجهم إلى الحرب، في الأماكن التي يمرون بها داخل البلاد؛ فيستمعون فيها إلى قضايا الناس. ومن المحتمل أن الشكاوى الادارية كانت تعرض في تلك الدواوين على الوزير الأعظم أو الوزراء الآخرين، أما المنازعات الحقوقية فكانت تستلزم حضور قاضى تلك المنطقة للاستفادة من أرائه. كما تجدر الاشارة إلى دواوين الباشا (باشا ديوانلري) التي كانت تعقد في الايالات تحت رئاسة البكلربكي، وتقوم ببعض المهام القضائية المحددة. كما كان يقوم الاداريون من أمثال الكتخدا ويكيت باشي والكخيا وغيرهم من رؤساء النقابات الحرفية والمهنية بحل الخلافات الصغيرة التي تتشب بين المنسوبين لتلك الحرف(٩٨). ويمكننا القول إن مشايخ الطرق الصوفية كانوا يضطلعون بنفس الدور. كما نعرف أيضا أن نقيب الأشراف المعين على رأس نقابة الأشراف التي تنظر في شئون السادات والأشراف من آل بيت النبي (ﷺ) كان يتمتع ببعض الصلاحيات القضائية عليهم(٩٩). ومن ناحيــة أخرى كان للدفتر دار (١٠٠) والمحتسب (١٠١) في الأمور المتعلقة بالضبط والربط في الأسواق، ومراقبة الأسعار فيها صلاحيات قضائية معينة في القضايا الادارية والمالية. ولكن الواقع مع كل هذه الدواوين والمحاكم أنها كانت ذات صلاحيات قضائية محددة، أو أنها كانت بصفة حَكَم في الأغلب، لأن المرجع الأساسي في القضاء عند العثمانيين هو المحاكم الشرعية التي يعمل فيها القضاة. فالواقع أن التغيير الأكبر الذي أجراه العثمانيون على النظام القضائي هو التقليل من عدد المراجع القضائية التي وجدت تحت أسماء مختلفة، والحد من صلاحياتها، وجعل القاضى هو المرجع القضائي الاكثر فعالية.

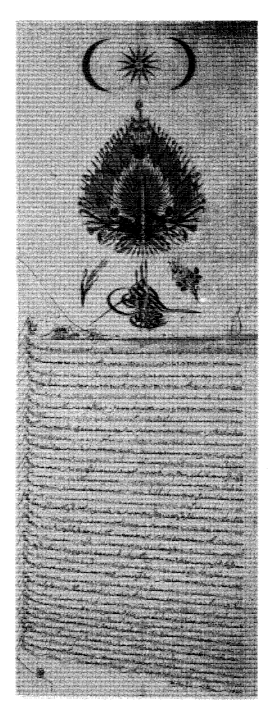
Gibb-Bowen, c. l, s. 278; Mehmet Zeki Pakalın, *Tarih Deyimleri* : أنظر – (<sup>^^</sup>) ve *Terimleri Sözlüğü*, İstanbul 1971, c. II, s. 369-370.

Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 167-168. : أنظر - (١٩٩)

Ziya Kazıcı, *Osmanlılarda İhtisab Müessesesi*, İstanbul 1987 s. 228-231. : أنظر – (```) Mübahat Kütükoğlu, "Defterdar", *DİA*, İstanbul 1994, c. IX, s. 94-96. : انظر: (```)



110- قانوننامة إيالة بودين



111– براءة (مرسوم) كانت تمنح للتجار غير المسلمين تبرز الامتيازات التجارية والقانونية التي كانوا يتمتعون بها

الدُّمالِ الثَّالثُ الدُّهبِ الرسمي



كان القاضي في أوائل عهد الدولة الإسلامية هو الفقيه المجتهد الذي يقوم بنفسه باستنباط الأحكام الشرعية للقضايا المعروضة عليه من مصادر التشريع الاسلامي، ويُصدر الحكم فيها. و لأن النمتع بملكة الاجتهاد كانت هي الشرط الذي لاغني عنه في تعيين القاضى لوظيفة القضاء أنذاك فلم تكن هناك صعوبات تواجههم في ذلك الأمر. ولكن في تلك الآونة التي لم تكن المذاهب الفقهية قد تشكلت فيها بعد، أو كانت في مرحلة التشكل، وكانت عمليات الاجتهاد ماتزال مستقلة، ظهر أنه لا مفر من صدور اجتهادات مختلفة. وهذا الأمر هو الذي كان يتسبب أحياناً في صدور أحكام متباينة في قضايا متشابهة في البلد الواحد، مما كان يضر بوحدة القضاء واستقراره. وقد عَبّر عبد الله بن المقفع (ت ١٤٥هـ/٧٦٢م) الذي عاش في القرن الثاني الهجري عن تلك الحالة في رسالة حَرَّرَها للخليفة العباسي أبي جعفر المنصور، فقال فيها: "سوف يرى أمير المؤمنين بسبب الأحكام المتباينة التي بلغت أعلى درجات التذبذب ما يقع في هاتين البلدتين والبلاد الأخرى في موضوع المال والروح والنكاح. فما يجوز في الحيرة مثلاً ممنوع في الكوفة. ومثل هذه الاختلافات يمكن أن نجدها حتى في الكوفة(١٠٢). فكان ابن المقفع هو أول من طالب رسميا بتدوين التشريعات الاسلامية، حتى يكون حلاً لهذه المشكلات الحقوقية، التي يصعب تفاديها ابان تشكل المذاهب. واجابةً لهذا الطلب شاء الخليفة العباسي المنصور ومن بعده هارون الرشيد أن تُجمع آراءُ الإمام مالك الفقهية في كتاب، على أن يكون هذا الكتاب وبالتالي الاجتهاد المالكي هـو المعتمد في الدولة، غير أن الأمام مالك لم يقبل ذلك، فلم تتحقق تلك المحاولة(١٠٣). غير أن بدايــة ظهور المذاهب الاسلامية في تلك الأونة تقريباً بشكل مستقل عن الدولة، وشيوع مدارس الفقه السنى بوجه خاص في بعض المناطق من العالم الاسلامي، وبالتالي تطبيق آراء مذهب معين في منطقة بعينها، كان عاملاً أزال إلى حد بعيد ذلك التشتت وعدم الاستقرار في التشريعات الاسلامية. ولا شك أن تطور المذاهب في مناطق معينة إنما يرجع من حيث الأساس إلى ترجيح حكام الدول أو قاضي القضاة لمذهب معين، وكثرة تعيينهم لقضاة من هذا المذهب. وتشكل مصــر في هذا الصدد نموذجاً يلفت النظر. وهنا فان المذهب الذي رَجَّحته الدولة الحاكمة وكان موضعا للتنفيذ هو الذي تطور؛ ففي زمن الفاطميين كان المذهب الغالب في البداية هو الشيعي الاسماعيلي

Muhammed Hamîdullah, *İslamın Hukuk İlmine Yardımları*,: انظر -(۱۰۲) (der. Salih Tuğ), İstanbul 1962, s. 123-124.

<sup>(</sup>۱۰۳) - أنظر صبحي المحمصاني، الأوضاع التشريعية في الدول العربية، ماضيها وحاضرها، بيروت ١٩٧٢، ص M. Akif Aydın, "Mecelle'nin Hazırlanışı", OA, c. IX (1989), s. 31-33. وأنظر أيضاً: 1.3-1.3 M. Akif Aydın, "Mecelle'nin Hazırlanışı", OA, c. IX (1989), s. 31-33.

وحده، ثم جاء إلى جانبه فيما بعد مذهب الشيعة الإمامية مع المذهبين المالكي والشافعي، وفي زمن الأيوبيين غلب المذهبان الشافعي والمالكي، أما في زمن المماليك فكان يجري تعيين قضاة من المذاهب الأربعة. ولما جاء العثمانيون جعلوا الصدارة للقضاء الحنفي على قضاة المذاهب الثلاثة الأخرى. وفي النهاية في عهد محمد على باشا فقد أمر بتطبيق المذهب الحنفي وحده دون سائر المذاهب الأخرى(١٠٤). ومن ناحية أخرى كان لجهود المناصرين الاقوياء لبعض المذاهب ونجاحهم اكثر من الآخرين في نشر تعاليم تلك المذاهب أثره الواضح في انتشارها، ونتيجة لذلك انتشر المذهب الحنيفي في الشرق الأوسط والمناطق التي استوطنها الأتراك وفي الهند والشرق الأقصى، بينما انتشر المذهب المالكي في شمال افريقيا والأندلس، وانتشر المذهب الشافعي في الشرقين الأوسط والأقصى، وانتشر المذهب الشافعي في شبه الجزيرة العربية.

وكان ربط القاضي بمذهب معين، أو إلزامه عند التعيين باتباع مذهب بعينه، من الأمور التي أثارت الجدل في الفقه الإسلامي. فالمشرعون الأوائل الذين رأوا في الاجتهاد عنصراً لا يمكن التغاضي عنه في تكوين القضاة لم يستحسنوا تعيين القضاة مع شرط إلزامهم باتباع مذهب معين. واعتبر بعض المشرعين أن تعيين القضاة الذي يتم بشرط الالزام بمذهب معين ليس جائزاً، بينما اعتبر البعض الآخر أن هذا الشرط وحده هو الذي لا يجوز، بينما يجوز التعيين(١٠٠). والخلاصة أن كلا الرأيين لم يقبلا بالزام القاضي بتطبيق مذهب معين. غير أن الفائدة التي يحققها تطبيق مذهب بعينه لأجل ضمان الوحدة والاستقرار في القانون وتناقص فعاليات الاجتهاد مع مرور الزمن من ناحية أخرى والتزام القضاة في الأخذ باراء مذهب بعينه قد ساقت بالضرورة إلى أن تصبح آراء المذهب الواحد في الفتوى والقضاء هي الأساس الذي يؤخذ به، وأن يكون القضاة مخولين به وحده. وكانت الحجة في ذلك أن العلاقة بين القاضي والخليفة تشبه علاقة الوكالة، مؤيها فان وظيفة القاضي يمكن تحديدها بالزمان والمكان وبعض الأمور الأخرى(١٠٠).

<sup>(&#</sup>x27;'') - لمزيد من المعلومات أنظر: شفيق شحاتة، تاريخ حركة التجديد في النظم القانونية في مصر منذ مطلع القرن التاسع عشر، القاهرة ١٩٦١، ص ٤٠-٤٦، وعبد المجيد محمد الحفناوي، تاريخ القانون المصري، القاهرة ١٩٧٣-١٩٧٤، ص ٢٥٠- ما عدها.

<sup>(&#</sup>x27;``) – أنظر: الماوردي، ص ۷۸ والفرا، ص ٦٣-٦٤ والمحمصاني، الأوضاع..، ص ١٦١. ('``) – أنظر: . Ebul Ula Mardin, "Kadı", /Ā, c. VI, s. 43.

وقد عبرت المجلة فيما بعد عن هذا التحديد على النحو التالي: "يتقيد القضاء ويتخصص باستثناء بعض الأمور المتعلقة بالزمان والمكان" (المادة ١٨٠١). ثم تستطرد المادة وهي تقدم الأمثلة فتقول: "وكذلك إذا كان هناك رأي لأحد المجتهدين في هذا الخصوص وصدر أمر سلطاني للعمل بهذا الرأي بناءا على أنه أرفق بالناس وأوفق لمصلحة العصر فليس لقاض أن يعمل برأي مجتهد آخر ينافي رأي هذا المجتهد، وإذا عمل به فليس حكمه نافذا". فالتحديد من ناحية المذهب نظر اليه هو الآخر في هذا الاطار.

وكان للدول التركية بوجه خاص دور مهم في انتشار المذهب الحنفي، فقد كان السلاجقة منذ عهد طغرل بك يختارون القضاة في الغالب من المذهب الحنفي(١٠٧). وكان من النتائج الطبيعية لذلك أن غلب تطبيق المذهب الحنفي في المحاكم خلال تلك الفترة، غير أننا لم نصادف وثيقة تدلنا على صدور الأحكام في تلك الفترة تبعاً للمذهب الحنفي(١٠٨). وهو الأمر الذي ينطبق أيضا على المرحلة الأولى من عهد العثمانيين. فلا توجد اشارة واضحة في براءات [أي مراسيم تعيين] القضاة في تلك الفترة تدل على أنهم أصدروا أحكامهم طبقاً للمذهب الحنفي(١٠٩). ولعل القضاة في تلك الفترة لم يجدوا ما يدعوهم للتصريح بتطبيق هذا المذهب بالذات، لأنهم كانوا في الغالب من فقهاء الحنفية. أضف إلى ذلك أن المذهب الحنفي مع كونه كان الراجح إلى حد بعيد في تلك الفترة، إلا أنه لم يكن هناك تعصب مذهبي في هذا الموضوع بالقدر الذي شهدناه في القرون التالية، ولذا فمن المحتمل أنهم تركوا الباب مفتوحاً لآراء المذاهب الأخرى. وحتى مجىء القرن السادس عشر كان يحدث بين الحين والآخر أن يستعان برأي المذاهب الأخرى في المحاكم العثمانية، مما يدل على صحة الرأي الذي عرضناه، إذ يلاحظ من خلال القيودات التي تصادفنا في سجلات المحاكم الشرعية، في بورصة في القرن الخامس عشر، أن القاضي الحنفي هناك كان يعين النواب من المذهب الشافعي ويطبق الأحكام التي يقدمونها تبعاً لهذا المذهب، ولا سيما في الموضوعات التي يجيب عليها الاجتهاد الشافعي بشكل أفضل في المسائل الفقهية والاجتماعية، مثل امكانية التفريق قضائياً بسبب غياب الزوج دون أن يترك نفقة(١١٠). ومع ذلك فلا يجب ألا ننسى أن هذا التصرف كان محدوداً، وأن أصحاب الدعاوى لم يكن لهم الحق في اختيار المذهب الذي يريدونه من المذاهب الأربعة(١١١).

Mehmet Altan Köymen, "Alp Arslan zamanı Büyük Selçuklu İmparatorluğu dini siyaseti", : أنظـــر ('``) Selçuklu Araştırmaları Dergisi, c. IV, s. 150-152.

<sup>(^\&#</sup>x27;^\) – لا توجد في براءات القضاة [مرسوم تعيينهم] الموجودة في أيدينـا مـا يشـيُر إلـي أنهم سـوف يعملـون بُمقتضـي اجتهادات المذهب الحنفي، أنظر:

Osman Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, Ankara 1988, s. 46-56.

(۱۰۹) لا نرى في إحدى براءات القضاة المؤرخة في ٨٨٤هـ (١٤٧٩م) والخاصة بعهد السلطان محمد الفاتح إلا حديثاً عن اتباع 
Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 114-115.

Halil Sahillioğlu, "Bursa kadı sicillerinde iç ve dış demeler aracı olarak 'kitâbü'l-kâdî' ve : انظـــــر اننا süfteceler", *Tükiye İktisat Tarihi Semineri,* Ankara 1975, s. 123; Aydın, *Osmanlı Aile Hukuku*, s. 72,115-117.

أدانا - قــارن : أماماد ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمانا ألمان

وها هي إحدى الفتاوى لأبي السعود أفندى تدلنا على أن القضاة كان محظوراً عليهم أن يصدروا أحكاماً تعتمد على آراء مذهب يخالف مذهب المدعى عليه؛ ونص الفتوى: "إذا توفي زيد الجنفي أثناء غيابه وقام داننوه الشافعية أثناء غياب جملة ورثته باثبات الدين وقام القاضي الحنفي بتنفيذ ذلك فهل يكون مقبولاً؟ الجواب: لا؛ فقد مُنع القضاة في الممالك المحروسة

والمعروف أن هذا التصرف استمر حتى القرن السادس عشر، ثم بدأ التصريح في براءات القضاة والمفتين منذ أواسط هذا القرن بان القضاء والفتوى سوف يجريان على أسس المذهب الحنفي (١١٢). ويُفهم من ذلك أن التسامح الذي ظهر تجاه المذاهب السنية الأخرى حتى القرن السادس عشر قد انتهى عند ذلك التاريخ(١١٣). وكذلك في الأحوال التي تختلف فيها الآراء داخل المذهب الحنفي نفسه، كان القضاة مكلفين -حسبما تشير إليه البراءات- بالحكم اعتماداً على أصح تلك الأراء(١١٤). وعلى الرغم من كل ذلك كان في وسع القاضي أن يحكم اعتماداً على رأي يخرج عن الرأي الخالب في المذهب الحنفي، أو أن يعتمد على اجتهاد مقبول من المذاهب الأخرى، ولكن عليه أن يحصل من السلطان على إذن صريح بذلك(١١٥).

وهذا التطبيق الصارم للمذهب الحنفي كان جارياً في الأناضول والروملي، وهو ما يُفهم من قول ابي السعود أفندي حول اعتناق المذهب الشافعي (التشفع) بانه "لا يجري في ديار الروم". وكان يجري في المناطق التي ينتسب قسم كبير من أهاليها لمذاهب أخرى غير المذهب الحنفي مثل مكة والمدينة وحلب والقدس والقاهرة تعيين قاض حنفي وعدد من النواب تحت رئاسته من المذاهب الأخرى، وبذلك يمكن للمنتسبين لتلك المذاهب أن يجدوا الامكانية لحل خلافاتهم الفقهية

(Hitzi Efendi, *Kanunname-i Cedid*, I.U. Hukuk Fakultesi Kutuphanesi, vr. 49b-50a; "Osmanli Kanunnâmeleri", s. 326-327; Uzunçarşılı, *İlmiye Teşkilatı*, s. 85-86,112-113).

من اصدار احكام تخالف مذهب المدعى عليه، فالحكم باطل وتنفيذه باطل" .Ebusuûd, "Maruzat", MTM, sy. 2, s

<sup>(</sup>۱۱۲) - تتكرر العبارة التالية في كمل براءات القضاة تقريباً بعد هذا القرن، وهي: .. وعليه [أي القاضي] أن يبحث المسائل المختلف فيها من قبل أنمة الحنفية فيتحرى أصح الأقوال ويعمل بمقتضاها...". (Hıfzı Efendi, Kanunname-i Cedid, İ.Ü. Hukuk Fakültesi Kütüphanesi, vr. 49b-50a; "Osmanlı

<sup>(</sup>۱۱۳) - يفهم بوضوح من فتاوى أبي السعود أفندي أنه كان هناك سماح لفترة للمذاهب الأخرى ولكن جرى المنع بعد ذلك. وهناك فتويان وردتا في أحد مجاميع الفتاوى متر ادفتين وكلتاهما مثال على ذلك: "المسألة: عندما عجزت هند التي اختفى زوجها عن مواجهة نفقات معيشتها فتشفعت وطلقها القاضي الشافعي ثم تزوجت برجل آخر، واذا ظهر بعد ذلك زيد فهل يحق له أن يسترد زوجته؟ الجواب: لا، أحمد.

جواب آخر: لقد صدر أمر سلطاني بالمنع يحظر فيه مسألة النشفع في ديار السروم. أبو السعود" (Şüyhulislam Ebussuud Efendi Fetvaları İşığında 16. Asır Türk Hayatı, İstanbul 1972, s. 44 ويوجد نفس السؤال وإجابة أبي السعود افندي وحدها عليه في "معروضاته" (ص ٣٤٠-٣٤١). كما نشهد في "المعروضات" عبارة في فتوى أخرى تقول: "العمل بقول الشافعية في هذه الديار ممنوع" (٣٤١).

<sup>(</sup>١١٤) - الْمَسْأَلَةُ: القَاضَى الذي تتَصُ براءته على أن يعمل بأصح الأقوال هل يكون حكمه نافذاً إذا عمل بقول ضعيف؟ الجواب: إذا كان ضعيفاً جداً فلا يجوز. (Ebussuûd Efendi, s. 344; Selle, s. 17).

<sup>(</sup>۱۱۵) - هناك فتويان تشيران إلى ذلك: 'المسألة: إذا كان زيد مجنوناً فهل يكون القاضي قادراً شرعاً على التفريق بينه وبين زوجته هند؟ الجواب: إذا كان القاضي مأموراً باتباع قول الامام محمد [بن الحسن صاحب أبي حنيفة] فهو ممكن وإلاً فلا (ابو السعود، ص ٣٤٠)." المسألة: إذا زوجت هند نفسها إلى زيد دون أن تعلم انه مجزوم ثم إذا علمت ذلك ولم ترض به فهل تستطيع مطالبة القاضي بتطليقها منه؟ الجواب: لا، إلا إذا أذن للقاضي أن يعمل بقول الامام محمد" (Fetâvâ, İstanbul 1272, c.l, s. 91 هو عدم السماح بالتطليق ومن ثم فلا يستطيع القاضي الحكم بالطلاق ما لم يكن هناك جواز صريح.

تبعاً لما أقرته مذاهبهم(١١٦). واستمر ذلك النهج في مصر حتى القرن التاسع عشر، وفي زمن محمد علي باشا تخلت الدولة عام ١٨٠٥م عن تعيين قضاة (نواب) من المذاهب الأخرى، وعن تلك الاجتهادات المذهبية، ولم يسمح إلا بتطبيق المذهب الحنفي وحده، كما هو الحال في الأناضول والروملي(١١٧). وانطبق ذلك الوضع على المفتين أيضا؛ إذ كان يجري تعيينهم من المذاهب الأربعة، لاصدار الفتاوى على مذاهبهم في المناطق التي يجري تعيين قضاتها من المذاهب الأخرى(١١٨).

واستمر هذا النهج حتى أوائل القرن العشرين، ولا يمكن التهوين من أهمية البقاء على مذهب واحد في الفترات التي توقفت فيها أعمال التشريع الرسمية في مجال الفقه الإسلامي، أو التهوين من أهمية تطبيق اجتهادات ذلك المذهب وحده في المحاكم من ناحية الاستقرار والتوحيد القضائي. غير أن تطبيق هذا النهج بشكل صارم وعدم اللجوء إلى الاستفادة من المذاهب الأخرى عند الحاجة كان له محذور آخر؛ إذ أدى إلى تشدد القوانين والعجز عن الوفاء بالاحتياجات الاجتماعية. كما كان يحدث بين الحين والآخر أن تتعسر القوانين في سبيل البقاء على مذهب واحد. والمثال على ذلك ما كان يجري في الزيجات التي تتم بالإكراه في حالات تهريب الفتاة أو غير ذلك من الأمور المشابهة، فبدلاً من الاستفادة من آراء المذاهب الأخرى لحل المشكلة الاجتماعية والفقهية الناجمة عن جوازها في المذهب الحنفي، وبدلاً من الاعلان عن بطلان هذا النكاح من البداية كانوا يجبرون الزوج على تطليق زوجته. فقد نصت قانوننامة العقوبات على أن الذي يغتصب فتاة أو سيدة ويعقد عليها النكاح جبراً عليهم أن يطلقوها منه بالقوة ويقوموا

<sup>(</sup>١١٠) - ذهبت بعض المصادر إلى أن العثمانيين لم يطبقوا في البلدان العربية إلا مذهباً واحداً هو المذهب الحنفي، فلم يسمحوا بتطبيق المذاهب الأخرى (أنظر مثلاً: المحمصاني، ص ١٦٠-١٦٣). والحق أن كلام الباحث اللبناني ليس واضحاً ويتناقض بعضه مع بعض. وليس لنا أن نوافقه على رأيه؛ فالمعروف أن القاضي الحنفي في مكة كان يعمل إلى جانبه قضاة المذاهب المنظورة في المئلاثة الأخرى. وهناك حكم بتاريخ ١٢ صفر ٩٧٣ (٥١٥م) موجه إلى قاضي مكة يامره بتسجيل القضايا المنظورة في المحاكم المالكية والشافعية والحنبلية في سجل ثم يقوم بتسليمه كل ثلاثة شهور إلى محكمة الحنفية (المحكمة الكبرى) (أنظر الشيف رفاسة الوزراء العثماني، دفتر مهمة مصر رقم ٥، ص ٩١، حكم رقم ٢١١). وهناك فرمان صورخ في أواخر ذي القعدة ٥٩٥ه (١٠٤٨). و مناف مراد النائب الشافعي لقاضي القعدة ٥٩٥ه (١٠٤٨) تم ارساله إلى قاضي عسكر الأناضول يتحدث عن حكم بالطلاق أصدره النائب الشافعي لقاضي حلب تبعاً لمذهبه هو (أنظر ارشيف رئاسة الوزراء، تصنيف فكته (٨. DVN 350). كما يتبين من فرمان مؤرخ في رجب حالم المالكي. ويُقهم من حكم مؤرخ في ١٩٥١ (Halii İnalcık "Mahkama", s. عنوا في ديار بكر قاضياً شافعياً (أنظر "Mahkama", s. ).

<sup>(</sup>١١٧) – أنظر: شحاته، ص ٤٥ والحفناوي، ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>۱۱۸) – أنظر: D'Ohsson, c. II, s.284; Uzuçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s.174 ) – أنظر: وحول تعيين مفتي شافعي في المدينة المنورة أنظر: أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، دفاتر مهمة مصر، رقم ٥ ص ٢٠١ مكم رقم ٥٩٨.

بتأديبه"(١١٩). و لا شك أن هذا الحل أمر يثير الجدل. في حين أن قانون علاء الدولة بك الذي جرى تطبيقه مدة في منطقة معينة من أراضي العثمانيين كان ينص على أن النكاح الذي يُعقد بالإكراه يكون فاسداً على طريق آراء المذاهب الأخرى بدلاً من انهائه بالقوة، وتَحَمل المشاكل الفقهية والاجتماعية الناشئة عن ذلك، "فاذا جر الفتاة فأخذها وعقد عليها بعد ذلك فان نكاحه فاسد، ويلزم تعزيره"(١٢٠). غير أن زيادة التعصب للمذهب أغلقت الباب تماماً على الاستفادة من آراء المذاهب الأخرى، واستمر الأمر على ذلك سنوات طويلة. وفي "المجلة" نفسها التي أعدت بعد عهد التنظيمات لم تجر الاستفادة من المذاهب الأخرى. فقيد حالت الظروف السياسية والحقوقية في ذلك العهد دون "جمعية المجلة" ورئيسها احمد جودت باشا أن يخطو مثل هذه الخطوة الراديكالية (١٢١).

ولم تتحقق هذه الخطوة إلا في مطلع القرن العشرين، في ظروف لم تكن مواتية على الاطلاق. فقد فرض التغيير الاجتماعي والثقافي آنذاك والضرورات التي نشأت عن اندلاع حـرب البلقان حاجة الى توسيع امكانيات التفريق بالاستفادة من المذاهب الأخرى، إلى أن صدرت الارادة السنية في النهاية بتاريخ الثالث والعشرين من ربيع الثاني ١٣٣٤ (٥ مارس ١٩١٦م) لتعترف للزوجة بحق الطلاق من زوجها الذي غاب ولم يترك لها نفقة، وذلك خروجا على اجتهادات المذهب الحنفي، وبهذه الارادة السنية التي صدرت بالاستفادة من اجتهادات المذهب الحنبلى أتيحت الفرصة للاستعانة بالمذاهب الأخرى لأول مرة بعد مدة تزيد على ثلاثة قرون(۱۲۲).

أما "مرسوم قانون العائلة" (حقوق عائله قرارنامه سي) الذي أعد عام ١٩١٧ بعد مدة قصيرة من صدور تلك الارادة السنية فقد خطأ خطوة راديكالية واسعة في هذا المجال، متبعا أسلوبا تلفيقيا (eclectic) واستفاد في كثير من أحكامه من المذاهب الأخرى. ولكبي يمكن للمرسوم التشريعي بهذه الوسيلة ان يكون قادراً على إعداد قانون للعائلة يلبى الاحتياجات القانونية والاجتماعية فقد جرت الاستعانة بالامكانات الفقهية العديدة في المذاهب الأخرى غير الموجودة في المذهب الحنفي(١٢٣). وكان هذا المرسوم التشريعي هو القانون الذي هيأ السبيل للاستفادة من

Heyd, *Criminal Law*, s. 60. : انظر – (۱۱۹)

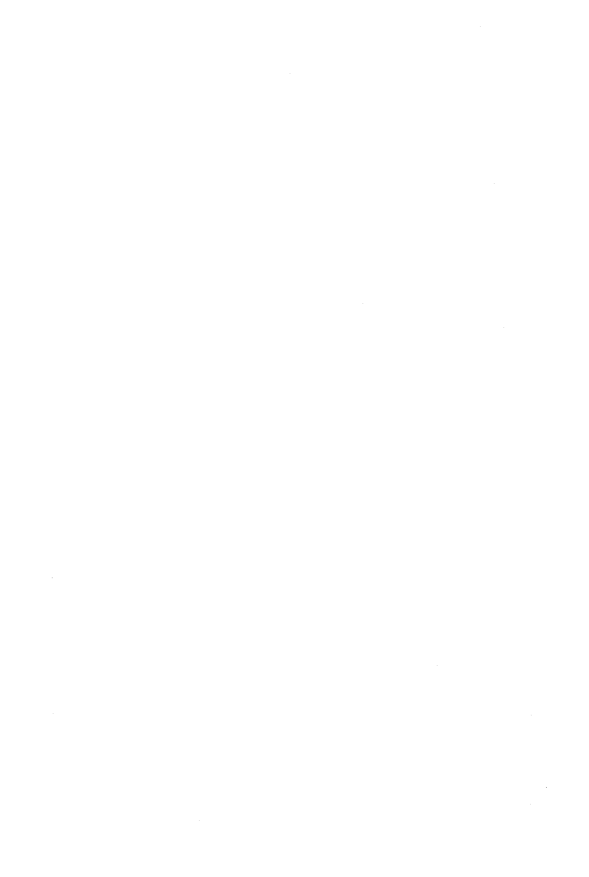
Barkan, *Kanunlar*, s. 121, md. 16 : انظر – (۱۲۰)

كما يوجد نفس الحكم في قانوننامة بوز أرق Bozok، أنظر: (س ١٦٥، مادة ١٦٠) M. Akif Aydın, "Bir hukukçu olarak Ahmed Cevdet Paşa", - أنظـــر: ("Akif Aydın, "Bir hukukçu olarak Ahmed Cevdet المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابعة المتابع Ahmed Cevdet Pasa Semineri, Istanbul 1986, s. 34-35.

Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 146-148 : المزيد من المعلومات أنظر - (١٢٣) - المزيد من المعلومات أنظر

Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 209-210 : أنظر أنظر أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المعلوم المع

المذاهب الأخرى لأول مرة في تاريخ القضاء الاسلامي، وكان مثالاً يحتذى للكثير من قوانين العائلة التي أعدت في الدول الاسلامية الأخرى بعد ذلك. والواقع أن عدم الإستفادة - لقرون طويلة - من الآراء والمذاهب الأخرى في القضاء العثماني، والبدء في استغلال هذا الامكان قبل مدة قصيرة على انهيار الدولة العثمانية قد ترك أثره على مسيرة تطور القضاء العثماني لفترة تقرب من ستة قرون، كما أثر أيضا بالسلب على المسيرة العامة للقانون التركي بعد ذلك.



المُمل الرابع المُتَّوى وعلاقتِّما بِالنَّمُاء



الفتوى هي الاجابة التي تقدم حول مسألة من المسائل الدينية والقضائية، وهي تحتل مكاناً بارزاً في صياغة الأحكام الاسلامية والقوانين العثمانية. فالفتوى هي انعكاس لمبدأ الشورى الذي يوصى به أساساً في الفقه في مجال الحقوق، ومن ثم كان مجال استخدام الفتوى واسعاً منذ العهود الأولى للاسلام. وكانت الهيئة التي شكّلها الخليفة عمر بن الخطاب من سبعة فقهاء في المدينة المنورة مرجعاً يلجأ إليه الناس بحرية تامة بما فيهم قاضي المدينة لحل مشاكلهم الفقهية (١٢٤). بل ونعرف أن الخليفة منع هذه الهيئة من الخروج خارج المدينة حتى يستفيد الناس من آرائها الفقهية، كما نعرف أيضا أن قاضي الكوفة ويدعى شُريَّح كان يصطحب مجموعة من الفقهاء للاستفادة من فتاو اهم أثناء المحاكمة (١٢٥). وفي عهود نشوء الفقه الاسلامي كان كل فقيه مجتهد مرجعاً الفتوى يلجأ إليه الناس متى شاءوا. ولم يكن الافتاء وظيفة تستدعي التعيين من سلطة مركزية، كما هو الحال في وظائف القضاة، بل كان التضلع في الفقه كافياً لذلك، ولهذا كان مركزية، كما هو الحال في وظائف القضاة، بل كان التضلع في الفقه كافياً لذلك، ولهذا كان هؤلاء العلماء أو الفتاوى التي أصدرها المفتون الذين رأينا تعيينهم رسميا بعد تاريخ معين فقد كانت دائماً ذات أهمية كبيرة في إقرار تطبيق الفقه الإسلامي على الرغم من أنها لم تكن ملزمة للقضاة. ويمكننا أن ندرك مدى أهميتها على امتداد تاريخ التشريع الاسلامي من كثرة مجاميع الفتاوى الموجودة في كل مذهب.

ونستطيع القول إن الفتاوى أشرت من وجهين في تطبيق الفقه؛ فقد كان من الواضح أن القضاة الذين لا يحوزون صفة الفقيه المجتهد يحتاجون إلى المفتي الذي يساعدهم بين الحين والآخر في ايجاد الأسس الشرعية للقضايا المعروضة عليهم، فالمفتون بهذا الوجه كانوا يعاونون القضاة. ومن ناحية أخرى فان وجود الفقهاء الذين يرجع الناس إليهم دائما للاستفادة من آرائهم في المسائل الدينية والشرعية كان أمراً ساعد على حل مشاكل كثيرة، وحال دون انتقالها إلى المحاكم.

وبالنظر لكل هذه الفوائد كانت السلطة المركزية تقوم - إلى جانب تعيين القضاة - بتعيين المفتين في الولايات والسناجق والأقضية داخل أراضي الدولة العثمانية. وكما أشرنا سابقاً فان هذه الفتاوى إلى جانب أنها تساعد القاضي في تحديد القواعد والأحكام الفقهية اللازمة للقضايا

Hamidullah, *Hukuk ilmi*, s. 121 : انظر – (۱۲۶)

<sup>(</sup>۱۲۵) – أنظر: Atar, s. 122

كانت أيضا تساعده في التعرف على أصبح الأقوال السائدة في الأحوال التي تختلف فيها الآراء في المذهب الحنفي نفسه. ولهذا السبب كانت تطلب الفتاوى أحياناً من القاضى نفسه (١٢٦).

كما كان يحدث أيضا أن يُبْرِزَ أحدُ الأطراف في دعوى منظورة أمام المحكمة فتوى حصل عليها لتدعيم موقفه، وتصادفنا أحكام عديدة في دفاتر السجلات الشرعية صدرت استناداً إلى فتوى قدمها أحد الأطراف للمحكمة(١٢٧). وهذا الأمر يدلنا على أن القضاة كانوا يقعون تحت تأثير الفتاوى المقدمة إليهم من الآخرين، أو الفتاوى التي يستصدرونها هم أنفسهم. والواقع أن عدم إلزام الفتوى للقاضي لا يعني أنه قادر على رفضها مهما كانت؛ فلا يحدث ذلك إلا إذا كانت في يده حجج قوية على ذلك الرفض، وإلا فان المدعي قد يلجأ إلى المحكمة الأعلى وهي الديوان الهمايوني، ويصبح القاضي عندئذ في موقف حرج، موقف القاضي الرافض للفتوى بغير مبرر (١٢٨). ونلاحظ في هذا الصدد أن الفتاوى الصادرة عن شيخ الاسلام بوجه خاص كانت ذات مكانة خاصة(١٢٩).

وكان تحول الفتوى إلى صفة الإلزام للقضاة يتأتى من الأمر الصادر عن السلطان بتطبيق رأي شرعي معين، أي بتطبيق فتوى معينة، مما يعني إلزامهم ببعض الأمور، ويكونون مجبرين على تطبيقها بعينها. وكان شيخ الاسلام يتمتع بحق عرض مثل هذه الفتاوى على السلطان مباشرة، ودون وساطة من الصدر الأعظم، وبحق تطبيقها في المحاكم إجبارياً. وعلى هذا كان شيوخ الاسلام أصحاب تأثير واضح ومباشر على تطبيق التشريعات العثمانية. ويتضح ذلك من مجموعة الفتاوى التي أصدرها أبو السعود أفندي، وجمعها تحت اسم (معروضات)، ثم قدمها مباشرة إلى السلطان، ثم أمر السلطان للعمل بموجبها، ومن ثم شكّلت نموذجاً فريداً للفتاوى التي تحولت إلى صفة الإلزام. وهناك شرح وضيع على هامش احدى الفتاوى المحفوظة في أرشيف

Çavuşzade Mehmed Aziz, *Dürrü's-Sukûk* İstanbul 1288, c. l, s. 72-73 :أنظر مثلاً: (۱۲۱)

Ongan, s. 50, nr.232; Çavuşzade, c. l, s.49,52,62 : انظرمثلاً: – (۱۲۷)

<sup>(</sup>۱۲۸) - لأن هناك فتوى حررت إلى قاضي الشام وأوردها مومجى في كتابه تأمر القاضي بالنظر مرة أخرى في الصك الشرعي والفتوى الموجودة في يد المدعي وتكاد توجه إليه اللهوم لأنه رفضهما دون اطلاع وتمحيص (Hümâyun, s. 105, d.n. 147). ويقول حاييم جربر هو الآخر من خلال بحثه للسجلات الشرعية في مدينة بورصة أن القضاة كانوا دائماً يقبلون الفتاوى الفتاوى الوت الطرف الذي يأتي بالفتوى هو الرابح دائماً للقضية. أنظر:

Haim Gerber, "Sharia Kanun and Custom in the Ottoman Law: The Court Records of 17th Century Bursa", *iJTS* II/1, s. 145-146

Ahmet Mumcu, *Osmanlı Devletinde Rüşvet Özellikle* : انظر – (۱۲۹) *Adli Rüşvet*, Ankara 1969, s. 141-142; Jennings, s. 140.

قصر طوب قابي، يقول: "لقد صدر الحكم الهمايوني للعمل بهذه الفتوى الشريفة... وهذه الفتاوى صور من الفتاوى الموقعة الموجودة في يد الدفتردار، وقد كتبت ووضعت في الخزانة"، وهذه العبارة تدلنا على نموذج آخر لجعل تطبيق الفتاوى أمراً إلزامياً من قبل السلطان، كما تدلنا أيضا على أن السلطان يستصدر الفتاوى بين الحين والآخر، ويأمر بتنفيذ ما جاء فيها(١٣٠).

وهناك دور آخر كانت تلعبه مؤسسة الفتوى في العمل المنظم للقوانين العثمانية، ألا وهو الدور الذي اضطلع به المفتون في ضمان توافق أحكام القضاة مع الشرع. ولا يستطيع أحد أن ينكر أن وجود المفتين في المراحل التي لم يكن فيها أصول منظمة للنقض، ولا سيما في المناطق البعيدة عن مركز الدولة، ووجود الفرصة دائما أمام أطراف الدعوى للرجوع إليهم كان أمرا يجبر القضاة إلى حد معين على اصدار الأحكام بما يتفق مع الشريعة. وكانت الأحكام التي يصدرها القضاة مفتوحة دائماً لرقابة المفتين ونقدهم العلمي(١٣١).

<sup>(</sup>۱۳۰) - للاطلاع على نص الفتوى أنظر: TSA,E, 4889

Ali Himmet Berki, *Büyük Türk Hükümdarı İstanbul Fatihi Sultan* : انظـــــر – (۱۳۱) *Mehmed Han ve Adalet Hayatı*, İstanbul 1953, s. 59.



النصل الخاوس مراجع القضاة في أحكامهم



إذا نحينا جانباً محاولات التدوين التي قام بها الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور برأي من عبد الله بن المقفع، ومحاولات التدوين التي لم تتحقق على أيام هارون الرشيد بعد ذلك فاننا لا نكاد نعثر على شيء من مثل ذلك في تاريخ الشريعة الاسلامية حتى ظهور "المجلة" في أواخر عهد العثمانيين. ولا شك أن عدم وجود حركة تدوين رسمية في مراحل نشوء الشريعة الاسلامية، فقد والأونة التي كثرت فيها أعمال الاجتهاد كان له أثر ايجابي على تطور الشريعة الاسلامية، فقد كان من شأن أي حركة للتدوين في المراحل الأولى أن تعوق إلى حد كبير تطورها. غير أنهم بدأوا يشعرون بالحاجة إلى حركة تدوين في العهود التالية بسبب الفوائد العملية التي يمكن أن تحققها. فقد تشكلت هيئة من الفقهاء بايعاز من الحاكم البابوري أور نُك زيب عالمگير، وقامت بجمع الآراء المعتبرة التي يمكن أن تشكل أساساً للفتوى والقضاء في المذهب الحنفي، ووضعتها جميعاً في كتاب عُرف باسم "الفتاوى الهندية" أو "الفتاوى العالمگيريه" نسبة إلى عالمگير (١٣٢). غير أن هذا الكتاب لم يكن قد جرى إعداده ليكون تطبيقه اجبارياً في المحاكم، بل كان بمثابة غير أن هذا الكتاب لم يكن قد جرى إعداده ليكون تطبيقه اجبارياً في المحاكم، بل كان بمثابة كتاب علمي يرشد القضاة والمفتين.

وعدم وجود حركة تدوين رسمية في تاريخ الشريعة الاسلامية وما يرتبط بها من عدم وجود مصدر لقوانين ذات سريان رسمي لا يعني أن القضاة كانوا يعانون كثيراً في الوصول إلى الأحكام الشرعية التي يطلبونها على مدى تاريخ التشريع الأسلامي والعثماني، أو أن ذلك كان سبباً في نوع من التشتت والتوزع في التشريع. بل على العكس كانت هناك دائما أمام القضاة مصادر للمعلومات يمكنهم الاستعانة بها بسهولة، سواء أكان في مجال الحقوق الشرعية أم في مجال الحقوق العرفية، وما كان ساري المفعول منها رسمياً. وهذه المصادر هي كتب الفقه ومجاميع الفتاوى والقانوننامات وسجلات المحاكم الشرعية، يلجأون إليها متى شاءوا، ليحصلوا على الحكم الذي يريدونه. ولكن الملاحظ على القضاة في أحكامهم أنهم لا يذكرون بوضوح كتاب الفقه أو مجموعة الفتاوى أو القانوننامة التي اعتمدوا عليها في إصدار هم لتلك الأحكام، باستثناء بعض الأمثلة المحدودة (١٣٣).

Aydın, "Mecelle'nin Hazırlanışı", s. 32-33 : انظر – (۱۳۲)

<sup>(</sup>۱۲۲) - يقول جربر أن هذه المصادر نادراً ما تُذكر في السجلات الشرعية لمدينة بورصة (أنظر: جربر، ص ١٤٦). بينما يقدم هيد من السجلات الشرعية لمدينة قونية الأمثلة على الاحالات الواضحة إلى القانوننامة. أنظر (Criminal Law, s. 32). والاحالة تمت على كتاب "تتبجة الفتاوى" أنظر: (Çavuşzade, c.l. s.72-73)

وهذه المصادر الخاصة بالمعلومات والقوانين والشرائع السارية لم تكن محررة على شكل مواد، كما هو الحال في القوانين والتشريعات الحالية. ومن هذه الكتب المحررة بطريقة متميزة، ومن القانوننامات التي هي عبارة عن نصوص قصيرة نوعاً ما، كان القضاة يحصلون بسهولة على الأحكام التي يطلبونها. ومن هذه الناحية فلا يصبح أن نصف مصادر المعلومات والقوانين السارية في التشريعات العثمانية بوجه عام بأنها كانت متناثرة، أو أن استخدامها لم يكن عملياً. ويمكننا ذكر هذه المصادر على النحو التالى:

#### أ- الكتب

وهي مصادر الفقه الحنفي التي كان يجري تدريس أغلبها في المدارس للطلاب في مجال الشريعة الاسلامية، وتشكل في الوقت نفسه عوناً للقضاة في الحصول على الأحكام التي يصدرونها في المحاكم. ويمكن اعتبارها من هذه الناحية نشاطاً خاصاً في التدوين. ويأتي في مقدمة هذه الكتب حتى عهد السلطان محمد الفاتح كتاب الهداية للمرغيناني وكتاب كنز الدقائق لابي البركات النسفي والمختصر لقدوري وكتاب الوقاية لتاج الشريعة (١٣٤).

وابتداءاً من عهد السلطان الفاتح قام الملا خُسرَو (محمد بن فراموز بن علي) بوضع شرح على كتابه المعروف باسم غرر الأحكام سماه درر الحكام في شرح غرر الأحكام، وهو الذي يعرف اختصاراً باسم الدرر، وهو من اكثر الكتب التي كان يستعين بها القضاة في المحاكم العثمانية(١٣٥). وابتداءاً من عهد السلطان سليمان القانوني أخذ كتاب ملتقى الأبحر لابراهيم الحلبي مكان كتاب الدرر، وهذا الكتاب الصغير الحجم، السهل الاستعمال قد انتشر بين الناس إلى حد أن القضاة شرعوا منذ ذلك يصدرون أحكامهم استناداً عليه دائماً(١٣٦). وقد قام دوسون، المعروف بكتابه Tableau من الأقسام من الأقسام من الأقسام من

<sup>:</sup> انظر: Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 22,29 ve 115 d.n. 1 وللمزيد من المعلومات حول هذه الكتب أنظر: Ahmet Özel, *Hanefi Fıkıh Alimleri*, Ankara 1990, s. 37,57,72,77.

D'Ohsson, c.I, s.7-8; İnalcık, "Osmanlı Hukukuna Giriş", s. 126 - أنظر: انظر: المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة المارة

D'Ohsson, c.I, s. 8-10; Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 115; Gottard انظر: الطر: Jaeschke, Yeni Türkiye'de İslamlık, (trc. Hayrullah Örs), Ankara 1972, s. 12 وهذا الكتاب مثل كتاب الدرر؛ إذ وضعت عليه شروح عديدة، أنظر:

Kâtib Çelebi, II, 1814 vd; Bağdatlı İsmâil Paşa, *İzâhu'l-Meknûn fi'z-Zeyl alâ Keşfi'z-Zunûn*, İstanbul 1972, c. II, s. 551; Brockelmann, *GAL*, c. II, s. 432, a.mlf. *Supplementband*, Leiden 1937, c. II, s. 642; Özel, *Hanefi Alimleri*, s. 115.

كتاب الملتقى لتقديم المعلومات عن الشريعة الاسلامية، مما يدلنا على مدى الشهرة التي بلغها كتاب الحلبي في العهد العثماني. فقد كان هذان الكتابان وكأنهما مرجعان للقوانين في المحاكم العثمانية، يرجع إليهما القضاة متى شاءوا. واستخدام دوسون لكلمة code التي تعني مجموعة القوانين، وهو يتحدث عن هذين الكتابين، إنما يدلنا أيضا على مدى ما حظيا به آنذاك من قبول.

### ب- مجاميع الفتاوى

وهي مصدر المعلومات الذي يستعين به القضاة في عملهم، ويجري إعدادها بطريقة السؤال والجواب، فتصاغ المسألة على شكل سؤال ويكون الجواب عليها قاطعاً، ونظراً لأنها تتعرض لاكثر المشاكل شيوعاً، وتقدم لها الرأي الراجح في المذهب الحنفي فقد كانت تلك المجاميع هي المصدر المشاكل شيوعاً، وتقدم لها الرأي الراجح في المذهب الحنفي فقد كانت تلك المجاميع هي المصدر الذي طالما رجع إليه القضاة. ولكي يتأكدوا من صحة الأحكام التي يصدرونها ويحولوا دون رفضها من جهة قضائية أعلى كالديوان الهمايوني كانوا يتجهون دائما إلى ان تكون أحكامهم مستندة على مجاميع الفتاوى، و لاسيما فتوى شيخ الاسلام، ولعل ذلك هو الذي ساعد على زيادة الاعتماد على مجاميع الفتاوى، و زاد من انتشارها على امتداد تاريخ التشريع الاسلامي والقضاء العثماني(١٣٧). ونذكر من بين هذه المجاميع بوجه خاص فتاوى أبي السعود افندي ومجموع فتاوى زكريا زاده يحيى افندي (ت ١٩٥١هـ/١٩٧٨م) المعروف باسم فتاوى الأنقروي، ومجموع فيض الله افندي (ت الانقروي (ت ١٩٥٨هـ/١٩٨٩م) المعروف باسم فتاوى عبد الرحيم ومجموع يكيشهرلي عبد الله افندي (ت ١١٨هـ/١٧١٩م) المعروف باسم فتاوى عبد الرحيم ومجموع يكيشهرلي عبد الله افندي (ت ١١٨هـ/١٧٩م) المعروف باسم فتاوى على افندي، ومجموع جنالجه لي على افندي (ت ١١٨هـ/١٩٩م) المعروف باسم فتاوى على افندي، ومجموع كرّي زاده محمد افندي (ت ١١٥هـ/١٩٧١م) المعروف باسم فتاوى على افندي، ومجموع خرري زاده محمد افندي (ت

## ج- القاتوننامات

وهي مصدر هام آخر من مصادر المعلومات والتشريعات السارية المفعول في الحقوق العثمانية، فقد كنا قد تحدثنا قبل ذلك عن فترة نشوء الحقوق العُرفية، وعن الصورة التي ظهرت

<sup>(</sup>۱۲۷) - للاطلاع على قائمة طويلة لمجاميع الفتاوى هذه أنظر: كشف الظنون، جـ ٢، ص ١٢١٨، و اسماعيل باشا البغدادي، جـ ٢ ص ١٠٠٠ وما بعدها.

D'Ohsson, c.l, s.17-18; Uzunçzrşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 197 : أنظر : ١٩٦٥ – أنظر : ١٩٥٥ – أنظر : ٥٠٠٥ – أنظر : ٥٠٤٥ – أنظر : ٥٠٤٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ الكتب أنظر : ٥٠٤٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥ – ١٩٥٥

بها القانوننامات خلال تلك الدورة، فهي تجمع بين دفتيها القوانين التي فرضها السلاطين في مجال الحقوق العرفية بوجه خاص، وتنقسم من حيث الأساس إلى ثلاثة أقسام، الأول: وهو القانوننامات التي تحتوي أحكاماً في موضوع بعينه، وهذه القوانين التي صدرت على شكل فرمانات ومراسيم، وصاغت الأشكال الأولى للعديد من الأحكام الموجودة في قانوننامات السناجق والقانوننامات العامة كان يجرى إرسالها إلى الإداريين المحليين والقضاة. ويمكننا التعرف على نماذج لهذا النوع من القوانين في دفاتر السجلات الشرعية وغيرها، مثل "دفاتر المهمــة" و "دفــاتر المقاطعات" التي كانت تحفظ في مركز الدولة(١٣٩). والقسم الثاني: وهو قوانين الولاية أو السنجق (اللواء) التي تجمع قوانين الأراضي والضرائب الجارية في مختلف السناجق والولايات، فقد كانت هذه القانوننامات هي التي تضم الأحكام السارية في منطقة معينة، ولا سيما الأحكام المتعلقة بالأراضي والضرائب فيها، فكان لكل ولاية أو سنجق نسختان من تلك القانوننامـة تحفظ إحداهما في المنطقة المعنية، بينما تحفظ الثانية في استانبول لتتصدر "دفتر التحرير" [تسجيل العقار ات] الخاص بتلك المنطقة (١٤٠). ويمكننا أن نضيف إلى هذا القسم مجموعة أخرى من القانوننامات التي كانت تتعلق بموضوعات معينة، أو بفئة معينة من الناس، مثل ما يُعرف بـــ (سياستنامه) التي كانت تضم أحكام عقوبات القتل والإعدام، وقانوننامة نظم الفاتح [السلطان محمد الثاني]، وقانون الانكشارية (قانون يكيچريان)، وقانون جماعة اليوروك (قانون يوروكان). أما القسم الثَّالث: فهو القانوننامات العامة التي تضم الأحكام الجارية في كافة أراضي الامبر اطوريـة، وهي التي ذكرنا قبل ذلك أنها أعدت على أيام السلطان محمد الفاتح والسلطان بايزيد الثاني والسلطان سليم الأول والسلطان سليمان القانوني، وكانت تضم كافة الأحكام المعمول بها، ولاسيما ما يتعلق بمجالات القانون في العقوبات والأراضي والضرائب. وكما كان التدوين الرسمي

أتظر: أنظر: ألم المناجبة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المعاونة المع

<sup>(</sup>۱٬۰۰) - لقد قام عمر لطفي برقان بجمع قدر لا يستهان به ثم نشره، أنظر: (Barkan, Kanunlar). وللمزيد من المعلومسات (۱٬۰۰) - المدافعي برقان بجمع قدر لا يستهان به ثم نشره، أنظـــر: Heath W. Lowry, "The Ottoman Liva Kanunnames contained in عــن قـوانيـن السناجــق أنظــــر: the Defter-i Hakani", OA, c. II, s. 43-74.

موجوداً فقد كان هناك ايضا نوع من التدوين الخاص، يجري بنفس الشكل ويودي تلك الوظائف بعينها (١٤١).

ولا شك ان القانوننامات كانت مصدراً مهماً يعتمد عليه القضاة في تطبيق التشريعات العثمانية، ولاسيما في مجال العقوبات والأراضي والصرائب. ولهذا السبب كانت تُرسَل إلى القضاة أينما كانوا لتكون تحت أيديهم عند إصدار الأحكام، كما كان القضاة بين الحين والآخر يعيدون إرسال تلك القانوننامات إلى مركز الدولة لإضافة التغييرات التي تطرأ على القوانين والأحكام، أو لإدخال تعديلات وتصحيحات. بل كان يحدث أن تقدم هذه القانوننامات لمن يطلبها من الأهالي لقاء أثمان معينة. ولاشك أن تعرف المواطن العادي على محتويات تلك القانوننامات إنما يدل على أن لها وظائف أخرى مفيدة، مثل إبرازها عند الضرورة في وجه من يخالفون الأحكام، مما يضمن سيادة القانون.

### د- دفاتر السجلات الشرعية

وهي الدفاتر التي كانوا يسجلون فيها كافة المعاملات والاجراءات التي تجري في المحكمة، وكان العمل بها قد بدأ منذ زمن مبكر في التشريع الاسلامي. والسبب الأساسي وراء الاحتفاظ بهذه الدفاتر والعناية بها هو استخدامها عند الحاجة في التعرف على حكم سبق صدوره في احدى القضايا، وكذلك لاثبات وجود الاجراءات القانونية التي تحولت إلى معاملات جارية في المحاكم إلى حد كبير ابتداءاً من الأدوار الأولى، مثل معاملات الزواج والطلاق والبيع واقامة الأوقاف وغير ذلك. والمعروف أن استخدام مثل هذه السجلات بدأ لأول مرة في مصر على أيام الأمويين؛ فقد حدث أن أنكر الأطراف في قضية ميراث حكماً أصدره قبل ذلك قاضي معاوية على مصر سئليم بن عطر، فأصدر فيها الحكم من جديد، ثم قام بتسجيله في سجل مع وثيقة الشهود حتى يسهل الرجوع إليه عند الحاجة لاثبات الحكم(١٤٢). وهي الطريقة التي استمرت بعد ذلك بشكل مستقر إلى حد بعيد.

وقد جرت الدولة العثمانية هي الأخرى على إمساك سجلات لمحاكمها انطلاقاً من نفس الرأي، كما كان يجري تسجيل الفرمانات والمراسيم والأحكام المرسلة إلى القضاة في دفاتر

<sup>(</sup>۱٬۱۰) - يقوم أحمد أق گوندوز بنشر جانب كبير من القانوننامات العثمانية، ولا سيما هذا النوع منها، أنظر: . الكروز بنشر جانب كبير من القانوننامات العثمانية، ولا سيما هذا النوع منها، أنظر: ركم الدين شعبان، الأحوال الشرعية، بيروت ١٩٧٨، ص ١٦-١٧، وأنظر أيضاً: . Tyan, L'Organisation, s. 253

السجلات الشرعية، حتى يتيسر الاطلاع عليها عند الضرورة(١٤٣). وكان القضاة يستعينون بتلك الدفاتر على حل الاختلافات الحقوقية المتعلقة بالقانون العرفي على ضوء الأحكام والمراسيم والفرمانات المسجلة في الدفاتر. وإذا تذكرنا أن القانون العرفي نشأ على مدى زمن طويل مع تراكم الأحكام والمراسيم والفرمانات التي يصدرها السلاطين، وأن الأشكال الأولى للقانوننامات لم تكن في أغلب الأحيان إلا تلك الفرمانات والأحكام المنفردة لأدركنا جيداً ما هو الدور الذي لعبته دفاتر السجلات الشرعية في تطبيق القوانين العثمانية، باعتبارها مصدراً حياً لذلك، واحتوائها على صور من الأحكام والفرمانات. ولعل هذه الخاصية في تلك الدفاتر هي التي دفعت العثمانيين للعناية الفائقة بها، حتى أمكن أن يصل إلينا اليوم منها عدد كبير (١٤٤).

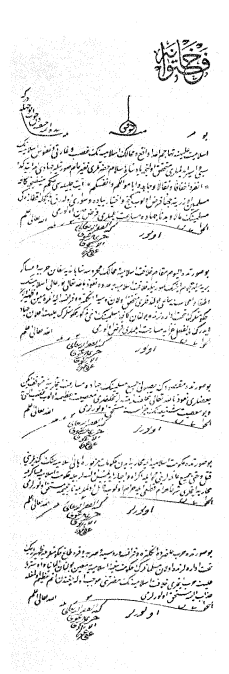
ويمكننا أن نضيف إلى تلك المصادر وجود المفتين وشيخ الاسلام الذين يمكن للقضاة أن يرجعوا اليهم بسهولة للتغلب على المشاكل الفقهية والقانونية التي قد تعترض سبيلهم. ويدلنا ذلك الوضع على أن القضاء في الدولة العثمانية كان يجري تطبيقه في جو من الوحدة والاستقرار، ويوضح لنا إلى حدٍ ما لماذا كانت هناك حاجة ماسة إلى حركات التقنيين حتى مجيء عهد التنظيمات.

<sup>(</sup>١٤٢) – كانت القانوننامات بوجه خاص تأمر بتسجيل الأحكام والفرمانات المرسلة [من مركز الدولة] في سجلات الأقاليم. فنرى في قانوننامة لواء سلسترة على ايام السلطان سليمان القانوني نصاً يقول: "وهناك أمر وهو إذا حدث حادث ولم يكن مسجلاً ومدنوناً في الدفاتر والقانوننامات فعلى القاضي الموجود في المحكمة أن يقوم بالتحري عن أمثاله في كل محكمة مرة واحدة ويجد الفيصل في ذلك ثم يقوم بتسجيله في السجلات بحسب وقوعه، حتى إذا وقع مرة أخرى حادث يشبهه عمل به وبذلك لا ويحدث تبديل أو تغيير ويكون السبيل لقطع النزاع، أنظر: (Barkan Kanunlar, s. 276. md. 20). كما نرى في قانوننامة جزيرة قبرص أيضاً المؤرخة في ٩٩٠هـ ( ٢٥٧ م) عبارة تقول: "ولكي يجري العمل بحكمنا الشريف هذا فعليك أن تأمر بتسجيل صورة منه على ظهر دفتر الجزيرة المذكور وترسل صورة أخرى لتسجيلها في السجلات المحفوظة في المحاكم حتى يعمل القضاة بمقتضى ما جاء فيه..." (المصدر السابق، ص ٣٠٠)، وأنظر أيضاً: (. 8. 233, md. 8, s.).

<sup>(</sup>۱۴۶) – ولهذا السبب كان محظوراً على القضاة الذين يعملون لمدة عشرين شهراً أو عاماً أن يحملوا معهم دفاتر السجلات عندما يغادرون المحكمة التي يعملون فيها إلى محكمة أخرى، أنظر: (Kanunnâme-i Al-i Osmân", s. 42").

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <u>alia efici, cidas, es desc.</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المنظمة ة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظ | द्रम्य के के के क्षेत्र के क्ष्रमान के कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | در چید بودروی<br>میشکل نازان نیست در دستگر کی ادری شدر بران درجه نارگر<br>میز در در داری میراد جیوب در در می گلی در بید کی گله در از<br>کی درگزارش ای بیشته دام به مام میگیزد باشتر ادر خود در میگیرد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ي در در يردا ي بيس<br>در يوراي بود ي دو در و در و در يوراي در در در يوراي در در در يوراي در در در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يوراي در يور |
| A first of section of section of section shall be designed by the section of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of sections of s  | المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظ | المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المساولات المسا | ر مین و وجع<br>مین میداده دور ساخته از در جه به دور در مین این مین ندید (مین که که از<br>میند دو امد رتاب و یک میدوز و اکبر داکم و مینی به میکه ده از<br>میند و و مین میکه داد در به و یک میشد داکم و مینی میکه ده از<br>در میدود و می گیوادد در به داد در در مینی میکه دو در دیگر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

下のなった いまりまるなるとうなったのかん اللمساء أن تاحبولند كراوسع فارعيلان بحالت بخاليتها مستضعفا كالجاران مالخداما والتلائره المعزود مااعلامعاصا جدالمتالالماليلا فتاعيض المادات الميمالكليك المغين كميارات جال طينمالك خلافكميلان والعطاليال يتواسان ب لعنزان كمك ومناكمت جيديتوالين صنتهبه عمدات غربالمطر ساعط كالمعصما كالعلافظالمن وبالطوادي فلمراجا مالبناء وفاحماد الرادان وزعاف إلمان وخرفاك للب الملع والحاليناع المدادي لمسؤاله يداله الألمان ولانالعين إلانا وإدنافا سالياء مخيسان ملكنا ومنسان فلتحاجات منتهما وسرية الخارجة إنسا للملا المصيمة المسك المصدالانالاجدلات بس نغارته بموية المواد 門 司 司 京市海西門 لبزيكالنعاناك يمشواب ونسواء لمريابات وهم فالليواجت تجات ابات كصفعه بدوائنا





114- شيخ الاسلام (مجموعه، تصاوير عثمانيه).



115- المؤرخ والمُشَرَّع احمد جودت باشا.

الفصل السادس الطوائث الغير السلمة



كان للطوائف الغير المسلمة وضع خاص في القضاء العثماني، سواء من ناحية الأحكام التي يجري تطبيقها عليهم، أو من ناحية المحاكم التي يحاكمون فيها. ولكي نتعرف بشكل جيد على تلك الحقوق بكاملها يجب علينا معرفة هذه الأوضاع لغير المسلمين.

إن المبدأ العام في القضاء الاسلامي في أمر الأفراد الذين سيجري تطبيق القانون عليهم هو "الملك"، أو بتعبير آخر يجري تطبيق القانون الاسلامي على كل شخص في دولة الاسلام أو دار الاسلام بصرف النظر عن دينه، ومن شم فان الطوائف غير المسلمة التي تعيش تحت سيادة الدولة الاسلامية تخضع لنفس الأحكام التي يخضع لها المسلمون. ولم يكن هناك فرق من حيث الاساس بين هؤلاء الرعايا في الدولة الاسلامية وبين الأشخاص من رعايا الدول الأجنبية ممن يقيمون لفترة مؤقتة في أراضي الدولة الاسلامية، غير أن الدولة العثمانية كانت قد نظمت أوضاع الذميين والمستأمنين بشكل مختلف من حيث المحاكم التي تنظر في أمورهم، ولهذا فمن المفيد هنا أن نتناول الفريقين على حدة، فهناك غير المسلمين من رعايا الدولة العثمانية ويطلق عليهم اسم "المستأمنون".

#### أ- أهل الذمة

من المعلوم أنه عندما كانت تدخل إحدى البلدان تحت سيادة الدولة الاسلامية كان غير المسلمين المقيمين فيها مُخيرين بين ترك أراضي الدولة الاسلامية أو الاقامة فيها داخل أراضيهم التي يسكنونها في اطار أسس معينة من التفاهم والاتفاق بينهم وبين الدولة الاسلامية. ويطلق على هذا الاتفاق الذي يعقد بين الطرفين اسم عقد الذمة، ويطلق على غير المسلم الذي هو أحد طرفيه اسم "ذمي". ويتعهد الذمي في هذا العقد بقبول ما تنص عليه القوانين الاسلامية من حيث الأساس، ودفع ضريبة الرأس التي تُعرف بالجزية مقابلاً لاعفائه من الجندية، بينما تتعهد الدولة الاسلامية لقاء ذلك بتأمينه على روحه وماله، والسماح له بالعيش على الدين الذي هو عليه. ونلاحظ في أوائل عهد الدولة الاسلامية أنها أكدت دائما على تلك النقاط الشلاث في عقود الذمة التي عقدتها مع غير المسلمين(١٤٥).

<sup>(</sup>۱۶۰) - أنظر مثلاً محمد حميد الله، مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، بيروت ١٤٢٧/ ١٩٨٧، ص ١٩٦٠/١٤٠، ٤٤١، ٤٤١، ٤٤١.

واتباعاً لأحكام القر آن في سورتي البقرة (الآية ٢٥٦) ويونس (الآية ٩٩)، وجرياً على سنة الرسول (ﷺ) في هذا السبيل(١٤٦) لم تكن الحرية الدينية المتاحة لغير المسلمين مقصورة على العقيدة والعبادة وحدهما، بل اعترفت لهم الدولة بما يستتبع ذلك من الحرية في أمور الزواج والطلاق والميراث والوصية وغير ذلك من كافة المعاملات الحقوقية التي أقرتها أديانهم. ويوجز فقهاء المسلمين المبدأ العام في هذا الموضوع بعبارة: "أمرنا أن نتركهم وما يدينون". وكان جواب الحسن البصري على الخليفة الأموى عمر بن عبد العزيز عندما سأل عن حق الدولة في التدخل في زيجات الذميين التي تعد باطلة في نظر الشريعة الاسلامية بضرورة عدم التدخل في ذلك وقوله: "إنهم يؤدون لنا الجزية حتى يعيشوا على مقتضى شرائعهم"(١٤٧). وهذه النظرة من فقهاء المسلمين إنما تدلنا على مفهوم الدين في الاسلام، فالدين في الاسلام ليس شكلا يقتصر على أمور العقيدة والعبادة، بل إنه نظام متكامل ينتظم كافة جوانب الحياة الاجتماعية للفرد والعائلة بما في ذلك الحقوق، ولأجل ذلك جاء بالأوامر والنواهي. ولهذا السبب فقد أتيح لغير المسلمين أن يتولوا هم أنفسهم تنظيم حياتهم القانونية بما يتفق وأديانهم وعاداتهم وتقاليدهم، أو بمعنى آخر اعترف لهم بالاستقلال الذاتي في الحقوق والقضاء. ونلاحظ أن حدود هذا الاستقلال كانت واسعة في البداية، ثم أخذت في الانحسار مع مرور الزمن. وتصادفنا في بعض قضايا العقوبات نماذج على تطبيق الرسول (ﷺ) لشريعة اليهود عليهم(١٤٨). وكان محمد بن ابي بكر عامل الخليفة على مصر قد سأل عندما وردت إحدى قضايا الزنا بين مسلم ومسيحية إلى المحكمة، وأي قانون يجب تتفيذه فيهما، فأجابه الإمام على بتطبيق الشريعة الاسلامية على المسلم وشريعة النصارى على النصر انية (١٤٩). والمعروف أن القاضي شرريه عندما كان في أرض الخراج أي في المناطق التي يسكنها غير المسلمين لم يقم هناك بوظيفة القضاء(١٥٠). وبعد ذلك ابتعد فقهاء المسلمين عن فكرة الاستقلال القضائي والقانوني في مجال قانون العقوبات واضعين في الاعتبار أن الاستقلال يمس في الصميم حق الدولة في السيادة والنظام العام، ومن ثم وصلوا إلى فكرة أن الذميين يتمتعون

<sup>(</sup>۱٬۱۱) - قام النبي (ﷺ) بعقد معاهدة مع اليهود في المدينة عقب هجرته إليها، واعترف لهم بوضوح بحرية الدين والعبادة، وجاء في حكم (المادة ٢٥): "اليهود دينهم والمسلمين دينهم". أنظر نص المعاهدة في: (الوثائق السياسية، ص ٥٧-٦٤).

Antoine Fattal, le Statut Légal des Non-Musulmans en Pays d'Islam, Beyrut 1958, s. 128. : انظر – (۱۴۷)

<sup>(</sup>۱٤٨) - أنظر: Atar, s. 38

<sup>(</sup>۱٤٩) - أنظر: Atar, s. 74

Fattal, s. 347 : أنظر – (۱۰۰)

اكثر بالاستقلال في المجال الذي يمكننا أن نسميه بالحقوق المدنية(١٥١). ثم لم يلبث أن انحسر هذا المجال أيضا، وأصبح محصوراً في الأحوال الشخصية. ومع ذلك كانت محاكم الطوائف تنظر في قضايا عقوبات معينة بين حين وآخر (١٥٢). غير أن الذميين كانوا يتمتعون -إذا شاءوا- بحق الرجوع إلى المحاكم الشرعية في المجالات التي يحوزون فيها الاستقلال القانوني والقضائي، وعندئذ تطبق عليهم أحكام الشريعة الاسلامية(١٥٢). وقد رأينا كثيراً رجوع غير المسلمين إلى المحاكم الشرعية منذ عهود الاسلام الاولى(١٥٤).

ومع أن المبدأ الأساسي في الحقوق الاسلامية هو "الملك" فالواضح أن الأساس في منح الاستقلال القانوني والقضائي لغير المسلمين هو حرية الدين والعقيدة المعترف بها لهم، وان تطبيق قرارات محاكم الطوائف كان منوطاً برضا الأطراف، ولا يحوز صفة القضاء الاجباري. فلا تتدخل دولة الاسلام في ذلك إلا إذا كانت الأطراف راضية عن الخضوع لها، ولا تضع عقاباً في حالة عدم رضا الأطراف. ومن هذه الزاوية فان تلك المحاكم كانت نوعاً من هيئات التحكيم(١٥٥). وفي حالة رفض الأطراف لحكم هذه المحاكم فلهم الحق في الرجوع إلى المحاكم الشرعية.

وقد تباينت الآراء حول هذا الرجوع، هل على المحاكم الشرعية أن تقبله أم لا، وذهب الأحناف إلى أن المحكمة الشرعية مجبرة على قبوله، وما دامت قرارات محاكم الطوائف مجردة من قوة الإلزام فلا بد من التسليم لضرورة هذا الرجوع، وإلا أسفر الحل العكسي عن حرمان أهل الذمة من مرجع قضائي ملزم يحملون إليه نزاعاتهم. وقد بنى الأحناف آراءهم في هذا الموضوع على ما جاءت به الآية التاسعة والأربعون من سورة المائدة، ويقولون إن الآية الثانية والأربعين التي تعترف بالاستقلال لغير المسلمين قد نُسِخَـت بهذه الآية.

<sup>(</sup>۱۰۱) - الواقع أن صلاحيات القضاء في قانون العقوبات في محاكم الطوائف الدينية ظلت منذ فترة مبكرة جداً منحصرة في الجزاءات الدينية كالطرد من الكنيسة والتوبيخ، أنظر: (Fattal,s. 350).

<sup>(</sup>۱۵۲) – أنظر: Fattal, s. 349-350

G. H. - أنظر: عبد الرحمن تناج، أحكام الأحوال الشخصية، القياهرة ١٩٥٥، ص ١٨٥-١٨٥ - وانظر وأيضناً: . *Effective dans le Monde*, Alger 1949, s. 188. Bousquet, *Du Droit Musulman et de Son Application*Atar, s. 224 - أنظر: )

Ahmet Özel, *İslam Hukukunda Milletlerarası Münasebetler ve Ülke Kavramı*, İstanbul 1982, s. 200. : انظر ۱۹۶۶ – أنظر Fattal, s. 358 وقارنْ ذلك مع: Fattal, s. 358

أما الشافعية فلهم رأيان مختلفان، وأحدهما يتفق مع ذلك. بينما يرى المالكية والحنابلة أن المحكمـة الشرعية مخيرة في هذا، فقد تقبل النظر أو لا تقبل(١٥٦).

واستمر هذا المنهج بشكل مستقر تقريبا على مدى تاريخ التشريع الاسلامي، واستمر أيضا في الدولة العثمانية، وكان عدد أهل الذمة الذين كانوا موجودين في الاساس منذ قيام الدولة قد أخذ في الزيادة، حتى شكل قدرا لا يستهان به من مجموع الرعايا إلى نهاية عهد الدولة العثمانية. غير أننا لا نملك وثائق تتعلق بالوضع القانوني لأهـل الذمـة عـن الفـترة الواقعـة بيـن قيـام الدولــة وحتى فتح استانبول، ويبدو أن الدولة العثمانية في تلك الفترة كانت تجري على هذا النهج المستقر الذي رأيناه في الدول الاسلامية التي سبقتها، فلم يكن هناك ما يمنع ذلك. أما بعد فتح استانبول فالمعروف أنها عُنيت بشكل خاص بالأوضاع القانونية للأقليات غير المسلمة، إذ قام السلطان محمد الفاتح بداية بتعيين جناديوس Gennadius على بطريرقية الروم الارثوذكس، ومن المحتمل أنه عَقدَ معه باسم الطائفة عقد ذمة. غير أن نص هذا العقد اللازم عقده مع طائفة الروم الارثوذكس ويمثل النموذج الأول من العقود التي رأيناها تعقد فيما بعد مع الطوائف غير المسلمة لم يصل إلينا. بينما وصلنا العقد الذي عُقد مع أهل الذمة في حي عُلَطَة، ويحتوى بوجه خاص احكاما مشابهة في موضوع حرية الدين والعبادة المكفولة لغير المسلمين، إذ نص ذلك العقد على عدم التعرض بوضع اليد على كنائس أهل الذمة في حي غلطة، أو تحويلها إلى مساجد، وعدم التدخل في شئون عباداتهم، أو السماح لأي ذمى بالتحول عن دينه إلى الاسلام(١٥٧). وينص المرسوم المقدم للمطران آنذاك على أن يقوم بوظيفة المطرانية بالشكل الذي جرى عليه الرؤساء الروحانيون قبله(١٥٨). ولا تحتوى هاتان الوثيقتان على حكم صريح عن الاستقلال الحقوقي والقضائي، ولعل عدم التصريح بذلك ناجم عن أن ذكر الحرية الدينية إنما المقصود به هو الاستقلالية في كلا هذين المجالين كما ذكرنا قبل ذلك، ولابد أن هذا النهج في الدولة العثمانية قد تحقق دون انقطاع، على شكل اعتراف بالاستقلال لأهل الذمة في هذين المجالين(١٥٩). والواقع

s. 477; Zeki Mesud Alsan, Yeni Devletler Hukuku, Ankara 1950, c. I, s. 577; İlhan Lütem, Devletler Hukuk Dersleri, c. I-II, İstanbul 1958, c. II, s. 301.

<sup>(</sup>۱۵۱) – أنظر: Fattal, s. 353; Özel, Ülke Kavramı, s. 200, 204-206

<sup>(</sup>١٥٧) – هذه المعاهدة المؤرخة في أواخر جمادى الأولى ٨٥٧هـ (٤٥٣م) أنظر نصبها في: İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, Ankara 19834 c. II, s. 7-8; Akgündüz, c. I,

<sup>(</sup>۱۵۸ - أنظر: Akgündüz, c. I, s. 406 - أنظر

<sup>(</sup>١٥٩) - يقول شحاتة إن الصلاحيات القضائية لرؤساء الطوانف غير المسلمة منحها إياهم السلطان سليم الأول عام ١٥١٥م، غير أننا لم نصادف تلك المعلومة في مصدر آخر، ولدينا مبررات كافية للشك في صحة ذلك، أنظر: (Chehata, Precis de

أن هناك نصاً ورد في الاتفاق الذي عقد مع سكان حي غلطة وفي مرسوم المطرانية الذي صدر في عهد السلطان محمد الفاتح يقر استمرار الطقوس والمراسم وإدارة المطرانية بالوجه الذي كانت عليه في السابق. ويشير بذلك إلى تقليد الذي كان جارياً في العهد البيزنطي. فالمعروف في عهد الامبراطورية البيزنطية أن المسيحيين كانوا منذ عام ٣٠٣م يتمتعون بحق الرجوع إلى محاكمهم الدينية في قضايا الحقوق، ثم لم يلبث اليهود أيضاً بعد ذلك ان تمتعوا بهذا الامتياز الحقوقي والقضائي(١٦٠). ومن ثم فلا مانع أبداً من الاعتقاد بان غير المسلمين ظلوا يتمتعون بتلك الامتيازات بعد انهيار الامبراطورية البيزنطية أيضا. والدليل على ذلك أن المؤرخ كريتوفولس الامتيازات بعد انهيار الامبراطورية البيزنطية أيضا. والدليل على ذلك أن المؤرخ كريتوفولس الامتيازات بعد انهيار الامبراطورية البيزنطية أيضا. والدليل على ذلك أن المؤرخ كريتوفولس المتكن بأقل مما كان في العهد البيزنطي (١٦١).

أما المرجع القضائي المخول بالنظر في القضايا بين أهل الذمة والمسلمين فهو المحاكم الشرعية بلا منازع، ويجري تطبيق أحكام القوانين الاسلامية في القضايا بما يوافق القاعدة العامة(١٦٢).

وكان من نتيجة الاستقلالية التي اعترفت بها الدولة العثمانية لغير المسلمين أن تحول المنسوبون إلى أديان ومذاهب ذات كثافة سكانية معينة من هؤلاء إلى طوائف مستقلة بقدر معين على مدى مرحلة تاريخية معينة. وهذه الطوائف التي عرفت واحدتها باسم (الملة) لا يُعرف بصورة قاطعة متى اعترفت بها الدولة العثمانية، ومتى جرى تنظيمها بشكل تام. والمحتمل أن كافة الارثوذكس الذين كانوا متوطنين في الدولة العثمانية هم الذين جرى تنظيمهم في البداية باعتبارهم ملة الروم. وعلى ذلك أصبح اليونانيون والصرب والبلغار والرومان بل والعرب المسيحيون الارثوذكس يشكلون ملة الروم(١٦٣). وكانت "بطريرقية الفنار" هي المركز الديني

aris 1970, s. 31). وسوف نرى ايضاً فيما بعد أن المعلومة التي أوردها الباحث المصري حول أن هذه الصلاحية القضائية جرى حصرها عام ١٨٥٦ في الأحوال الشخصية لا تتفق والواقع التاريخي (أنظر ص ٣١-٣٢).

<sup>(</sup>۱٦٠) - أنظر: Fattal, s. 345-346; Gibb-Bowen, c. II, s. 213

Benjamin Braude, "Foundation Myths of Millet system", *Christians and jews in the — (۱۱۱) Ottoman Empire*, (yay. Benjamin Braude - Bernard Lewis), New York 1982, c. l, s. 78.

Özel, Ülke Kavramı, s. 203 : نظر - (۱۹۲۱)

Gibb-Bowen, c. II, s. 234; Richard Clogg, "The Greek Millet in the Ottoman Empire", : انظ الطلاحة - (۱۱۲) - انظ الطلاحة - (۱۱۲) - انظ الطلاحة - (۱۱۲) - (۱۱۲) - انظ الطلاحة - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) - (۱۱۲) -

لهؤلاء. ونلاحظ هنا بوضوح أن كلمة (ملة) كانت تستخدم بمعنى يختلف كثيراً عن المعنى الاجتماعي المستخدم حالياً.

ويذهب اليهود بوجه عام إلى أنه جرى تشكيلهم كملة بعد فتح استانبول، وبالشكل الذي ينتظمهم في كافة أراضي الدولة العثمانية، ومع ذلك فان هناك اليوم شكوكاً قوية حول أن رئيسهم الروحي (حاخام باشى) الموجود في استانبول كان يجمع اليهود في كافة أراضي الدولة تحت إدارته(١٦٤). وعلى الرغم من أنه يمكن الحديث في عهد أول حاخام باشى أيام السلطان الفاتح ويدعى قاپسالي أنه كان يتمتع بسلطات واسعة، فان هذه السلطات قد ضعفت بعد ذلك، واقتصرت لسنوات عديدة على استانبول وأطرافها(١٦٥). ولهذا فإن انتظام اليهود في نظام الملة إنما هو محصلة عهود متأخرة جداً.

أما الملة الأرمنية فيمكننا القول إنها أيضا مرت بتطورات مشابهة، إذ يدور الجدل حول أن البطريرق الأرمني الذي عينه السلطان الفاتح كان ذا سلطة على كافة الطوائف الأرمنية وعلى كنائسها. فهناك من يذهبون إلى أن يواكيم مطران بورصة جرى تعيينه بطريرقا فاصبح الزعيم الروحي والقضائي على كافة الأرمن، وأن نظام الملة الأرمنية تأسس عام ٢٦١ (١٦٦)، وهناك أيضا من يذهبون إلى أن هذا التعيين امر ملفق تماماً، وأن البطريرق المقيم في استانبول لم يكن يملك سلطة على طوائف الأرمن وكنائسهم في منطقتي الأناضول والروملي(١٦٧). غير ان برى أن البطريرق المقيم في استانبول كان منذ القرن السابع عشر على الأقل قد بدأ يفرض نفوذه على تلك الطوائف المستقلة في الأناضول والروملي(١٦٨). وفي هذه الحالة يمكننا القول إن البطريرقية الأرمنية كانت تنتظم الطائفة الأرمنية بكاملها منذ ذلك القرن على الأقل.

<sup>(</sup>١٦٤) - يقول برود Braud إن الموظف الذي يمثل كافة اليهود وأطلق عليه جب وبوون اسم (حاخام باشي) ويجري نزويده بصلاحيات تشبه صلاحيات الرؤساء الروحانيين للطوائف الأخرى لم يكن له وجود خلال عهود الدولة الأولى (أنظر ص ٨١).

Mark A. Epstein, "The Leadership of the Ottoman Jews in the Fifteenth Centuries", *Christians:* انظر (۱۹۶۰) *and Jews in he Ottoman Empire*, (yay. Benjamin Braude - Bernard Lewis), New York 1982, c. I, s. 104 vd; Joseph R. Hacker, "Ottoman Policy toward the Jews and Jewish Attitudes toward the Ottomans during the Fifteenth Century", *Christians and Jews in the Ottoman Empire*, (yay. Benjamin Braude - Bernard Lewis), New York 1982, c. I, s. 119-122.

<sup>(</sup>۱۱۲۱) - أنظر: Gibb-Bowen, c. II, s. 221; Braud, s. 81

Kevork B. Bardakjian, "The Rise of the Armenian Patriarchate of Constantinople" *Christians* : انظـــــــــــر = (۱۱۷) and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude - Bernard Lewis), New York 1982, c. l, s. 90.

وأدى هذا النوع من النتظيم إلى أن يصبح الرؤساء الدينيون رؤساء الملل، وممثلين لطوائفهم في أمور الدين والقضاء على السواء، ولهم صلاحيات الادارة، ومن ثم فهم المسئولون عن طوائفهم والممثلون لها أمام السلطات العثمانية(١٦٩). ولهذا استطاعت تلك الطوائف أن تتمتع بقـدر معين من الحكم الذاتي. ومن ناحية ثانية كانت هناك طوائف مسيحية أخرى عدا تلك الطوائف الثلاثة، لم يكن معترف بها كملة، أو جرى الاعتراف بها بعد مدة طويلة، مثل الكاثوليك والبروتستان وغيرهم. فلم يجر الاعتراف مثلاً بطائفة الأرمن الكاثوليك كملة إلا في عام ١٨٣٠م(١٧٠). وهناك قسم آخر كبير ممن لم يُعْتَرف لهم بوضع الملة المستقلة جرى إدراجهم ضمن ملة الأرمن، ويخضعون للبطريرقية الأرمنية في الشئون الحقوقية والقضائية(١٧١). والأمر الجدير بالاشارة هنا في موضوع النظم القانونية العثمانية أن غير المسلمين، سواء جرى تنظيمهم على شكل ملة، أو كانوا على شكل طوائف لها كنائسها المستقلة، فهم في كلا الحالين قد تمتعوا بالاستقلال في الحقوق والقضاء.

وقد ظهرت الاستقلالية في الحقوق والقضاء المعترف بها لأهل الذمة في الدولة العثمانية ليس نتيجة لمعاهدة دولية جرى عقدها، ولكن نتيجة لتنظيم حقوقي داخلي على مدى السنين. إلا أنه بمقتضى معاهدة قينارجة الصغرى التي عُقدت عام ١٧٧٤م كانت الدولة العثمانية قد تعهدت لأول مرة أمام روسيا بحرية العبادة للأرثوذكس من رعاياها وحماية كنائسهم، وعلى ذلك أخذت الحقوق التي يتمتع بها غير المسلمين تكتسب وضعاً دولياً (١٧٢). أما في عهد التنظيمات الخيرية فان هذه الحقوق والامتيازات الممنوحة لغير المسلمين قد أصبحت موضوعاً للعلاقات الدولية بشكل مطرد، حتى ظهرت هذه الامتيازات الحقوقية والقضائية في "فرمان الاصلاح" الصادر عام ١٨٥٦م (١٧٣) بوجه خاص، وأصبحت تعهداً من الدولة العثمانية أمام المجتمع الدولي. وتبين ذلك في معاهدة باريس التي عقدت في نفس السنة، إذ وضعت في الاعتبار ما جاء به الفرمان من أمور، حيث أرادوا أن تأخذ تلك التعهدات صبغة دولية حتى وأن كان بصورة غير مباشرة (١٧٤). وفي النهاية قضت معاهدة برلين عام ١٨٧٨م بزيادة تلك الحقوق المعترف بها

Gibb-Bowen, c. II, s. 212-213; Ubicini, *Türkiye 1850*; انظر المائة - (۱۲۹) (trc. Cemal Karaağaçlı), İstanbul (ts.), c. I, s. 167-168.

<sup>(</sup>۱۷۰) – أنظر : Gibb-Bowen, c. II, s. 247

<sup>(</sup>۱۲۱) – أنظر ال Gibb-Bowen, c. II, s. 221

<sup>(</sup>۱۷۲) - المادة السابعة في معاهدة كوچوك قينارجه، أنظر: Nihat Erim, Devletlerarası Hukuku ve Siyasi Tarih Metinleri, Ankara 1953, c. i, s. 124.

Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, Ankara 1983, c. V, s. 258-264 : اللطلاع على نص الفرمان أنظر: (۱۷۳)

<sup>(</sup>۱۷۴) – أنظر المادة التاسعة في Erim, s. 346

لأهل الذمة، وأصبحت موضوعاً لاتفاق دولي متعدد الأطراف(١٧٥). غير أن هذا الوضع خلق مشكلة دائمة للدولة العثمانية؛ فقد استغلته الدول الأوربية في كل مناسبة للضغط عليها، وانتزاع حقوق أو ضمانات جديدة لغير المسلمين.

وقد ذكرنا فيما سبق ان حدود الاستقلال الحقوقي والقضائي المعترف بها لأهل الذمة كانت واسعة في أوائل عهد الدولة العثمانية، ثم أخذت تتحسر على مدى مرحلة تاريخية معينة، حتى اقتصرت على الأحوال الشخصية من حيث الأساس، كالنكاح والطلاق والوصية والميراث والوقف وغير ذلك. ومع هذا فالملاحظ أيضا أن الرؤساء الروحانيين كانوا يتمتعون بصلاحيات توقيع العقوبات الدينية في الغالب على من يقترف جرماً معيناً، مثل الاخلال براحة الطائفة المنسوب إليها، أو الاخلال بالقواعد الدينية، كأن يمنعه من دخول الكنيسة، أو يرفض استقبال جنازته فيها، كما كان يتمتع الرؤساء بصلاحيات توقيع العقوبات المادية من حين لأخر (١٧٦). ويمكننا أن نرى بوضوح في المراسيم [براءات] الممنوحة لرؤساء الطوائف عند تعيينهم تلك الصلاحيات القضائية المحدودة(١٧٧). ويتضح من ذلك أن المجالات التي تقع خارج نطاق من عهد الدولة العثمانية ومع صدور "قانون العائلة" المؤرخ في عام ١٩١٧، وفي السنوات الأخيرة الوحيد المخول في مجال الأحوال الشخصية. غير أنهم لم يتعرضوا للاستقلال الحقوقي عند أهل الذمة، فجرى تقنين الأحكام الخاصة بهم، وأدرجت ضمن القانون (١٧٧). ولكن الواقع أنه لم يدخل طيز التنفيذ في الدولة العثمانية إلا لمدة عام ونصف، إذ جرى إلغاؤه في ١٩ يونية/ حزيران عام حيز التنفيذ في الدولة العثمانية إلا لمدة عام ونصف، إذ جرى إلغاؤه في ١٩ يونية/ حزيران عام حيز التنفيذ في الدولة العثمانية إلا لمدة عام ونصف، إذ جرى إلغاؤه في ١٩ يونية/ حزيران عام حيز التنفيذ في الدولة العثمانية إلا لمدة عام ونصف، إذ جرى إلغاؤه في ١٩ يونية/ حزيران عام

Seha L. Meray, *Devletler Hukukuna Giriş*, Ankara 1968, c. l, s. 242; Gülnihal Bozkurt, : انظر – (۱۷۰۱) Alman ve İngiliz Belgelerinin ve Siyasi Gelişmelerin Işığı Altında Gayrımüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukuki Durumu (1839-1914), Ankara 1989, s. 90-91,

<sup>-</sup>Gibb) و وجود قوة شرطة صغيرة تابعة لكبير الحاخامات (Epstein, s. 105)، و وجود سجن داخل بطريقخانة الفنار (howen, c. II, s. 216) انما يدلنا على أن الرؤساء الروحانيين كانوا يتمتعون بصلاحيات توقيع العقوبات في مجالات معينة، (Bowen, c. II, s. 216 كنظر: Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude - Bernard Lewis), New York 1982, c. I, s. 440

<sup>(</sup>۱۷۷) - للاطلاع على براءة لأحد البطارقة الأرمن المورخة في ٢٧ رجب ١٢٤٨/ ٢٢ ديسمبر ١٨٣٢ أنظر دفاتر الطوائف غير المسلمة في أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، دفتر ١، ص ٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>۱۷۸) - يقول شحاتة (ص ٣١-٣٦) إن هذا الاجراء بدأ عام ١٨٥٦م، إلا أن البراءة المذكورة سابقاً والمورخة في ١٨٣٢م لم تتعرض إلا للأحوال الشخصية وحدها، مما يدلنا على أن هذا التحديد بدأ قبل هذا التاريخ.

<sup>(</sup>۱۷۹ – أنظر: Aydın, *Osmanlı Aile Hukuku*, s. 208-211 – أنظر: 110-808

١٩١٩ وأعيدت الصلاحيات القضائية الخاصة بمحاكم الطوائف إليها(١٨٠). وعلى ذلك ظل الاستقلال الحقوقي والقضائي الخاص باهل الذمة في مجال الأحوال الشخصية على حاله حتى نهاية الدولة العثمانية.

والملاحظ أن الأحكام الإسلامية التي يتقرر تطبيقها على أهل الذمة في حالة رجوعهم إلى المحاكم العثمانية، سواء أكان المرجع القضائي جبرياً، أم كان اختيارياً، كانت تختلف بين الحين والآخر عما يجري تطبيقه على المسلمين، فلا يُعاقب الذمي الذي شرب الخمر ما دام دينه لا يمنع ذلك، وما دام لا يخل بالنظام العام(١٨١)، كما لم يجر تطبيق حكم الرجم على الزاني غير المسلم حتى ولو كان متزوجاً نظراً لأنه لا يُعد محصناً لكونه ليس مسلماً (١٨٢). كذلك يعد الخمر ولحم الخنزير من الأموال المتقومة بالنسبة لهم على عكس ما هو لدى المسلمين، ولهذا السبب تصبح موضوعاً للتصرفات القولية وتجري حمايتها إزاء الأعمال غير المشروعة. ولا يقتصر الأمر على هذه الفروق؛ فهناك نماذج عديدة مشابهة في كافة فروع القانون تقريباً.

# ب- المُسْتَأْمَنُون

المستأمن هو الشخص الذي ليس من رعايا دولة الاسلام [أو دار الاسلام]، والأجنبي الذي يقيم فيها باذن لمدة مؤقتة. وعلى الرغم من وجود تشابه كبير بين الأوضاع القانونية للمستأمنين في القوانين الاسلامية والعثمانية، وبين أوضاع أهل الذمة، إلا أن هناك فروقاً في جوانب معينة يراها بعض الفقهاء؛ ففي الجرائم المقترفة في حق الأشخاص يرى ابو حنيفة أن يجري تطبيق أحكام الشرع على المستأمن، وعلى ذلك فالمستأمن الذي يقتل مسلماً أو ذمياً عمداً يجري عليه القصاص إذا توفرت الشروط الأخرى، أما في الجرم المتعلق بحق الله (سبحانه وتعالى) فلا يخضع المستأمن لأحكام الشرع، والزنا مثال على ذلك. أما ابو يوسف أحد الأثمة الأحناف فهو يخالف شيخه في ذلك، ويرى أن المستأمن يخضع لأحكام الشرع في كافة الجرائم(١٨٣). ويتفق

Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 221-224 : انظر – (۱۸۰۰)

<sup>(</sup>۱۸۱) - تختلف نظرة الحنفية للذميين في مسألة شرب الخمر، بينما يرى فقهاء الشافعية والمذهبين الآخرين أن مسألة شرب الخمر تمس النظام الاسلامي العام، وليس لها علاقة بمسألة حرية الدين والعبادة، ومن ثم يجب على أهل الذمة أن يخضع والما يخضع له المسلمون في ذلك. أنظر: محمد أبو زهرة، الجريمة، القاهرة [بدون تاريخ]، ص ٣٣٨-٣٣٩، وأحمد فهمي بهنسي، الحدود في الاسلام، القاهرة [بدون تاريخ]، ص ٣٣٨ و ١٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱۸۲) – أنظر: Ahmet Özel, Ülke Kavramı, s. 219

<sup>(</sup>١٨٣) - أنظر: أبو زهرة، ص ٣٥٠-٣٥١ وعبد القادر عودة، التشريع الجنائي الاسلامي، جـ ١ ص ٢٨٥.

المالكية والشافعية والحنابلة ايضا مع ما يراه ابو يوسف من حيث الأساس، ولا يعترفون للمستأمنين بما يميزهم عن الآخرين في قانون العقوبات(١٨٤).

أما عن مسألة الاعتراف أو عدم الاعتراف باستقلال حقوقي وقضائي للمستأمنين، يشبه ما كان لأهل الذمة فلا أحد يعرف شيئاً عن ذلك حتى عهد السلطان سليمان القانوني. وكانت المرة الأولى عام ١٥٣٥م مع الامتيازات التي مُنحت لفرنسا، واعترفت لرعاياها من التجار بان تُنظر كافة قضاياهم الحقوقية والجزائية أمام قنصلياتهم(١٨٥). وبعد ذلك ايضا اتسعت دائرة هذه الامتيازات حتى شملت الأجانب الآخرين، وأصبحت محاكم القنصليات هي المرجع القضائي العادي للنظر في النزاعات الواقعة فيما بين المستأمنين، فانتلقوا بذلك إلى نظام يشبه ما كان جارياً مع أهل الذمة في الاستقلال قضائياً عن المحاكم العثمانية. أما في كافة الخلافات الواقعة بين المستأمنين والرعايا العثمانيين فكانت المحاكم العثمانية هي المخولة بالنظر فيها، كما هو الحال مع أهل الذمة. غير أن الدولة في هذه الحالة كانت تعترف للمستأمنين ببعض الامتيازات والتيسيرات، كأن تسمح بنظر بعض قضاياهم المعينة أمام الديوان الهمايوني، وتسمح بحضور أحد موظفي السفارة أثناء المحاكم (١٨١).

وقد أسفر ذلك الوضع مع مرور الزمن عن نتائج تتقص من حقوق الدولة العثمانية في السيادة، فشاءت رفع الصلاحيات القضائية المخولة لمحاكم القنصليات، غير أن ضعف الدولة المستمر وتراجع قوتها في الصمود لمواجهة الغرب لم يسمح لها بتحقيق ذلك. وفي النهاية أصدرت قراراً عام ١٩١٤م من جانب واحد ألغت به كافة الامتيازات، وفي ظروف لم تكن تسمح لها بذلك أبداً، وأنهت الصلاحيات القضائية المخولة لمحاكم القنصليات. ولكن الواقع أن القرار لم يلق قبولاً لدى دول الغرب، فصارحبراً على ورق، وبالتالي ظل الغموض سائداً حول هذا الموضوع حتى نهاية الدولة العثمانية(١٨٧).

وهذه الامتيازات الحقوقية والقضائية التي تمتع بها غير المسلمين في الدولة العثمانية، سواء أكانوا من أهل الذمة أم كانوا من المستأمنين، لم توضع في شكل جديد إلا مع معاهدة لوزان التي جرى عقدها بين جمهورية تركيا ودول الغرب، وانتهت بذلك الصلاحيات القضائية المخولة

Özel, Ülke Kavramı, s. 221-222 وعودة، جـ ١ ص ٢٨٧-٢٨٧، وقارن ذلك مع: ٣٤٥-221 عودة، جـ ١ ص ٢٨٩-٢٨٩،

<sup>(</sup>۱۸۰<sup>-) -</sup> أنظر نص هذا الامتياز الأول في: Erim, s. 9-15

İnalcık, "İmtiyazat", s. 1180; Yılmaz Altuğ, Yabancıların: انظر المائية أسالية أسالية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المائية

Hukuk Durumu, İstanbul 1971, s. 63; Heyd, Criminal Law, s. 223-224.

أنظر: أnalcık, "İmtiyazat", s. 1188 - أنظر: أنظر: أماناً المانات المانات أنظر: أمانات أنظر: أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات أمانات

لمحاكم الطوائف والقنصليات، ولكن جمهورية تركيا اضطرت لأن تدفع ثمنا باهظاً لقاء ذلك، إذ قبلت استمرار الاستقلال الحقوقي للمواطنين غير المسلمين، وأن يكون لممثلي هذه الطوائف حق إبداء الرأي عند تقرير الأحكام الحقوقية المتعلقة بهم، كما تعهدت من ناحية أخرى بالقيام باصلاحات حقوقية تتفق ومطالب الغرب والاستعانة أثناء ذلك بجهود المشرعين الغربيين لفترة خمس سنوات. وبعد ذلك اتجهت سلطات الحكم في الجمهورية الى قبول التشريعات الغربية بكاملها، وتقدموا بذلك عما كان مطلوباً منهم، ورأت الأقليات غير المسلمة إزاء هذا الموقف أن نتخلى عن الامتيازات التي اتاحتها لهم معاهدة لوزان، فلم يعودوا في حاجة إليها(١٨٨٨).

M. Akif Aydın, "Batılılaşma", DİA, İstanbul 1992, c. V, s. 166-167. : مزيد من المعلومات أنظر - (۱۸۸)



المُملِ السَّابِعِ القَّوَانِينَ المَثْمَانِيةِ بعد عمد التنظيمات



يكشف القانون العثماني حتى القرن التاسع عشر عن وحدة واتساق واضحين؛ ولم يحدث على مدى الحقبة التي امتدت خمسة قرون ونصف حتى التنظيمات أن وقع تغيير جذري يخرج على مسيرة التطور الطبيعي للبناء التشريعي. أما في الفترة التي بدأت بصدور "خط گلخانه الهمايوني" عام ١٨٣٩م [التنظيمات] فالملاحظ أن القانون العثماني قد انفصل بخطوط قاطعة عن الفترة السابقة، سواء أكان في أمر المؤسسات القضائية التي اقيمت، أم في أمر التشريعات التي جرى وضعها. ومن هذه الناحية فان الضرورة تدعونا لأن نتناول القانون العثماني فيما بعد التنظيمات بشكل مستقل.

إن الفارق الواضح الذي تتميز به الفترة السابقة على عهد التنظيمات هو -كما تحدثنا سابقاسيادة التشريعات الاسلامية على نظام الحقوق، والسعي لملء الفراغ الناشئ أثناء تطبيق تلك
التشريعات باسس القوانين العُرفية في الاطار الكلي للشريعة الإسلامية. ولم يستعينوا وهم
يصنعون ذلك بنظام تشريعي أجنبي، بل كان اعتمادهم على التقاليد الفقهية والقانونية الخاصة
بالدول الاسلامية التركية السابقة على العثمانيين، نظراً للملامح المشتركة التي تميزها إلى حد
كبير. أما في عهد التنظيمات فقد بدأ الحديث عن الغرب، وعن نظمه القانونية التي لم يكن أمر
الاستفادة منها وارداً حتى تلك الآونة. فقد بدأت مرحلة التنظيمات بحركة تغريب واقتباس في
المجال التشريعي أيضا كما كان الحال في المجالات الأخرى.

وكان لحركة التغريب في مجال التشريع والنظم الحقوقية التي جاءت بها آنذاك أسباب خاصة بها من الناحية السياسية والاقتصادية والاجتماعية والحقوقية، وياتي في مقدمتها اعجاب رجال الدولة العثمانية وتأثرهم بالنظم القانونية وحركة النقنين في الغرب. والمعروف أن الدولة العثمانية التي أخذت تزداد ضعفاً حتى القرن التاسع عشر كانت مسرحاً لسلسلة من الاصلاحات قبل عهد التنظيمات وبعده تستهدف إعادتها إلى سابق قوتها، وكان الغرب دائما هو النموذج الذي احتذوا به في تلك الاصلاحات، ولا سيما بعد عهد التنظيمات. فقد نظر رجال الدولة العثمانية إلى حركة الإقتباس من الغرب في كافة المجالات على أنها تحول لابد منه لانقاذ الدولة، ووصفة علاجية يمكن الوصول إليها بسهولة. أما القرن التاسع عشر فهو القرن الذي وقعت فيه اصلاحات على وتشريعات قانونية في بعض دول اوربا لاسباب خاصة بتلك الدول. ولهذا وقع رجال الدولة العثمانية – وهم الذين رفعوا شعار التغريب في كل مجال – تحت تأثير النشاط التشريعي في الغرب، فرأوا ضرورة القيام باصلاحات تحتذي النموذج الغربي في البناء العدلى والمجال

التشريعي دون أن يفكروا كثيراً في أمر توافقها أو عدم توافقها مع البناء الاجتماعي، أو في تلبيتها للاحتياجات التشريعية.

والسبب الثاني أن الدول الغربية كانت دائمة الضغط والإلحاح على الدولة العثمانية لارغامها على قبول قوانينها وتشريعاتها. وكان اتجاه الدول الغربية إلى ايجاد أسواق لمنتجاتها المتزايدة نتيجة للثورة الصناعية(١٨٩)، ومحاولة تأمين تجارتها مع دول تلك الأسواق عن طريق تطبيعها بقوانينها وتشريعاتها هي، وسعيها للبحث عن مكانة حقوقية معتبرة عن طريق فرض قوانينها (١٩٠)، ومحاولاتها لتأمين حقوق وامتيازات جديدة للأقليات القريبة منها في الدولة العثمانية، ولاسيما في مجال القانون العام، وجهودها بالتالي لزيادة مكانتها لدى الأقليات(١٩١)، هي كلها أسباب دفعت تلك الدول لممارسة ضغوطها المستمرة على الدولة العثمانية في مجال النظم العدلية والتشريع. والدليل على ذلك أنهم طالبوا عالي باشا أثناء مؤتمر باريس بان يعيد تنظيم المحاكم (على النظام الغربي)(١٩٢)، ثم ضغوط الدول الغربية على الدولة العثمانية لوضع تنظيمات تتعلق بغير المسلمين، ولا سيما في فرمانات الاصلاح(١٩٢)، ومحاولات الفرنسي المسمى بقانون الاثناء التي بدأ فيها إعداد "مجلة الاحكام العدلية" للأخذ بالقانون المدني الفرنسي المسمى بقانون نابليون Code Napoleon، ثم اتجاه عالي باشا الذي ضاق بهذه الضغوط إلى الأخذ به، سعياً منه للتخفيف من وطأنها(١٩٤)، ثم محاولات الانجليز أيضا لفرض تنظيمات قانونية على النموذج الغربية.

والسبب الثالث الذي يكمن وراء الاصلاحات التشريعية في عهد التنظيمات هو الحاجة الماسة لتلك الاصلاحات نفسها؛ فقد كان من شأن التغيرات الجذرية والتطورات التي بدأت تظهر على

Barkan, "Din ve Devlet İlişkileri", s. 93 : انظر - (۱۸۹)

ومما يلفت النظر أن أولى المحاكم التي ظهرت إلى جانب المحاكم الشرعية هي المحاكم التجارية، وأن أول القوانين الماخوذة عن الغرب كانت في التجارة مما يدلنا على أن المصالح التجارية والاقتصادية كانت هي الهدف وراء تلك الضغوط.

Guido (Gad) Tedeshi, *Studies in İsrael Law*, Jerusalem 1960, s. 86 - أنظر: انظر: الفرد (۱۹۰۰) - أنظر

Halil İnalcık, "Tanzimat Nedir?", *Tarih Araştırmaları 1940-1941,* : انظــــر العلام الطالحة المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية

Ahmed Cevdet Paşa, *Marûzât*, (haz. Yusuf Halaçoğlu), İstanbul 1980, s. 198. : انظر: المادة (۱۹۲۱)

أالطر: أالطر: أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار أأسار ألسار أأسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألسار ألس

<sup>(</sup>۱۹۶) - أنظر: Aydın, "Mecelle'nin Hazırlanışı", s. 46-48

<sup>(</sup>١٩٥٠) - أنظر تقرير السفارة الانجليزية حول ذلك في أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، تصنيف يلديز رقم (:553/251, K 35).

الحياة الاجتماعية والاقتصادية أن تفرض على الدولة وضع تشريعات تواكبها. ولما زاد عدد القضايا المعروضة على المحاكم وتباينت أنواعها كان من الضرورى تعزيز المحاكم العثمانية التقليدية بالجديد منها، خاصة وأنها كانت محاكم ذات درجة واحدة تنظر في كافة أنواع القضايا، ثم إثراء البناء القضائي بمحكمة النقض، وعلى ذلك دعت الحاجة بعد عهد التنظيمات إلى اقامة المحاكم التجارية والمحاكم النظامية، واقامة محكمة النقض العثمانية الأولى، وهي المعروفة باسم "ديوان الأحكام العدلية". ومع اقامة عدد كبير من المحاكم الجديدة، ثم عدم كفاية التعليم الحقوقي آنذاك ظهرت الحاجة إلى تقنين مجالات حقوقية بعينها على وجه السرعة لتلبية حاجة القضاة في تلك المحاكم. فقد كانت اقامة المحاكم النظامية بوجه خاص وتشكيلها من عدد كبير من الأعضاء من غير المتخصصين في القانون في البداية وعدد كبير من القضاة أمراً دعا بالضرورة إلى إعداد نصوص قانونية يسهل على هؤلاء استيعابها (١٩٦). وإذا أضفنا إلى ذلك ما دعت إليه التطورات في الحياة الاقتصادية والاجتماعية من تنظيمات حقوقية جديدة لأدركنا على الفور أن العديد من القوانين التي وضعت في عهد التنظيمات إنما ظهرت تلبية لتلك الحاجات الملحة. غير أن الإصلاحات التشريعية التي أجريت آنذاك كانت إرضاءً لدول الغرب بالدرجة الأولى، أو نتيجة لضغوط تلك الدول نفسها، ولأجل هذا لم تكن بالشكل الذي يلبي الحاجات الحقيقية. فالحقوق الجديدة التي مُنحت للأقليات غير المسلمة قد يسرت انفصالهم عن الدولة العثمانية، وعجلت لحدوثه. وكما أضر الشكل الذي أقيمت به المحاكم التجارية ومشاركة التجار الأجانب فيها باستقلال القضاء، كذلك أسفرت القوانين التي وضعت وتعود التجار الغربيون عليها ثم المعاهدات التجارية التي عقدت مع الدول الأوربية عن تدهور التجارة العثمانية، وبالتالي تدهور الوضع المالي. أما المحاكم النظامية المتعددة القضاة التي أقيمت دون مراعاة للتركيب الثقافي في المجتمع العثماني فلم تعط النتيجة المرجوة منها، ولما تعذر وجود أعضاء لها من ذوي الثقافة القانونية اكتفوا باجراء هذه الوظيفة بالاعضاء المتاحين. ومن العسير أن نقول إن ذلك كفل عدالة القضاء. وقد كان من شأن القوانين التي جرى اقتباسها عن الغرب دون مراعاة لأمر توافقها مع التشريعات العثمانية أن أفسدت الوحدة القانونية، وزادت من التبعية للقوانين الغربية، حتى مهدت السبيل فيما بعد لقبول تلك القوانين برمتها.

Aydın, "Mecelle'nin hazırlanışı", s. 37-39 : أنظر المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الم

وتنقسم النظم القانونية التي وُضِعَت في عهد التنظميات تحت تأثير كل هذه العوامل إلى مجموعتين؛ في مجال التشكيلات والأجهزة العدلية، وفي المجال التشريعي.

وقد رأينًا فيما سبق أن نظام المحكمة الشرعية ذات الدرجة الواحدة والقاضي الواحد هو النظام الذي ساد في الدولة العثمانية حتى عهد التنظيمات. واذا أضفنا الي ذلك محاكم الطوائف التي كانت تنظر في قضايا الأقليات غير المسلمة الخاصة بالأحوال الشخصية، ومحاكم القنصليات التمي كمانت تفصل في الخلافات القانونية للأجانب الموجودين في أراضي الدولمة العثمانية، لأدركنا أنه كان يوجد هناك من حيث الأساس ثلاثة أنواع من المراجع القضائية حتى عام ١٨٣٩م. وفي عهد التنظيمات لم يقع تدخل في الوظائف القضائية لمحاكم الطوائف والقنصليات، أما في المجالات التي تمارس فيها المحاكم الشرعية عملها فقد وَضَعَتْ الدولة سلسلة من النظم، و اتجهت القامة محاكم جديدة. وبدأت النظم الأولى في هذا المجال باقامة مجلس تجارة [محكمة] في استانبول عام ١٨٤٠م كان تابعاً لنظارة التجارة. كما جرى في نفس العام تشكيل "مجلس المحاسبة" داخل نظارة المالية ليتولى حل الخلافات الواقعة بين الصَّرَّافين، وجرى تشكيل مجلس آخر لحل الخلافات في مجال التجارة البحرية وكان تحت رئاسة رئيس (ريس) الميناء. وحتى ذلك التاريخ كانت المحاكم الشرعية ذات القاضي الواحد تفصل في ذلك النوع من الخلافات وغيره. وبموجب لائحتين تنظيميتين جرى إعدادهما في عامي ١٨٤٧-١٨٤٨م تحول مجلس التجارة التابع لنظارة التجارة إلى محكمة تجارية مختلطة. و هذه المحكمة كانت تتشكل من ناظر التجارة رئيساً، واربعة عشر عضواً، نصفهم من رعايا الدولة العثمانية والنصف الثاني من رعايا الدول الأجنبية(١٩٧). وبعد هذه التجربة الأولى بدأت إقامة المحاكم التجارية في كافة أراضي الدولة بوضع ذيل أضيف عام ١٨٦٠م على "قانون التجارة" (تجارت قانوننامه سي) الصادر عام ١٨٥٠م(١٩٨). وصدرت بعد ذلك اللائحة التنظيمية للولايات عام ١٨٦٤م، وأقيمت بمقتضاها المحاكم الحقوقية والجنائية، التي عُرفت بوجه عام باسم المحاكم النظامية، في الأقضية والسناجق والولايات. وفي كل قضاء جرى تشكيل ما عُرف باسم "مجلس الدعوى" من أحد القضاة رئيساً، وثلاثة أعضاء من المسلمين وغير المسلمين، وفي السناجق جرى تشكيل "مجلس

Mustafa Reşit Belgesay, "Tanzimat ve adliye teşkilatı", *Tanzimat I*, İstanbul 1940, s. 214; انظـــــر: – (۱۹۷۰) Ebul Ula Mardin, *Medeni Hukuk Cephesinden Ahmed Cevdet Paşa*, İst 1946, s. 244-246; Karal, *Osmanlı Tarihi*, c. VI, s. 150-152; A.C. Eren, "Tanzimat", *IA*, c.XI, s. 733-734.

Ticaret Kanunnâme-i Hümâyununa Zeyil, *Düstûr*, Birinci Tertip, :انظر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر. أعظر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أوانطر أو

التمييز " تحت رئاسة قاض وسِتة أعضاء نصفهم من المسلمين والآخر من غير المسلمين، وموظف يجرى تعيينه من قبل الحكومة، أما في الولايات فقد جرى تشكيل "ديوان التمييز" الذي يضم مفتش قضاة (مفتش حُكام) أو نائب المركز فيما بعد رئيسا، وستة أعضاء نصفهم من المسلمين والآخر من غير المسلمين، وموظفا يجرى تعيينه من قِبَل الحكومة. وكانت تقوم هذه المجالس والدواوين بوظيفة المحاكم الابتدائية والاستثناف(١٩٩)، ووضعت الدولة لها لائحة تنظيمية (نظامنامه) عام ١٢٨٨ (١٨٧٢م) أقرت فيها من جديد أسس العمل التي تسير عليها(٢٠٠). أما ديوان الأحكام العدلية (ديوان أحكام عدليه) فقد أقيم عام ١٨٦٨م ليكون محكمة للنقض تنظر في قرارات المحاكم النظامية، وجعلوا احمد جودت باشا رئيساً لــه(٢٠١). وفي نفس السنة التي أقيم فيها "ديـوان الأحكـام العدليـة" ليكـون المرجـع الأعلـي للقضـاء العدلـي أقيـم أيضـا "مجلس شوري الدولة" (شوراي دولت) ليكون المرجع الأعلى للقضاء الإداري، ووُضع مدحت باشا على رأسه(٢٠٢). ثم قامت الدولة بتغيير الشكل القديم للمحاكم النظامية، وأعطتها شكلاً جديداً بقانون صدر عام ١٨٧٩م، وعُرف باسم "قانون تشكيلات المحاكم النظامية. كما كـان من جملـة ذلك أيضا استحداث وظيفة الادعاء بقانون صدر لأول مرة(٢٠٣). أما المحاكم الشرعية فقد ظلت تعمل مع تقليص وظائفها عن ذي قبل. كذلك فان "مجلس التشكيلات الشرعية" (مجلس تشكيلات شر عيه) الذي كان قد تأسس عام ١٨٦٢م ثم أعيد تشكيله من جديد بتعليمات صدرت عام ١٨٧٣م قد بدأ هو الآخر في العمل مرجعاً للنقض من المحاكم الشرعية (٢٠٤).

ومع هذه الأجهزة والهيئات الجديدة زاد عدد المحاكم في الدولة العثمانية؛ فهناك المحاكم الشرعية والمحاكم النظامية ومحاكم الطوائف ومحاكم القنصليات، ولا يستطيع أحد أن ينكر أن هذا الوضع قد أدى إلى فوضى في القضاء. وجرى اتخاذ سلسلة من التدابير لإنهاء أعمال محاكم

Engelhard (ed.), *Türkiye ve Tanzimat Devlet-i Osmaniye'nin Tarih-i İslahatı (1826-1882).*: انظــر: (trc. Ali Reşad), İstanbul 1328 s. 486; Karal, *Osmanlı Tarihi*, c. VII, 167-168; Çoşkun Üçok - Ahmet Mumcu, *Türk Hukuk Tarihi*, Ankara 1982, s. 332-333;

ولأجل اللائحة النتظيمية للولايات أنظر: Düstûr, Birinci Tettip, c. I, s. 608

Düstûr, Birinci Tertip, : لأجل لائحة المحاكم النظامية الصادرة في منتصف شوال ١٢٢٨هـ (١١ يناير ١٨٧٢) أنظر (١٨٧٢ الصادرة في منتصف شوال ٢٢٨هـ (١٠٠) . c. l, s. 352-356.

Aydın, "Ahmed Cevdet Paşa", s. 27-30 : انظر - (۲۰۱)

Recai Galip Okandan, "Amme hukukumuzda Tanzimat devri", *Tanzimat I*, İstanbul 1940, s. 121.: انظر العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب ال

Üçok-Mumcu, s. 334; Belgesay, s. 218; Düstûr, Birinci Tertip, c. IV, s. 245-260 : انظر $-^{(r-r)}$ 

Belgesay, s. 215; *Düstûr*, c. IV, s. 75-77 : انظر الطر: (۲۰۶

القنصليات ومحاكم الطوائف التي لم يكن لها مكان داخل التركيب العدلي للدولة، ولا تتفق -بوجه خاص- مع مفهوم الاستقلال في أوائل القرن العشرين. فجرى في البداية عام ١٩١٤م الإعلان عن إلغاء الامتيازات بقرار صدر من طرف واحد(٢٠٠)، فكان من الطبيعي أن تلغى محاكم القنصليات هي الأخرى مع قرار الامتيازات. غير أن دول الغرب لم تقبل هذا الإلغاء من طرف واحد، وظل الغموض مستمراً في ذلك حتى نهاية الدولة العثمانية. أما الخطوة التي خطتها الدولة على طريق إلغاء محاكم الطوائف فقد وقعت عام ١٩١٧م؛ إذ صدر قرار بقانون العائلة (حقوق عائله قرارنامه سي) حمل تاريخ ٢٥ اكتوبر من نفس العام ألغى الصلاحيات القضائية لمحاكم الطوائف في مجال الأحوال الشخصية، وخول المحاكم الشرعية للنظر في هذا النوع من القضايا لغير المسلمين(٢٠٦). غير أن إلغاء محاكم الطوائف كان هو الآخر سبباً في الاعتراض والنزاع، وتنخل الدول المتحالفة، وتأثير الضغوط التي مارسوها في هذا الصدد أن جرى إلغاء القانون بعد مرور عام ونصف تقريباً على تطبيقه(٢٠٠). وهكذا عادت الأمور إلى وضعها السابق، وعادت محاكم الطوائف تمارس نشاطها من جديد، حتى نهاية عهد الدولة العثمانية.

ولا شك أن أهم الأعمال الحقوقية وأكثرها عمقاً في عهد التنظيمات هو ما حدث في المجال التشريعي. وإذا استثنينا قوانين العقوبات (جزا قانوننامه همايونلري) لعام ١٨٤٠م وعام ١٨٥١م التي تنظم قسماً من قانون العقوبات لرأينا أن النموذج الأول في المجال التشريعي قد تحقق في حقوق التجارة. وأغلبية الأحكام التي تضمنها قانون التجارة (قانوننامه تجارت) الصادر عام ١٨٥٠م مأخوذة عن قانون التجارة الفرنسي. فهو بمثابة أول قانون يؤخذ عن مصدر أجنبي (٢٠٨). وبعد هذا القانون تم إعداد قانون العقوبات (جزا قانوننامه سي) الصادر بتاريخ المعبد الماء ١٨٥٠م) والذي أخذ قسم مهم من أحكامه عن قانون العقوبات الفرنسي لعام ١٨١٠م، ثم أعقبه في نفس العام قانون الأراضي (أراضي قانوننامه سي). وهذا القانون الذي قامت باعداده هيئة ترأسها جودت باشا إنما هو قانون وطني تشكلت كافة أحكامه من خلال تقنين الأسس الحقوقية التي كانت سارية المفعول أساساً حتى ذلك الوقت. وينظم القانون الأسس الحقوقية

أنظر: İnalcık, "İmtiyazat", c. III, s. 1188 – أنظر:

<sup>(</sup>۲۰۱ – أنظر: Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 210-212

Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 221-224 : انظر – (۲۰۷)

Düstûr, Birinci Tertip, c. I, s. 375-465; Kanunnâme-i Ticaret ve Zeyilleri, : لنص القانون وذيله أنظـــر - (۲۰۸) Yeni Harflere Çevirenler: Fikri Gürzümar - Tekin Gürzümar, Ankara 1962. s. 43 vd.

للأراضي الميرية وأراضي الأوقاف غير الصحيحة، التي تشكل قسماً مهماً من الأراضي الأراضي الزراعية، وليس الأراضي العثمانية كلها(٢٠٩). وبعد مدة من صدور هذا القانون جرى إعداد "اللائحة التنظيمية لأصول المحاكمات التجارية" (اصول محاكمهء تجارت نظامنامه سي) في عام ١٢٧٨ (١٨٦١م) مع الاستعانة إلى حد كبير بالقانون الفرنسي، كما جرى في عام ١٢٨٠ (١٨٦٦م) إعداد "قانون التجارة البحرية" (تجارت بحريه قانوننامه سي) بالاستفادة من القوانين الأوربية، وفي مقدمتها قانون التجارة الفرنسي (٢١٠).

ولا شك أن أهم قانون جرى إعداده في عهد التنظيمات هو "مجلة الأحكام العدلية". فقد جرى التفكير بعد التنظيمات في إعداد قانون مدنى، حتى انهم حاولوا إعداد قانون عُرف باسم "المتن المتين" (مَتْن متين) قبل "المجلة"، غير أنهم لم يوفقوا في ذلك. ومع هذا ظل التفكير قائماً حتى إن عالى باشا طلب بعد ضغوط فرنسية كبيرة عليه ترجمة القانون المدنسي الفرنسي Code) (Sivile، فتشكلت لجنة تولت فرز مواده، ومعرفة الصالح وغير الصالح منها للفقه العثماني، وقطعت في ذلك مرحلة لا بأس بها. وأثناء القيام بكل ذلك أخذت فكرة إعداد قانون مدنى وطنى تفرض نفسها، ولا سيما بجهود جودت باشا وهمته، وشرعت "جمعية المجلة" التي تشكلت تحت رئاسته للعمل على وضع هذا القانون. فكان أول ما ظهر من "المجلة" هو المقدمة والكتاب الأول "كتاب البيع" عام ١٨٦٩م، ثم بدأ سريانهما، وتوالت الكتب بعد ذلك واحداً تلو الآخر، حتى بلغ مجموعها ستة عشر كتاباً، تضم ١٨٥١ مادة دخلت حيز التطبيق. فاذا وضعنا في الاعتبار أن الكتاب السادس عشر جرى إعداده وسريان مفعوله عام ١٨٧٦م لعلمنا أن إعداد "المجلة" استغرق ثمانية أعوام تقريباً. وقد كان لجودت باشا دور مهم في انجاز ذلك العمل، سواء أكان في التعجيل به واتمامه، أم في تحرير مواده. وقد جمعت المجلة بين أحكام القوانين الاسلامية التي كانت سارية المفعول حتى ذلك الوقت فيما يتعلق من حيث الأساس بالمعاملات وأصول المحاكمة، وكانت قانوناً وطنياً خالصاً، فضلاً عن الناحية الفنية فيها. فقد انحصر تأثرها بالقوانين الغربية في الجوانب الشكلية دون سواها. إذ جرى إعداد المجلة اتباعاً للنظام التقليدي الافتائي (casuistic)

M. Akif Aydın, "Arazi Kanunnâmesi", *DİA*, İstanbul 1991, c. III, s. 346-347 : انظر - (۲۰۱)

Hıfzı Veldet Velidedeoğlu, "Kanunlaştırma hareketleri ve Tanzimat", *Tanzimat I*, İstanbul : انظـــر: – انظـــر: 1940, s. 198.

ولنص لائحة أصول المحاكمات التجارية أنظر: B. 466-510 , c. I, s. 780-810 ولنص لائحة أصول المحاكمات التجارية أنظر: s. 466-536 و أنظر أيضاً: Kanunname-i Ticaret ve Zeyillen, s. 143 vd.

في الفقه الإسلامي، فهي النموذج الأول لعملية تقنين رسمي في التشريعات الاسلامية، والعمل الريادي في ذلك، سواء في الدولة العثمانية أو في الدول الاسلامية الأخرى، ومن ثم فهي تحتل مكانة خاصة، ليس في تاريخ القانون العثماني وحده، بل في تاريخ الحقوق الاسلامية كافة(٢١١).

وبعد المجلة جرت الموافقة على "قانون أصول المحاكمات الجزائية" (٢١٢) الصادر بتاريخ ١٢٩٦ (١٨٧٩م) الذي صيغ بالاستفادة إلى حد كبير من "قانون المحاكمات الجزائية" الفرنسي، كما وافقوا على "قانون أصول المحاكمات الحقوقية" (٢١٣) الصادر بتاريخ ١٢٩٧ (١٨٨٠م) الذي جرى إعداده بالدمج بين مسودة أعدتها "جمعية المجلة" وبين أحكام قانون أصول المحاكمات الحقوقية الفرنسي، وعلى ذلك يكون قد تم تقنين أغلب المجالات الأساسية منذ بداية عهد التنظيمات حتى القرن العشرين باستثناء قانون العائلة.

فقد ترك قانون العائلة خارج نطاق عملية التقنين، على الرغم من أن مجلة الأحكام العدلية قد غطت أهم المجالات في القانون المدني. ولم يتيسر الأمر لتقنين هذا المجال إلا في أوائل القرن العشرين. وكانت هناك عوامل لعبت دورها في إعداد مشروع القانون وتقنين حقوق العائلة، فكان منها العامل الحقوقي مثل اكتمال القانون المدني العثماني إلى حد بعيد والقيام بوضع الاجراءات التنظيمية التي مسلمت الحاجة اليها في هذا المجال، ومنها العامل الاجتماعي مثل وضع الاجراءات التركيب الاجتماعي الجديد الذي جاءت به حروب البلقان والحرب العالمية الأولى والتحولات التركيب الاجتماعي الجديد الذي جاءت به حروب البلقان والحرب العالمية الأولى والتحولات التقافية التي صاحبتها، ومنها العامل الثقافي مثل تقدم تيار المطالبة بحقوق المرأة وأفكار المثقفين من أصحاب الاتجاه الغربي والاتجاه الدركي القومي والاتجاء الاسلامي بوضع إجراءات تنظيمية جديدة على ضوء تلك المفاهيم الجديدة.

وقامت هيئة تحت رئاسة محمود أسعد افندي باعداد القانون، وجرت الموافقة عليه بشكل مؤقت في ٢٥ اكتوبر ١٩١٧م. والقرار عبارة عن قسمين يتضمنان ١٥٧ مادة، تتعلق أحكامها بالمسلمين واليهود والمسيحيين. وعلى الرغم من إلغاء صلاحية المحاكمة المخولة لمحاكم الطوائف وتحقيق نوع من الوحدة القضائية في هذا الصدد فلم يجر توحيد الأحكام الحقوقية،

Aydın, "Mecelle'nin Hazırlanışı", s. 31-50 : انظر المعلومات أنظر المعلومات أنظر

<sup>(</sup>۲۱۲) – أنظر: Velidedeoğlu, s. 199 وللاطلاع على النص أنظر:

Düstûr, Birinci Tertip, c. IV, s. 136-231.

<sup>(</sup>Ahmed) Cevdet Paşa, *Tezâkir*, (yay.Cavid Baysun), انظرر: — انظرر: (۲۱۳) Ankara 1967, c. IV, s. 194-195; Mardin, *Ahmed Cevdet Paşa*, s. 126.

\*\*Düstûr, Birinci Tertip, c. IV, s. 261-333 ولنص القانون أنظر: 261-333

بدعوى أن ذلك لا يتفق والتركيب الاجتماعي والديني، وظلت المحافظة على الأحكام الخاصة بقانون العائلة في كل الأديان. وكان من أهم التجديدات التي جاء بها القانون أنه راعى آراء المذاهب الأخرى، وليس رأي المذهب الحنفي وحده، كما كان الحال عليه في السابق. غير أن "قانون العائلة" (حقوق عائله قرارنامه سي) على الرغم من أنه جاء بالعديد من التجديدات في بابه إلا أنه أثار غضب الأقليات غير المسلمة، كما أغضب ايضا المسلمين المحافظين، فكانت النتيجة أن صدر قرار بوَقْف العمل به في ١٩ يونيه/ حزيران ١٩١٩م(٢١٤).

والخلاصة أن نظم القضاء والحقوق العثمانية بعد عهد التنظيمات كانت موضعاً للعديد من الترتيبات والتقنينات التي لا تتفق مع بعضها البعض أخذاً عن المصادر العثمانية والمصادر الغربية. وهذا الأسلوب الجديد في الترتيب قد أفسد الصبغة الأصيلة في الحقوق العثمانية، كما لم يهيئها للقدرة على مواجهة احتياجات العصر ويمنحها كيانا يعمل بشكل مطرد، بل تحولت معه إذا جاز التعبير الي ثوب مهلهل تعلوه الرقع من كل جانب. ولعل السبب في ذلك هو أن رجال الدولة لم يجدوا المناخ المناسب للعمل آنذاك، وكان قيامهم بهذه الجهود نزولاً على رغبة الدول الغربية، وليس إحساساً بحاجة البلاد إلى التجديد، فجاءت أعمالهم في هذا الصدد بغير إعداد كاف. و هذه الترتيبات المهلهلة المتناثرة هي التي هيأت السبيل لحركة تغريب شاملة في القوانين خلال العهد الجمهوري.

Aydın, Osmanlı Aile Hukuku, s. 151 vd : لمزيد من المعلومات أنظر - (٢١٤)



# الباب السادس المجتمع المثماني

الفصل الأول تركيب المجتمع المثماني



تطلق كلمة "مجتمع" على الوحدة المتكاملة التي تتشكل من أناس يعيشون على شكل مجموعات في إطار تنظيم معين، بينما تُطلق كلمة "دولة" على شكل التنظيم الموجود على المستوى الأعلى الذي يلتف حوله هؤلاء البشر. ويستلزم وجود الدولة اجتماع ثلاثة عناصر على الأقل، هي: الأهالي والأرض والسيادة. ويمكننا أن نتعرف على التجمعات البشرية التي عاشت داخل حدود الدولة العثمانية من طبيعة المجتمع العثماني، وعلى شكل نتظيم تلك الجماعات وشبكة العلاقات القائمة فيما بينها من خلال التعرف على تركيب المجتمع.

وكانت الدولة العثمانية - بعد أن وُضعت أسس قيامها في بلدة سوگوت- قد وستعت حدود الأراضي الواقعة تحت سيادتها إلى أقصى مداها في القرن السادس عشر الميلادي. فعند وفاة السلطان سليمان القانوني كانت تضم قدراً كبيراً من أراضي الدول التي توجد اليوم على خريطة العالم، إذ كانت تضم أراضي تركيا الحالية والقرم واوكراينا ومولدافيا ورومانيا والمجر وصربيا وكرواتيا والبوسنة والهرسك وسلوفينيا وألبانيا واليونان وبلغاريا والعراق وسورية ولبنان والأردن وفلسطين واسرائيل والعربية السعودية واليمن ومصر وليبيا وتونس والجزائر، والخلاصة كافة أراضي الدول الواقعة على الرقعة الجغرافية الممتدة من البصرة إلى فينا، ومن القوقاز إلى فاس، ومن القرم إلى اليمن.

وأول تجمع شكل النواة الأولى للدولة العثمانية هو الذي كان يترأسه ارطغرل بك أولاً، ثم تلاه عثمان بك، وهو تجمع من عشيرة (قايي) من الأتراك الغر، كانت من إحدى عشائر الحدود التي خضعت في البداية من الناحية النظرية لسلاجقة تركيا ثم للايلخانيين من بعدهم. وعلى ذلك أقيمت الدولة في القرن الرابع عشر على أيدي العناصر التركية الخالصة، ثم لم تلبث بعد النصف الأول من القرن الخامس عشر أن تحولت إلى دولة كبرى، وضمت إليها أراضي الدول التي عددناها سابقاً. كما انخرط أهالي تلك البلدان الجديدة في نسيج المجتمع العثماني. ويشكل العنصر التركي الأغلبية بين أهالي المناطق التي كانت تحكمها الامارات التركية التي ظهرت في الاناضول بعد التي الدولتين [السلجوقية والإيلخانية]. لأن منطقة الأناضول خلال الثماني أو العشر سنوات التي أعقبت فتحها أمام الأتراك بعد الانتصار في معركة ملأز كرد عام ١٠٠١م كانت قد امتلأت الهجرة الجديدة الوافدة. أما موجة الهجرة الكثيفة الثانية فقد بدأت في النصف الأول من القرن الثالث عشر الميلادي، إذ أخذت التجمعات التركمانية الفارة أمام الزحف المغولي نفد على الأناضول ابتداءً من تركستان وخراسان و قرابيجان. واكتسبت منطقة الأناضول الصبغة التركمانية المن عام ١٠٠٠م من تركستان وخراسان و قرابيجان. واكتسبت منطقة الأناضول الصبغة التركمانية المن عام ١٠٠٠م من تركستان وخراسان و قرابيجان. واكتسبت منطقة الأناضول الصبغة التركمانية المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة التركمانية المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المناحة المنا

[الغُزية] بفضل الهجرات الكثيفة المتعاقبة بين القرنين الحادي عشر والرابع عشر الميلاديين لتتحول إلى تركيا التي نعرفها(١). وهكذا فأن القسم الأعظم من الأهالي الذين انتقلوا إلى العثمانيين من الإمارات التركية الاناضولية ليسوا إلا هذه التجمعات التركمانية. ومع استمرار تلك الهجرات التركية نحو منطقة البلقان إثر الفتوحات العثمانية ومشاركة أناس من أجناس وأديان مختلفة ممن كانوا يعيشون في الأراضي المفتوحة حديثاً اكتسب المجتمع - الذي تشكل في غالبيته من الأتراك المسلمين في أوائل تأسيس الدولة - تركيبا توليفيا Cosmopolite من الناحية البشرية. واستمر ذلك التركيب على حاله حتى انهيار الدولة العثمانية. واكتسبت كافة المؤسسات العثمانية شكلها التقليدي في القرن السادس عشر، ولهذا السبب يمكننا التعرف على تركيب المجتمع العثماني الأصلي خلال تلك الحقبة بعينها، ولأجل هذا أيضا ينبغي علينا التعرف على مفهوم المجتمع عند العثمانيين انفسهم.

## أولاً- مفهوم المجتمع عند العثمانيين

كان من نتيجة تشكل بعض التجمعات البشرية الجديدة من ناحية، واتساع حدود الدولة من ناحية أخرى أن أخذ الأهالي الذين انخرطوا في المجتمع يكتسبون أوضاعاً قانونية معينة، وتتقرر أماكنهم داخل المجتمع، وهو الأمر الذي تحقق تنفيذاً لمفهوم الانسان والمجتمع عند العثمانيين، وتطبيقاً لفلسفتهم في الحكم والادارة. وعندما ندقق في الأدبيات العثمانية المتعلقة بالموضوع يطالعنا مفهوم معين هو: أن الانسان أشرف المخلوقات، وهو حضري بطبعه، ومن ثم فهو في حاجة إلى الآخريب لضمان معيشته ومواصلة حياته. وهذه الحاجة هي الدافع إلى ظهور المجتمعات وتشكل الدول. لأن قدرة المجتمع على مواصلة حياته إنما تتيسر من خلال التضامن والتكافل بين أفراده. واستمرار التوافق بين أفراد المجتمع إنما يرتبط بوجود كل فرد في الموقع الذي تقتضيه مواهبه وملكاته، ومحافظته على ذلك الموقع في المجتمع. ومثل هذا التقسيم للوظائف يفرض بالضرورة ظهور التباين والاختلاف بين الناس، وبالتالي ظهور الطبقات الاجتماعية(٢).

وهذه النظرة التي تشكل الأسس الفلسفية لنظام المجتمع العثماني لا توجد في الكتب النظرية فحسب، بل نراها في وثائق دور المحفوظات الخاصة بالتطبيقات في مجالات شتى، وتعتمد على الآية الكريمة: "اَهُمْ يَقْسِمُون رَحْمت ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحيوة الدنيا ورفعنا بعضهم

F. Sümer, *Oğuzlar (Türkmenler)*, İstanbul, 1980, s. 92-199; O. Turan, *Türk Cihan hâkimiyeti* : انظر – (۱) *mefkûresi tarihi*, İstanbul, 1979, s. 247-463.

Tursun Bey, *Târîh-i Ebü'l-Feth* (haz. Mertol Tulum), İstanbul 1977, s. 10 vd : أنظر مثلاً – (٢)

فوق بعض درجت ليتخذ بعضهم بعضاً سُخْرِياً ورحمت ربك خير مما يجمعون (٦). وقد فَسر العثمانيون ذلك دائما بأن الله خلق الناس مختلفين في الملكات والمواهب لحكمته في تشكل الحياة في المجتمع ودور إنها بشكل سليم، وأنه من اللازم على الفرد في المجتمع أن يقوم بالعمل الذي يناسب قدراته ومعرفته، ثم يحصل على الدخل الذي يوازي عمله، فأن التوافق الضروري لمسيرة الحياة في المجتمع إنما يتحقق بهذا السبيل، أو بتعبير آخر، أن ظهور الطبقات في المجتمع أمر حتمي (٤)، وأن هناك بعضاً من الناس يميلون الخلاف في أمزجتهم وطباعهم الستخدام القوة ضد الآخرين، وسلبهم حقوقهم، ويمتنعون عن القيام بوظائفهم الضرورية لحياة المجتمع، ومن ثم فأن الحيلولة دون وقوع الظلم وتحقيق الأمن واقامة نظام اجتماعي يعتمد على العدالة إنما هي أمور تستلزم قوة إدارية مكلفة بتحقيق هذه الأمور، فهناك حاجة إلى قوة الدولة، وبالتالي إلى حاكم يرعى ذلك دائما(ه).

وهذه الأفكار التي تشكل نظام المجتمع العثماني والأسس الفلسفية لإدارته قد أرجعوها لصيغة أطلق عليها اسم "دائرة العدل" أو "طوق الحقانية". وهذا المعنى الذي يمتد أصله إلى الساسانيين وجرى تفسيره بوضوح في كتاب "قُوتَادْعُو بِيليك"(١) وفي مؤلفات نظام الملك(٧) والغزالي تكرر تناوله في مؤلفات عثمانية عديدة، مثل "أخلاق علائي" لقنالي زاده على أفندي(٨) وتاريخ نعيما(٩).

- 1- السلم بين الخلق يتحقق بالعدالة.
  - ٢- والدنيا حديقة جدارها الدولة.
- ٣- والشريعة هي التي تنظم شئون الدولة.

<sup>(</sup>٣) - قرآن كريم، سورة الزخرف، الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٤)-أنظر وقفية الداماد ابر اهيم باشا في أرشيف المديرية العامة للأوقاف(Kasa no: 173, s. 11-13).

<sup>(</sup>٥) – أنظر تاريخ أبو الفتح لطورسون بك، ص ١٢.

Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, II, (trc. R.R. Arat), s. 36, 43, 155, 393-398 : انظر - (٦)

و "قوتادغو بيليك" أي العلم الباعث على السعادة هو كتاب منظوم في قالب المثنوي وضعه يوسف خاص حاجب بالتركيبة القرخانية (الخاقانية) في الحكم والادارة والعادات والتقاليد والحياة الاجتماعية بوجه عام. وقد أنجزه يوسف خاص حاجب في قشغر عام ١٠٧٠م ثم قدمه إلى الحاكم القرخاني طابغاج بغرا قراخان واستحق بذلك أرفع مناصب الدولية وهو منصب "الدولية"

Siyâsetnâme (haz. M.A. Köymen), Kültür Bakanlığı yayınları, İstanbul, 1990 : أنظر – (٧)

<sup>(</sup>۸) - أنظر: Bulak, 1833, s. 47

Zeki Arslantürk, Nâima'ya göre Osmanlı Devleti'nin Çöküş Sebepleri, Ankara 1989, s. 44 vd: انظر (٩)

- ٤- والملك [حق السيادة] هو الذي يحمى الشريعة.
- والحصول على الملك أي على السلطة التي توحد بين الأرض والأهالي، وتقيم أسس
   الدولة، أو بتعبير آخر الاستحواذ على مقاليد الحكم إنما يستلزم وجود جيش قوى.
  - ٦- ويحتاج تكوين الجيش إلى ثروة عظيمة.
  - ٧- ولكى تتوفر تلك الثروة فلا بد من وجود الرعايا الذين يعيشون في رخاء واستقرار.
    - ٨- وحياة الرعايا في رخاء واستقرار إنما يكفلها الحكم العادل.

وسيراً على هذا الفهم من العثمانيين فان عناصر العدالة والدولة والشريعة والسيادة والجيش والثروة والأهالي التي تشكل حلقات "طوق الحقانية" هذا تمثل في الوقت نفسه الركائز الأساسية لبناء المجتمع. فاذا انعدمت حلقة من تلك الحلقات أدى ذلك إلى انهيار الدولة، وتفكك المجتمع.

وينقسم المجتمع في الدولة العثمانية إلى فتنين كبيرتين، هما أساس النظام والسلم في المجتمع، ويعتقد أنهما العامل الضروري للمسيرة السليمة في الحياة الاجتماعية. واحدى هاتين الفنتين هي فئة الحاكمين [العسكريين] التي تتكون من الأشخاص الذين اعترف لهم السلطان بمرسوم خاص منه بصلاحيات دينية أو إدارية، أما الفئة الثانية، فهي فئة الرعايا المحكومين الذين لا يشاركون في الحكم بشكل من الاشكال، ويتكونون من جماعات تنسب لأديان وأعراق مختلفة. ووظيفة الرعايا أيا كان دينهم أو كانت أعراقهم أن يكونوا دعماً لفئة الحكام، عن طريق الانتاج وتأدية الضرائب. أما وظيفة الفئة الحاكمة، وعلى رأسها السلطان، فهي تطبيق أحكام الشريعة الاسلامية، وتطبيق القوانين العثمانية العُرفية، وضمان سيادة العدل في البلاد، ورفاه الأهالي(١٠). ومن هنا يلزم علينا لفهم تركيب المجتمع العثماني أن نتناول هاتين الفئنتين من كل جوانبهما.

### ١ - رجال الحكم والادارة: الفئة العسكرية

كانت تتكون فئة الاداريين العثمانيين من أربع مجموعات فرعية، هي: موظفو السراي (سراى خلقى)، ورجال السيف (سيّقيه)، ورجال العلم (عِلْميه)، ورجال القلم (قَلَميه).

# أ- موظفو السراي

لاشك أن السلطان الحاكم هو أعلى سلطة في إدارة الدولة العثمانية، وعلى رأس الفئة العسكرية. وتدلنا الوثائق العثمانية على أن السلطان هو: ظل الله في الأرض، وأمير المؤمنين، وإمام المسلمين، وحامي حمى الاسلام، وظهير الشريعة، وسلطان الترك والعرب والعجم، ومالك

Halil İnalcık, "Osmanlı toplum yapısının evrimi" (trc. M. Özden, F. Unan),: أنظـــر-(۱۰) Türkiye Günlüğü, (sy.11, Yaz 1990), s. 31.

ملوك الأرض، صاحب الخيرات، وملاذ رجال العلم، وخادم الحرمين الشريفين، وغير ذلك من الألقاب والصفات. وعلى الرغم من أن السلطة المطلقة في المجتمعات الاسلامية وبالتالي عند العثمانيين كانت بيد الخليفة، فان كبار العلماء يذكرون أن هذه السلطة ما هي إلا واسطة لتطبيق أحكام الشريعة الاسلامية.

وقد أقام السلاطين العثمانيون أولاً في قصور مدينتي بورصة وأدرنه، ثم انتقلوا إلى سراي (طوپ قاپي) الذي بناه السلطان محمد الفاتح، فأقاموا فيه مدة ثلاثة قرون ونصف. وكان هذا السراي مكانا لسكنهم، كما كان في الوقت نفسه مكاناً تجري فيه الاتصالات بين السلطان والأهالي، ويعمل فيه بعض موظفي الدولة، وتجري فيه الاتصالات والمباحثات مع ممثلي الدول الأجنبية، والمكان الذي تقام فيه بعض المراسم السياسية والإدارية. ومن ثم فان تركيب السراي العثماني يتميز بميزات خاصة؛ ولهذا وجب علينا أن نتحدث عن موظفيه أولاً، دون أفراد الفئة العسكرية الآخرين.

يتكون سراي طوب قابي من ثلاثة أقسام، هي: قسم الحريم (حرم)، وقسم الأندرون [= الداخلي]، وقسم البيرون [= الخارجي]. وتختلف أوضاع الذين يعيشون أو يعملون في تلك الأقسام الثلاثة. ولا شك أنهم جميعاً كانوا يتمتعون بامتيازات خاصة بسبب قربهم من السلطان، ولهذا كانوا يحوزون هيبة واعتباراً كبيرين في نظر الأهالي خارج السراي.

وكلمة (حرم) تعني "المكان الذي يحرم على الغرباء دخوله"، فقد كانت دائرة الحرم أو الحريم في سراي طوب قابي هي المكان المخصص لإقامة السلاطين، ويقيم معهم في هذه الدائرة والدة السلطان التي تعرف بلقب (والده سلطان)، وبناته وأبناؤه، وزوجاته، وجواريه باختلاف درجاتهم (گوزده، اقبال، اوده لق)، وموظفات الحراسة، وغيرهن من الخادمات. كما كان يوجد من الذكور –عدا أبناء السلطان – أغا الحريم أو أغا دار السعادة أو اغا السراري الذي يعمل تحت إمرته عدد من أغوات الطواشي البيض (آق اغالر). وكان "أغا الباب" (قابي اغاسي) هو المسئول عن دائرة الحريم ودائرة الأندرون معاً، وكانت رتبته داخل السراي حتى عام ١٥٨٧م تعادل رتبة الصدر الأعظم خارج السراي، غير أن ازدياد نفوذ أغا دار السعادة بعد القرن السابع عشر طغى على نفوذ أغا الباب. وكان الأخير يتقاضى في القرن السادس عشر أجراً يوميا قدره عشون أقجه، وبدلاً يسمى بدل النطاق (قوشاق بدلي) قدره ٢٠٠٠ أقجه سنوياً، فضلا عن موارد سنوية نقدية قدرها ١٨ ألف أقجه. وكان لأمهات السلاطين وأخواتهم وبناتهم وزوجاتهم اقطاعيات

[ديرلكات] تخصص لهن وتُعرف باسم (باشْمَقْلِق)، يحصلن على مواردها ومحاصيلها دَخْلاً لهن(١١).

وكان "الموضع الثالث" الذي يبدأ بباب الأغوات البيض (أق أغالر) في سراي طوپ قاپى، وتوجد فيه "غرفة العَرْض" (عَرْض اوده سي)، وكذلك "الموضع الرابع" الموجود خلفه ويضم الجواسق المختلفة والحدائق تعرف كلها باسم "الاندرون" [أي قسم الداخل]، وكان يطلق على غلمان الداخل (إيى اوغلانلر) العاملين فيه اسم أغوات الأندرون (أندرون أغالري) أو الـ (اندرونلو). وتدلنا كلمة الداخل (إيسج) على القصر الذي يجلس فيه السلطان. أما غلمان الدَّوشير مه الذين يجري جلبهم إلى الأندرون فكانوا يختارونهم من غلمان الداخل في سراي أدرنسه وسراي ابراهيم باشا وسراي غُلطة، وهذا الاختيار كان يقوم به السلطان بنفسه أحياناً. وكان على هؤلاء الغلمان الأغرة ذوى المواهب الذين بلغوا سن الرشد حديثاً أن يمروا بمرحلة تعليم وتدريب يجتازون خلالها بالترتيب "الغرفة الكبيرة" و "الغرفة الصغيرة" في الأندرون، ومهجع عمال الصقور (دوغانجي قوغوشي)، ومهجع المحاربين (سَفَرالي قَوغُوشي)، ومهجع المؤونة (كيلار قوغوشى)، وغرفة الخزانة (خزينه اوده سى)، والغرفة الخاصة (خاص اوده)، مع قيامهم في الوقت نفسه بالخدمات المفروضة عليهم في كل قسم. فاذا كشف الغلام عن مقدرته استطاع أن ينتقل الى المهجع أو الغرفة الأعلى. ولكن أربعين غلاماً فقط من غلمان الغرفتين الكبيرة والصغيرة البالغ عددهم ١٦٠ غلاماً كان بامكانهم اجتياز كافة المراحل والوصول إلى الغرفة الخاصة. أما الذين لا يرتقون من منسوبي الغرف والمهاجع الاربعة الأولى فكان يجري إرسالهم إلى بلوكات سواري القبوقوليه، ومن لا ينجح في اجتياز مهجع الخزانة إلى الغرفة الخاصة فكان يجري تعيينه في وظائف أخرى خارج السراي. وإذا رُقي أمين الخزانة (خزينه دار باشي) أصبح أغا الباب. بينما كان موظفو الغرفة الخاصة يقومون بالخدمة الشخصية للسلطان، ويتولون شئون العناية بدائرة البُرْدَة الشريفة (خرقهء سعادت دائره سي) التي تضم بعض مخلفات الرسول ﷺ والمعروفة باسم الامانات المباركة. وكانت تضم الغرفة الخاصة عدداً من الموظفين، هم: السُّلَحْدَار والجُوخُدار والرِّكَابِدَار وأغا النُّلْبَنْد وأغا المفتاح، الذين كانوا عند ترقيتهم يتولون أرفع المناصب في الدولة. فالأربعة الأوائل من هؤلاء كان في استطاعتهم أن يدخلوا على السلطان في مجلسه، ويعرضوا عليه ما لديهم، ولهذا عُرفوا باسم أغوات العرض (عرض أغالري). وقد بلغ

Resimli Haritalı Mufassal Osmanlı Tarihi (Bir heyet tarafından hazırlanmıştır), İskit Yayınevi, :انظر (۱۱) c. 111, s. 1430-1434; Cengiz Köseoğlu, *Harem*, İstanbul, 1979, s. 4-24.

عدد العاملين في الأندرون ما يقرب الثلاثمائة والخمسين في القرن السادس عشر، ثم أخذ ذلك العدد في الزيادة فيما بعد، حتى بلغ ضعفي ذلك. وكان موظف الغرفة الخاصة يتقاضى أجراً يوميا قدره عشرون أقجه، ويحصل طباخ السلطان وذائق طعامه الخاص (چاشئيگير) على أربعين أقجه، أما رئيس الغرفة الخاصة (خاص اوده باشي) فيحصل على ستين أقجه. ويدلنا كل ذلك على أن قسم الأندرون في السراي كان بمثابة المدرسة التي تولت تنشئة رجال الدولة لزمن طويل، كما نشأ فيها العديد من الخطاطين والنقاشين والموسيقيين والمفكرين والشعراء والفنانين. وكانت عادتهم عندما يتولون وظائف خارج السراي أن يحمي أحدهم الآخر، ويتكاتفون فيما بينهم بقدر ما كانوا عليه داخل السراي).

وتُطلق كلمة (بيرون) على القسم الواقع بين "الباب الأوسط" و "باب الأغوات البيض" في سراي طوب قابي، وهي كلمة فارسية تعني [الخارج]. ولهذا السبب كان يطلق على المقيمين أو العاملين في هذا القسم اسم عمال الخارج (بيرون خلقى / أو / ديش خلقى). وهم ينقسمون في الغالب إلى ست مجموعات.

تتكون المجموعة الأولى من "أرباب العلم"، مثل معلم السلطان والأطباء والكحالين والمنجمين وإمام السلطان. وكان الذي يُعنى بتربية الأمراء وتعليمهم من المعلمين يتحول إلى "معلم للسلطان" عندما تشاء الظروف، ويصبح أحد تلامذته الأمراء سلطاناً، ويحصل المعلم على رتبة عالية بين فقة أهل العلم. حتى لقد ظهر من معلمي السلاطين من استغل نفوذه وتدخل في شئون الدولة، وأثر في سيرها. غير أن العصيان الذي شب عام ١٧٠٣م وقُتل فيه فيض الله افندي الذي كان معلماً للسلطان وتولى مشيخة الاسلام حدّ من نفوذ هؤلاء وقلل من أهميتهم.

وهناك الجراحون ورئيسهم (جراح باشى) الذين كان عملهم الأول ختان الأمراء، وفحص الأغوات الطواشية المقرر استخدامهم في السراي، وهناك أطباء العيون ورئيسهم (كحال باشى)، وكان كل هؤلاء الأطباء داخل السراي وخارجه وموظفو الصحة الآخرون يتبعون رئيساً لهم يُعرف باسم (حكيمباشى)، وهو المخول بصلاحية التفتيش عليهم، وتعيينهم أو عزلهم، بل كان هو نفسه الذي يقوم باختبارهم، ويحصل لقاء وظيفته على مخصصات سنوية كبيرة؛ إذ كان يتقاضى أجراً يومياً قدره ٥٠٠ أقجه، وعلى اقطاع (آرپه لق) في منطقة غليبولى يدر عليه دخلا سنوياً معيناً، ويحظى بدرجة عالية من الاعتبار والتقدير. أما المنجمون فكانوا معنيين بتعيين أيام السعد

İ.H. Uzunçarşılı, *Osmanlı Saray Teşkilâtı,* Ankara, 1984, s. 297-357; *Mufassal Osmanlı* : انظـــر – (۱۲) *Tarihi*, c. 111, s. 1427-1430.

وساعاتها، وتنظيم التقاويم وحساب أوقات الصلاة وإعداد إمساكيات رمضان. بينما كانت وظيفة الإمام أن يؤم السلطان في الصلاة داخل مسجد السراي، ويؤمه مع المصلين في المساجد الأخرى خارج السراي عند صلاة الجمعة والعيدين. وقد جرت العادة أن يجري اختيار الإمام من بين ذوي العلم وأصحاب الصوت الحسن العارفين باصول الموسيقى، ويحصل على درجة مدرس على الأقل.

وكانت عادة العاملين في البيرون من أهل العلم أن يمارسوا أعمالهم في السراي نهاراً، ويغادروه في الليل إلى منازلهم.

أما المجموعة الثانية العاملة داخل قسم البيرون فتضم الأمناء بما تعنيه كلمة (أمين) من النقة. واعتماداً على هذه الثقة كانت أمور العناية بالقصور القديمة والجديدة الخاصة بالأسرة المالكة، وترميمها وتلبية احتياجات العاملين في تلك القصور، وصرف رواتب المقيمين في الحريم، ومواجهة نفقاتهم موكولة لموظف يعرف باسم (شَهْرُ أمينى) أي أمين العاصمة، مع عدد آخر من الموظفين والكتبة العاملين تحت إمرته، بينما أعطيت مهمة إعداد الطعام لأهل السراي الذين كان يتراوح عددهم في القرن السادس عشر بين أربعة إلى خمسة آلاف، ثم ازداد حتى قارب اثني عشر ألفاً في القرن الثامن عشر – إلى أمين المطبخ العامر (مطبخ عامره أميني) مع عدد من الطباخين والخدم تحت إمرته، أما وظيفة ضرب العملة فقد تكفل بها أمين الضربخانه (ضَرَبُخانه أميني) مع عدد من الموظفين تحت إمرته، بينما أعطيت مهمة تأمين الشعير والأعلاف للحيوانات الموجودة في حظيرة السراي وتوفير الاحتياجات الأخرى لموظف يُعرف باسم (آريه اميني) أي أمين الشعير، وعدد من المساعدين له. وفي النصف الثاني من القرن السادس عشر كان عدد العاملين في المطبخ وحده ٢٦٠ عاملاً، ستون منهم طباخون والآخرون من المدر.

وتتكون المجموعة الثالثة في قسم البيرون من أغوات الركاب (ركاب اغالرى) وعدد من العاملين تحت إمرتهم. وكلمة ركاب (ركاب / أو / أوزنكى) تعني الحديدتين المعلقتين في السرج للركوب على الجواد. وقد اطلقت عليهم هذه التسمية لأنهم كانوا مجازين للسير إلى جوار جواد السلطان. وكان يعمل تحت إمرة هؤلاء الأغوات عدد من الموظفين مشل حملة الأعلام (سَنْجَقْدَار)، وبلوكات المهترخانه [أي الموسيقات]، وبلوكات البوابين التي كان يتجاوز عدد أفرادها الألفين، والجاويشية الذين كانوا يعاونون في أعمال الديوان الهمايوني، ويقومون بتنفيذ القرارات الصادرة عنه، والقائمين على تربية الطيور [الجارحة] المستخدمة في رحلات صيد

السلطان، والطباخين الذواقة (چاشنيگير) الذين يقومون بمراقبة الأطعمة والأشربة المعدة لأجل السلطان وخدمة موائده. وهؤلاء الأغوات الإداريون كانوا يحملون الألقاب التالية بالترتيب: أمير العلم (ميرِ علَم)، ووكيل البوابين (قاپيجيلر كتخداسي)، ورؤساء البوابين (قابيجي باشيلر)، ورئيس الجاويشية (چاووش باشي)، وأغوات الصيد (شكار اغالري)، ورئيس الطباخين الذوّاقة (چاشنيگير باشي). أما أغا الانكشارية (يكيچري أغاسي)، وأغوات البلوكات الستة التي تشكل فرسان القبوقولية، ورئيس الجبجية (جبه جي باشي)، ورئيس المدفعية (طوپجي باشي)، ورئيس خنود عربات المدافع (طوپ عربه جي باشي) فقد كانوا جميعاً من الكوادر العسكرية (سيفيه) على الرغم من كونهم معدودين بين أغوات الركاب، ولهذا السبب سوف نتناولهم ونحن في معرض الحديث عن رجال السيف.

أما عن المجموعة الرابعة في قسم البيرون فيمكننا أن نذكر من بينها جنود المتفرقة (متفرقه) وجنود البلطة (بلطه جيلر / أو / تبرداران). فقد كان جنود المتفرقة يتولون القيام بالخدمة في أعمال مختلفة، وتراوحت أعدادهم على مدى الزمن بين ٤٠-١٠٠ جندي، وكان منهم من يتقاضون راتبا، ومنهم من يحصلون على اقطاعيات (ديرلك) تدر عليهم دخلاً سنوياً لقاء أجرهم، وكانوا مكلفين عند خروج السلطان إلى الحرب بحماية خزانة الأندرون (اندرون خزينه سي). أما جنود البلطة فكانت وظيفتهم أثناء الحرب القيام بفتح الطرق والمسالك، ورفع الأحمال وإنزالها، وشد الخيام وغير ذلك، كما كانوا يتولون داخل السراي أعمال رفع جنازات الموتى من سكان الحريم، ونصب عرش السلطان أمام باب الأغوات البيض ورفعه وغير ذلك من الأعمال المشابهة.

وهناك مجموعة خامسة في قسم البيرون تضم بلوكات للخدمة، تعمل في مجالات تختلف كثيراً عن المجالات التي ذكرناها، فهناك رجال البريد (پيتك)، وعمال الملابس (چماشيرجي)، والترزية، ومن يطلق عليهم (أهل حرف)، كالخطاطين والمجلدين وصناع الأحبار والنقاشين والصاغة والساعاتية وحفاري الخشب (اويماجي) وصناع الأقواس (يايجي) والسهام (اوقچي) وصناع السكاكين (بيچاقچي)، وصناع المفاتيح والأقفال (چلينگير) والنجارين (دولگر) وعمال القناديل (قنديلجي) وغيرهم.

أما المجموعة الأخيرة في قسم البيرون فهي تضم طائفة البستانية (بوستانجى) أي عمال الحدائق والبساتين، الذين كانوا يعملون في حدائق سراي طوب قابى وبستان قاضي كوي وحديقة داود باشا وحديقة بشيكطاش وحديقة اسكندر چلبى وحديقة طولمه باغجه وحديقة ببك وبيوك دره

وپاشا باغجه وقنديللي وفلوريا والكاغدخانه وخاص كوي وغيرها، ويعملون في القوارب الخاصة بالسراي، ويشكلون اوجاقاً يُعرف باسمهم هو اوجاق البستانية (بوستانجي اوجاغي). ويُعرف البستانية العاملون في حدائق السراي باسم "أفراد الحديقة الخاصة" (خاص باغچه أفرادي)، أما العاملون في الحدائق والبساتين خارج السراي فيعرفون باسم "أفراد بساتين الخاصة" (خاصته بوستانلري أفرادي). وكانت تتكون مجموعة البستانية داخل السراي من ٢٠ بلوكا، يتراوح عدد أفراد كل واحد منها بين ١٩-٤٤ فرداً. أما البستانية خارج السراي فكانوا جماعة يتراوح عدد أفرادها بين ١٥-١٠٠ فرد. ويوجد على رأس كل مجموعة (اوسطى). وكان عدد البستانية في الحديقة الخاصة ١٤١ بستانيا، أما عدد العاملين خارج السراي منهم فكان يبلغ ١٧١ بستانيا، وهم يتقاضون راتباً على عملهم، وينقسمون فيما بينهم إلى تسع درجات. أما الحدائق والبساتين المذكورة فكانت مخصصة لتربية الزهور وزراعة الخضر، التي يجري بيعها لتحقيق دخل كان يصل عام ١٨١٤م إلى ١٩٩٩،٠٠ اقجه.

وكانت بلوكات عمال القوارب (قايقجى بلوكلرى) الموجودة في أوجاق البستانية تقوم بمهمة التجديف في القوارب التي يركبها السلطان والسلطانة الوالدة والأميرات. وكان للبستانية جميعاً رئيس يعرف باسم (بوستانجى باشى)، وهو المسئول في نفس الوقت عن الأمن في أطراف استانبول، وفي مرمرة والقرن الذهبي وسواحل البحر الأسود، كما لم يكن في وسع أحد أن يبني بيتاً صيفياً على الساحل دون الحصول على إذن منه. وإذا خرج السلطان في نزهة بحرية أو راح يتنزه في الحدائق كان رئيس البستانية مكلفاً مع بعض رجاله بالسير إلى جانبه. وبسبب قربه من السلطان كان الكل يتهيبه. وعند ترقية رئيس البستانية إلى رتبة أعلى فقد كان الباب مفتوحاً أمامه لكي يصبح رئيساً للبوابين (قابيجى باشى) أو أميراً على سنجق (سنجق بكى) أو حتى وزيراً.

وكان يوجد في مدينة أدرنة ايضا اوجاق للبستانية، فقد كان السلاطين العثمانيون يتوجهون بين الحين والآخر لقضاء بعض الوقت في تلك المدينة التي كانت عاصمة للدولة قبل فتح استانبول، ولهذا ظل سراي أدرنة محتفظا بأهميته. وكانت طائفة البستانية العاملة هناك اكثر تحرراً من طائفة استانبول، وكانوا مسئولين عن أمن المدينة، ويتراوح عددهم بين ٥٠٠-٧٠٠ بستاني.

وكانت هناك طائفة من أهل البيرون ممن يقومون بتربية حيوانات السراي ويعنون بها، فهناك عدد من الموظفين والكتبة وساسة الخيول المعروفون باسم (آت اوغلانلرى) وعدد من المدم المهرة في ركوب الخيل الذين يعرف الواحد منهم باسم (سَرَاخور) وعدد من السَّرَاجين

الذين يقومون بصناعة السروج، وعدد من صانعي نعال الخيول والقائمين على خصيها، وعدد من البَغّالين والجَمّالين، وعدد من الغلمان الذين يرعون حيوانات الخاصة ويقيمون لها الحظائر ويعرفون باسم (يوند اوغلانلرى)، وعدد من الحراس على المراعي والمروج، وعدد من القائمين على تربية اناث الخيول. وهؤلاء جميعهم كانوا تحت إمرة كبير يُعرف باسم (ميراخور)أي أمير الاسطبل، وهو إذا وقعت ترقيته خرج من السراي أميراً على أحد السناجق (سنجق بكى)، بل وكان يحدث أن يرقى إلى رتبة بكلربكي أو وزير (١٣).

ويظهر لنا من كل ذلك أن السراي العثماني كان يتميز بتركيب معقد إلى حد كبير من الناحية الاجتماعية. فالألقاب التي تبدو اليوم وكأنها لا تحمل أهمية كبيرة في ادارة أمور الدولة العليا كالبواب والطباخ والبستاني وغيرهم كانوا يحوزون أهمية كبيرة في السراي العثماني، لأن السراي كان بمثابة المدرسة التي تقوم بالتربية التطبيقية وتعليم الثقافة العثمانية وآداب التعامل، وتقوم على تخريج الإداريين على أعلى مستوى في الدولة. وعدا هؤلاء العاملين الذين يعدون من بين فئة الاداريين لأنهم كانوا يعملون في السراي كانت تنقسم فئة العسكريين الأصلية إلى شلاث طوائف هي رجال السيف (سَيْقيه)، ورجال العلم (عِلْميه)، ورجال القلم (قَلَميه).

# ب- رجال السيف (أو أهل العُرف)

كلمة (سيف) عربية تقابلها كلمة (قليچ) بالتركية، وعندما تستخدم كلمة (سيفيه) صفةً فانها تعني ما يتعلق بالسيف، وبالتالي ما يتعلق بالجند، أما عند استخدامها اسماً فانها تدل على فئة العسكريين في المجتمع العثماني. وتعرف هذه الفئة باسم أهل السيف أو أهل العُرف (أهل سيف أهلِ عُرف)، مما يعني مهارتهم في استخدام السيف وأعمال الكرِّ والفرِّ. أما وصفهم بأهل العرف فالمقصود منه أن هذه الفئة نشأت على نظم وتقاليد المجتمع، وليس من التركيب الديني.

ومع أن الوظيفة الأساسية لتلك الفئة هي الجندية فانها كانت تتولى الوظائف الادارية، وتنقسم إلى قسمين؛ أحدهما يخضع لنظام التيمار، والثاني لنظام القبوقولية (قبو قولي).

وكان الجنود السباهية أصحاب التيمار أحد العناصر المهمة في التشكيلات العسكرية؛ وهم جنود خيالة، أما عن التيمار، ذلك النظام المعقد، فالمعروف أن الدولة لم تكن تجمع الضرائب بنفسها من الرعايا، بل كانت تقوم بتقسيم موارد تلك الضرائب إلى وحدات تعرف باسم (دير لك)

i.H. Uzunçarşılı, *Osmanlı Devleti'nin Saray Teşkilâtı*, s. 359-464; - أنظر: – (۱۳) *Mufassal Osmanlı Tarihi*, c. 111, s. 1417-1427.

<sup>\*</sup> أنظر الفصل الثالث من الباب الثاني.

وتعطيها للسباهية مقابلاً لخدماتهم العسكرية. وكانت عملية منح التيمارات لهم تخضع لرقابة الحكومة المركزية، وتعتمد بالدرجة الأولى على السجلات العقارية المحلية في كل منطقة.

ويقضي نظام التيمار بطواف السنجق قرية قرية، وحصر كافة مصادر الدخل الموجودة فيه، ويطلقون على تلك العملية اسم (تحرير)، وهي نوع من التسجيل المسحي للعقارات، يقوم بها كاتب كل ولاية (ايل يازيجيسي)، فيسجل الذكور العاملين في فلاحة الأرض، وعدد الدور الموجودة، والمحاصيل التي تنتجها الأرض، ومقدار الضرائب المقررة عليها، وإذا وجد أن هناك أحداً معفى من الضرائب سَجّله مع كل ذلك في الدفتر المعروف باسم "دفتر المفصل". وكان يتصدر هذا الدفتر قانوننامه تنص على حقوق وواجبات الرعايا والإداريين على حد سواء. وبهذه العملية يجري توثيق المكلفين بدفع الضرائب في كافة أراضي الدولة ومصادر دخلهم. وبعد ذلك تجري عملية تقسيم تلك الدخول إلى وحدات معينة تعرف باسم عامً، هو (ديرلك). وكانوا يطلقون اسم "تيمار" على مجموعة الوحدات التي تدر دخلاً سنوياً يتراوح بين ١٠٠٠-٢٠٠٠ اقجه، وكلمة "زعامة" على مجموعة الوحدات التي تدر دخلاً سنوياً يتراوح بين ٢٠٠٠-٢٠٠٠ اقجه، اقجه، أما الوحدات التي تدر دخلاً سنوياً يتراوح بين ٢٠٠٠-٢٠٠٠٠ اقجه،

وكانوا يمنحون التيمار لجنود السباهية الذين استبسلوا في الحرب وكشفوا عن شجاعتهم فيها، بينما تُمنح "الزعامة" للسباهية أصحاب التيمار الذين أبلوا بلاءً حسنا في الحرب وكشفوا عن بطولاتهم، كما تمنح لجاويشية الديوان في مركز الدولة، وجنود المتفرقة وبعض الكتبة وغيرهم، أما "الخاص" فكان يحصل عليه السلطان وأفراد العائلة المالكة والصدر الأعظم والوزراء والبكاربكيين وغيرهم من كبار رجال الدولة.

والسباهي صاحب التيمار هو الذي يشكل القاعدة التي تقوم عليها الفئة العسكرية، فقد كان السباهي صاحب التيمار مكلفاً بتدريب جندي واحد يطلق عليه اسم (جَبَه لو) وتجهيزه بجواد وعدة حرب كاملة عن كل ثلاثة آلاف أقجه يدرها عليه تيماره، والذهاب بهؤلاء الجنود إلى ميدان القتال عند اللزوم، أما السباهي صاحب "الزعامة" أو "الخاص" فكان مكلفاً بمثل ذلك عن كل خمسة آلاف اقجه يدرها إقطاعه. وكان مبلغ الثلاثة آلاف اقجه الأولى من دخل التيمار ومبلغ العشرين ألف اقجه الأولى من دخل التيمار ومبلغ العشرين ألف اقجه الأولى من دخل "الزعامة" مخصصاً لمعيشة صاحب الاقطاع نفسه، وهذه الشرائح الأولى تعرف باسم (قليج) أي سيف، وعلى ذلك فان متوسط الأجر اليومي لصاحب التيمار يبلغ ٨ اقجات، بينما يبلغ متوسط أجر صاحب الزعامة اليومي ٥٦ أقجه. وإذا كشف صاحب التيمار أو الزعامة عن بطولة وبسالة في الحرب والضرب واستحق الترقية منحته الدولة

اقطاعاً اكبر، وبالتالي وجب عليه تجهيز وإعداد عدد اكبر من عساكر "الجبلو". وعلى ذلك فالتيمار يمكن تبديله بزعامة، والزعامة يمكن تبديلها بالخاص.

وقد جرت العادة في السناجق المختلفة أن تضم كل عشرة بلوكات ألف جندي سباهي يجري تنظيمها ووضعها تحت قيادة ضابط كبير يُعرف باسم (آلاى بكى) أي أمير آلاي، وهولاء يجتمعون تحت قيادة أمير السنجق (سنجق بكى)، ثم يتوجهون جميعاً للانضواء تحت قيادة البكاربكي، أي أمير الأمراء في الايالة، ويخرجون بهذا الشكل للمشاركة في الحرب.

وكانت الدولمة العثمانية بفضل هذا النظام قادرة على تشكيل قوة عسكرية ضخمة دون تخصيص أي نفقات نقدية من ميزانيتها(١٤).

فغي أعقاب إعتلاء السلطان سليمان القانوني عرش الدولة العثمانية كان عدد أصحاب الاقطاعات عام ١٥٢٧م يبلغ ٢٧,٥٢١ سباهيا، وهؤلاء السباهية مع عساكرهم الجبلو البالغ عددهم ٢٧,٨٦٨ جندياً كانوا يشكلون قوة عسكرية راكبة يتراوح عدد أفرادها بين ٧٠-٨٠ ألف جندي. أما عدد جنود القبوقولية فكان يبلغ ٠٠,٧٠٩ جندي. كما كان يوجد عدا ذلك عدد من أصحاب الاقطاعات يبلغ ٣٩,٦٥٣ جندياً يعملون بين حاميات القلاع [٠٠,٦٠٠ في أوروبا، وأصحاب الاقطاعات يبلغ ١٩٢٤ في المنطقة العربية]. وكان أصحاب الاقطاعات في تلك الفترة يحصلون على ٢٤٪ من مداخيل ضرائب الأرض في منطقة الروملي، وعلى ٥٦٪ منها في الأناضول، وعلى ٨٣٪ منها في البلدان العربية. ويقول المؤرخ على عيني افندي إنه كان يوجد عام ٧٠٢ م عدد من الاقطاعات يبلغ ٤٠٤٠٤٤ ويخرج منها ١٠٥,٣٣٩ جندياً من الخيالة. ويتضح لنا من كل ذلك أن التقوق العسكري عند العثمانيين لم يكن يعتمد على الكثرة العددية، كما هو تقوق الجيش العثماني في دقية القيادة والانضباط والتدريب والتكتيك(١٠). وكان للسباهي هو تقوق الجيش العثماني في دقية القيادة والانضباط والتدريب والتكتيك(١٠). وكان للسباهي رأسه خوذة تُعرف باسم (مِغَفَر)، ويرتدى فوق لباسه دَرقةً أو درعاً من المعدن، كما كانت الخيام والمطابخ المتنقلة من أدوات وحدات السباهية.

Nikoara Beldıceanu, XIV. yüzyıldan XVI. yüzyıla Osmanlı : التعرف على نظام التيمار أنظـر (١٤) — للتعرف على نظام التيمار أنظـر

<sup>(</sup>۱۰) - أنظر: . Stanford Shaw, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye, c.l, İstanbul, 1982, s. 184. أنظر:

وحتى أواخر عهد السلطان سليمان القانوني كان جيش السباهية أصحاب النيمارات يشكل واحداً من أقوى الوحدات العسكرية واكثرها انضباطاً، ثم أخذت تضعف بعد ذلك عندما بدأ يجري توزيع الاقطاعات على أشخاص ليسوا أهلاً لها، بدلاً من أصحاب الحق والكفاءة، وكذلك بسبب البدء في استخدام تلك الوحدات في خدمات المؤخرة، بدلاً من بلوكات الخدمة التي جرى الغاؤها ابتداءً من القرن السابع عشر.

ولم تكن تلك الاقطاعات ملكاً خالصاً للحاصلين عليها؛ ومن ثم فهي لا تنتقل عن طريق الارث من الأب الى الأبن، بل كانت العادة أن يجري وضع اليد على الاقطاع الشاغر حتى يصدر مرسوم جديد بمنحه لشخص آخر. ولكن الأولوية في الحصول على الاقطاع تكون لولد السباهي المتوفى إذا وُجد، لأن أبناء السباهية ذوي التيمارات كانوا معدودين هم أيضا من بين العسكريين، ولهذا كانت الأفضلية لهم في شغل التيمار. ومع ذلك فالملاحظ أن عملية انتقال تلك الاقطاعات كانت تجري في الغالب بين الغرباء، وليس من الاب إلى الابن، بل لم يكن هناك ما يمنع أن يكون هؤلاء السباهية من مناطق مختلفة، فعلى سبيل المثال كان يوجد بين أصحاب التيمار في دياربكر من هم من انقره أو البوسنة أو صوفيا أو طرابزون. وهذا الوضع يدلنا بوضوح على أن السباهية لم يكونوا يشكلون طبقة أصيلة بين الأهالي، فلم تكن الاقطاعات في الواقع ممنوحة لاشخاصهم بل لوظائفهم. وكانوا يخضعون لرقابة مشددة، فاذا تقاعس أحدهم عن الاشتراك مع الجيش طرد من إقطاعه.

أما عساكر القبوقولية الذين يمثلون الجيش الدائم في الدولة العثمانية فكانوا ينضوون تحت ستة اوجاقات، هي: اوجاق العجمية، واوجاق الانكشارية، واوجاق الجبجية، واوجاق المدفعية، واوجاق المدفعية المحمولة على عربات، وعساكر سواري القبوقولية، وجميعها مترجلة إلا النوع الأخير (١٦).

وكان الاساس في تشكيل جنود القبوقولية في العهود الأولى هو أخذ الخُمس من أسرى الحرب، ثم تعليمهم وتدريبهم، ثم لم يلبثوا أن تركوا ذلك النظام إلى نظام آخر هو تطور للأول، ويُعرف باسم (دَوْشيرمه) أي الجمع والاقتطاف(١٧). وهي عملية كانت تحدث تبعاً للحاجة كل ثلاثة أو خمسة أعوام، أو على فترات أطول من ذلك حسبما يقتضى الأمر، فياخذون غلاماً عن

i.H. Uzunçarşılı, *Osmanlı Devleti teşkilâtından kapıkulu Ocakları*, 2 cilt, 2. bs., Ankara انظــــر: –(۱۲) –1984; S. Yesasimos, *Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye*,İstanbul 1980, s. 169-177.

<sup>(</sup>۱۷) - أنظر: Resimli Haritalı Mufassal Osmanlı Tarihi, c. III, İstanbul 1959, s. 1416-1428

كل أربعين داراً من غلمان المسيحيين، يكون صحيح البنية فطناً، ويتراوح عمره بين ٢٠-٨ عاماً.

وبعد أن ينتقوا الصفوة من بين هو لاء الغلمان لأجل السراي العثماني، كما ذكرنا سابقاً، يجري إرسال القدر الباقي منهم إلى الاناضول ليعيشوا فترة مع الأتراك من أهل القرى. وخلال تلك الفترة التي تبلغ سبعة أو ثمانية أعوام يتعلمون العادات والتقاليد الاسلامية، وبعد أن يعتادوا تلك الحياة الجديدة يجري إلحاقهم باوجاق غلمان العجمية (عجمى اوغلانلرى اوجاغى). وكان من المحظور جمع الشبان المتزوجين، أو الذين يتحدثون التركية، أو المترددين على استانبول، الذين يطلق عليهم اسم (بيرتق) أي رقيع أوفاتك باصطلاح ذلك العهد. حتى أن رهبان القرية كانوا يقومون باعداد قوائم باسماء هؤلاء الغلمان ويقدمونها للموظف المختص، لأنهم يضمنون لابنائهم والسياسية في الدولة. وكانت تجري تلك العملية تحت مسئولية أغا الانكشارية [أي قائدها] على أيدى موظفى الدوشيرمة الخصوصيين ومساعدة الموظفين المحليين في المنطقة.

وكان غلمان العجمية يقومون -إلى جانب تأديتهم لأعمال التدريب والتعليم التي تفرضها الحياة العسكرية وتأديتهم لبعض الخدمات في الجندية -يكلفون للقيام ببعض الأعمال المدنية، والمثال على ذلك انهم أيام بناء جامع السليمانية انجزوا ٥٥٪ من أيام العمل التي استغرقها البناء، وبلغت ٢٠٦٧٨,٥٠٦ أيام عمل.

وكان عدد هؤلاء الغلمان ابان قيام الدولة يتراوح بين ٢٠٠-٥٠٠ غلام، ثم ازداد بعد مائتي عام؛ إذ كان يبلغ عند وفاة السلطان سليمان القانوني ٧,٧٤٥ غلاماً. وكان يتقاضى الواحد منهم أجراً يومياً يتراوح بين أقجه واحدة واقجتين ونصف، ويعرف باسم (عُلُوفه)، كما كانوا يحصلون كل عام على بدل حذاء وعلى لباسين وقماشاً من المخمل للمعطف ولباس المطر (يغمورلق) والسروال، وعلى قميصين.

وكانت مرحلة التعليم والتدريب والخدمة في اوجاق العجمية تستغرق في الغالب ثمانية أعوام، وبعد أن يُفصل قسم ممن أتموا تلك المرحلة ليدخلوا السراي ضمن اوجاق البستانية يجري الحاق الباقين باوجاق الانكشارية، وهي العملية التي يطلقون عليها اصطلاح (چقمه / أو / قبويه چيقمه) أي الخروج أو التخرج.

وكان اوجاق الانكشارية قد أخذ يتميز مع مرور الزمن بين اوجاقات القبوقولية الأخرى، حتى أصبح حجر الأساس في النظام العسكري كله، بينما تحولت الأوجاقات والوحدات الأخرى

إلى قوات مساعدة. ويضم اوجاق الانكشارية ١٩٦ بلوكاً أو أورطه، ويتكون البلوك الواحد من ستين جندياً، ويستقل بنفسه كوحدة عسكرية قائمة بذاتها. ويوجد داخل الأورطة أو البلوك نظام هرمي يرتكز على تقسيم الأعمال، ومن ثم فقد تخصصت بعض الأورطات في نوع معين من العمل ومهرت فيه، وهذا التخصص والنظام الهرمي يتيح للانكشارية فرصة الترقي في الوظيفة.

وكانت ترقية جنود الانكشارية في البداية لا تتم إلا داخل الاوجاق نفسه، ثم لم يلبثوا بعد ذلك أن حصلوا على حق "الخروج" إلى تيمار، وجرى تنفيذ هذا النهج في النصف الثاني من القرن السادس عشر، الذي سمحت فيه الدولة بالزواج لجنود الانكشارية. وكان يحصل الانكشاري الذي التحق بالاوجاق حديثاً على أجر قدره اقجتين في اليوم، ويمكن أن يزداد أجر هذا الانكشاري المبتدئ، لكنه لا يتجاوز الخمس أقجات يومياً. أما الانكشاري الذي يستحق الزيادة على ذلك فكان في وسعه أن يلتحق بوظيفة مسئولة براتب يومي يتراوح بين ٩-١٢ أقجه، أو أن "يخرج" إلى تيمار يُدر دخلاً سنوياً قدره ٩٠٠٠ أقجه، أو أن ينتقل للالتحاق باوجاق خيالة القبوقولية (قپوقولى سوارى اوجاغى). فلم يكن صاحب التيمار مخولاً إلاّ لصرف ثلاثة آلاف أقجه من الدخل السنوي لتيماره على حاجاته الخاصة كما ذكرنا سابقاً. فالانكشاري الذي يتقاضى أجراً يومياً قدره من يحن المنوي اليمارة على أدره السنوي إلى ٣٥٤، القجه، على اعتبار أن السنة القمرية ٣٥٤ يوماً، مما يدلنا على أن هناك توازناً في الدخل بين الانكشاري وصاحب التيمار.

وبعد هذه المرحلة يكون من الممكن الارتقاء إلى رئاسة الأورطة التي هي وظيفة القيادة فيها، وكان لكل اورطة رئيس يسمى باسم خاص تبعاً لوظيفة الأورطة نفسها؛ مثلاً كانت قيادة الأورطة الخامسة في يد (باش چاووش)، والأورطة رقم ٦٨ في يد (طورناجى باشى)، والأورطة رقم ٦٤ في يد (زَعَارْجى باشى)، والأورطة رقم ٦٤ في يد (زَعَارْجى باشى)، والأورطة رقم ٦٥ في يد (سكبان باشى). كما كانت تجري الترقيات أيضا تبعاً لذلك الترتيب، والأورطة رقم ٦٥ في يد (سكبان باشى). كما كانت تجري الترقيات أيضا تبعاً لذلك الترتيب، واغا الانكشارية هو القائد الأعلى لأوجاق الانكشارية كله، والوكيل المعروف باسم (كتخدا بك) هو أقرب المعاونين له.

ويحصل رئيس الاورطة العادي على أجر يومي قدره ٢٤ اقجة؛ أو أن "يخرج" إذا شاء إلى تيمار يُدر دخلاً سنوياً قدره ٢٥٠٠٠ اقجه. أما السكبان باشي الذي هو أقدم رؤساء الأورطات فكان راتبه اليومي يتراوح بين ٧٠-٨٠ اقجة، ويتصرف على زعامة تدر دخلاً سنوياً قدره ٢٠٠٠٠٠ أقجة. وإذا حدث وحصل على وظيفة خارج الأوجاق كان "يخرج" برتبة سنجق بكي،

وعند هذا المستوى كانت تقع التضاربات في نظم الترقية بين السباهية أصحاب الاقطاعات وبين الانكشارية، وتكون النتيجة لصالح جنود القبوقولية.

وإذا وقعت ترقية السكبان باشى داخل الأوجاق كان يصبح أغا للانكشارية، أي اكبر القواد في الأوجاق، وأحد كبار موظفي الدولة ذوي السلطة والنفوذ في نفس الوقت. ويحصل على علوفة يومية قدرها ٤٥٠ اقجه، وعلى زعامة تدر دخلاً سنوياً قدره ٥٠,٠٠٠ اقجه. ولأن اغا الانكشارية يكون في الغالب برتبة (سنجق بكي) فانه عند الترقية يصعد بالترتيب إلى بكلربكي أي أمير أمراء] أو إلى قبطان البحار (قبطان درياً) ثم إلى وزير. وكان للانكشارية عند المشاركة في الحرب وظائف يكلفون بها، كالقيام باعمال الحراسة والأمن في الأماكن الاستراتيجية، وفي الاماكن المحيطة بالديوان الهمايوني مثلاً، وفي المدن المختلفة في البلاد ومداخل القلاع ومراكز الحراسة.

وكان عدد جنود الانكشارية بين القرنين الخامس عشر والسادس عشر يبلغ ١٢,٠٠٠ جندي تقريباً، ثم زاد في أوائل القرن السابع عشر الى ٣٧,٠٠٠ جندي، وبلغ في نهاية ذلك القرن مر ٧٠,٠٠٠ جندي، أما في أوائل القرن الثامن عشر فقد بلغ ١٠٠,٠٠٠ جندي(١٨). وعلى الرغم من ذلك فقد أخذ أوجاق الانكشارية يقحم نفسه في شئون السياسة الداخلية للبلاد، ويخلق المشاكل للدولة، حتى أرغمت على إلغائه عام ١٨٢٦م.

وكان هناك أربعة أوجاقات أخرى للمشاة، هي بمثابة قوة مساعدة تتزود بالقادمين من اوجاق العجمية، مثلها في ذلك مثل اوجاق الانكشارية تماماً. ومنها أوجاق الجبجية (جَبَه جي اوجاغي) الذي كان معنياً بشئون الضروريات، ومكلفاً بتوفير أدوات الحرب للانكشارية، والعناية بها ونقلها من مكان لآخر. وكان عدد جنود الجبجية يتراوح بين ٥٠٠-٨٠٠ جندي حتى أواخر القرن السادس عشر، ويتقاضى الواحد منهم راتباً يومياً قدره ثماني أقجات، أما الأجر اليومي لرئيسهم (جبه جي باشي) فكان يبلغ ٩٥ أقجة.

أما أوجاق المدفعية الذي كان يتراوح عدد جنوده في القرن السادس عشر بين ١٠٠٠١٢٠٠٠ جندي فكانت مهمته تصنيع المدافع ومقذوفاتها، ثم استخدام تلك الأسلحة. ويتقاضى جندي المدفعية ٦-٨ أقجات، بينما يتقاضى رئيسهم (طوپجى باشى) علوفة يومية قدرها ٦٠ أقجة. وكان هناك أيضا أوجاق عربات المدافع (طوب عربه جيلرى أوجاغى)، ويضم ٤٠٠

Mücteba İlgürel, "Yeniçeriler", /A, c. XIII, s. 389. : للتعرف على أعداد الانكشارية خلال العهود المختلفة أنظر (١٨)

جندي تحت قيادة رئيس لهم (عربه جى باشى)، ويتقاضى الجندي منهم أجراً يومياً يتراوح بين ٤-٦ أقجات، وهم معنيون بصناعة عربات المدافع، وحمل أسلحة المدفعيين ومهماتهم أثناء الحرب.

ويأتي بعد ذلك اوجاق خيالة القبوقولية (قپوقولى سوارى اوجاغى) الذي يعتبر الأوجاق الأخير في جنود القبوقولية، وهو يتكون من ستة بلوكات، ويطلق عليهم كذلك اسم (آلتى بلوك خلقى) أي أهل البلوكات الستة، وكانت تتزود تلك البلوكات بالقادمين من سراي غلطة وسراي ابراهيم باشا، ومن الأندرون ممن لم تجر ترقيتهم هناك وغادروا تلك الأماكن للخدمة في الخارج، ومن غلمان السراي القدامى، ومن جنود الانكشارية الذين اثبتوا شجاعتهم في الحروب، ومن أبناء خيالة القبوقولية أنفسهم. ولأجل هذا كان اوجاق الخيالة يتمتع بامتياز خاص. فكانت رواتبهم تزيد عن رواتب الانكشارية، إذ تبدأ علوفة الجندي المبتدئ من ١٤ أقجة، حتى تصل علوفة الجندي عن رواتب الانكشارية، إلى البلوك الأعلى إلى قدر يتراوح بين ٨٠-٩٠ أقجة. وكان خيالة القبوقولية وتحت رقابة الضابط الذي يُعرف باسم (كتخدا يرى) أي نائب الوكيل في اوجاق الانكشارية. وكان عددهم في القرن الخامس عشر يقرب من ثمانية آلاف، وازداد حتى بلغ عشرين ألفاً في وكان عددهم في القرن الخامس عشر يقرب من ثمانية آلاف، وازداد حتى بلغ عشرين ألفاً في القرنين السابع عشر والثامن عشر.

ويتولى خيالة القبوقولية أثناء الحرب حماية خيمة السلطان، وأعلام السلطنة، وحماية خزانة الجيش وأثقاله المختلفة، ويقومون بتعيين الأماكن المرتفعة التي تعرف باسم (سنجق تهه سى) أي رابية العلم لتحديد الممرات التي سيسلكها الجيش في مسيرته، ويحفرون الخنادق والمتاريس. ويقومون في اثناء السلم بمهمة جمع بعض الضرائب، ولا سيما الجزية، إذا كانوا على درجة عالية من المهارة في ذلك.

أما القوات الخاصة التي كانت مكلفة بحماية القلاع والممرات والمضايق ومناطق الحدود والقيام أثناء الحروب بمهمة الاقتراب من صفوف العدو والاستكشاف فقد كانت تشكل مجموعة أخرى من رجال السيف (سيفيه)، ويمكننا اعتبارها من الوحدات المعاونة للجيش.

وهناك ايضا جنود المشاة (يايا) وجنود الخيالة القدامي (مُسلَم) الذين كانوا يشكلون أول جيش نظامي عند العثمانيين(١٩)، ولما جرى تشكيل فرق الانكشارية عند أواسط القرن الخامس عشر

<sup>(</sup>١٩) – لمزيد من المعلومات عن جنود المشاة (يايا) والجنود الراكبة (مُسَـلتم) أنظر:

بدأت الدولة تستخدمهم في أعمال المؤخرة، مثل عمليات النقل وتشغيل المناجم، وتشييد القلاع، وشق الطرق وغير ذلك. وكان الجندي منهم يتقاضى أجراً يوميا قدره أقجتان أثناء الحرب، أما في السلم فكان يعود إلى بلده للعمل بالفلاحة مع الاعفاء التام من الضرائب، وكلمة (مُسلَم) تدل على ذلك المعنى. وكانوا يطلقون اسم (يوروك) على قوات المشاة (يايا) الموجودة في منطقة الروملي. وفي العقد الأخير من القرن السادس عشر كان يوجد من جنود المشأة ١٩٢٦ اوجاقاً، ومن جنود المسلَم ١٠١٩ اوجاقاً، يضم كل واحد منها عشرين جندياً، أي أنهم كانوا جميعاً يشكلون قوة قوامها ٢٠٠٠، حندي، يطلق على الذاهب منهم إلى الحرب اسم (أشكينجي) أي الرهوان، أما الباقي منهم في فلاحة الأرض فيعرف باسم (بَمَاق) أي مساعد أو معاون. وكان على الجندي الباقي أن يؤدي للذاهب إلى الحرب مبلغ خمسين اقجة لقاء ذلك.

وكان يحدث أحيانا أن تقوم تلك القوات الراكبة والمترجلة باعمال الحراسة على المضايق والممرات وفي القلاع، كما كان يقوم جنود القبوقولية المرسلين من المركز إلى تلك القلاع للتناوب في العمل معهم. وكان يوجد نوع آخر من الجنود يُعرفون باسم العَزَب، هم من بين الحراس الدائمين للقلاع. وتأتي تسمية العَزَب من أنهم كانوا من غير المتزوجين، يجري اختيارهم من الشباب التركماني في الأناضول. وقد استخدمتهم الدولة في أول عهدها وحدة لجنود المشاة الخفيفة تحارب في مقدمة جنود الانكشارية، ثم جرى بعد ذلك تشكيل صنفين من جنود العَزَب، عُرف أحدهما باسم عَزَب القلاع، والثاني باسم عَزَب البحرية، وكان يوجد في أواسط القرن السادس عشر عدد منهم يتراوح بين ١٥,٠٠٠-١٠,٠٠٠ جندي.

أما الوحدات التي كانت تُعرف باسم (اقينجي) أي المغيرة، و (دلي) أي الشجعان أو الدلاة، و (بشلو) أي الخُمس، و (گوكللو) أي المنطوعة فكانت تشكل قوة الطليعة أمام الجيوش، وكانوا في الغالب من الجنود الراكبة المكلفة بمهمة الاستكشاف في الأراضي التي سيسلكها الجيش، وتوفير الأمن للطرق وجمع الأخبار وغير ذلك مما يشبه مهمة الطابور الخامس في الجيوش الحديثة. وفي أو اسط القرن السادس عشر كان عدد الأقنجية يقدر بنحو خمسين ألفاً، أما الدلاة فكانوا نحو عشرة آلاف.

وعلينا هنا أن نعتبر القوات البحرية أيضا من بين فئة رجال السيف، وكان يتولى القوات البحرية قائد يعرف باسم (قبطان پاشا / أو / قبطان دَرْيا)، وفي زمن السلطان محمد الفاتح لم يكن الاسطول البحري قد تطور بعد، فكان القبطان برتبة أمير سنجق (سنجق بكي)، أما بعد أن جرى تعيين برباروس خير الدين باشا على تلك الوظيفة فقد حصل قائد الأسطول على رتبة

وموقع البكلربكي أي أمير الأمراء، وهناك من حصل منهم على رتبة الوزراة، وفي هذه الحالة يكون من حقه المشاركة في اجتماعات الديوان الهمايوني. وكان هو المسئول عن كافة الأمور المتعلقة بالبحرية، وكان يحصل في القرن السابع عشر على إقطاع من نوع (خاص) يدر دخلاً سنوياً قدره ٨٨٨,٥٠٠ قجة، كما يحصل عدا ذلك على مبلغ قدره ٢٢٠,٠٠٠ قرش من مداخيل الجزر الخاضعة لنظام الالتزام. غير أن نفقات القبطان باشا كانت كثيرة أيضا، فقد كان مكلفاً لقاء ذلك بتجهيز ألف جندي وإعدادهم للحرب.

وكانت تضم الترسانة عدا القبطان باشا عدداً كبيراً من الموظفين، مثل أمين الترسانة، والكتخدا أي الوكيل، والأغا، والريس (رئيس) والكتبة، وعشرة من المهندسين المعماريين تحت إمرة كبير لهم يُعرف باسم (باش معمار)، وعدد آخر من النجارين يبلغ أربعمائة نجار.

ويضم الاسطول عدا القبطان باشا نفراً من كبار أمراء البحر، يُعرف الأول باسم (قبودانه)، والثاني باسم (پاطرونه)، والثالث باسم (رياله). وكان الأول برتبة (بكلربكي)، أما الثاني فهو برتبة (سنجق بكي). وفي القرن الثامن عشر كان هؤلاء الأمراء ذوو المناصب الرفعية في الاسطول يتقاضون أجوراً سنوية قدرها لملأول ٤٥٠٠ قرش، والثاني ٣٥٠٠ قرش، والثالث من ٣٥٠٠ قرش. ثم يأتي بعدهم في الرتبة عدد من القباطنة السواري (سُواري قبطان)، وعدد آخر من الملازمين المساعدين لهم.

وكان يعمل على السفن كجنود عدا مشاة البحرية العزب عدد آخر من الرجال، يجمعونهم من السواحل القريبة، ومن بينهم الأتراك واليونانيون والأرناؤوط وأهل دالماچيا، وهم يعملون ويحاربون في الوقت نفسه، ويطلق عليهم اسم (لوَنْد). وقسم منهم كان يجري جمعه من حساب الاقطاع اله (خاص) الممنوح للقبطان باشا، أما الآخرون فكانوا يعملون لقاء أجر شهري يتقاضونه من خزانة الترسانة. ويوجد عدا كل هؤلاء عدد آخر من أسرى الحرب، ومن المحكوم عليهم بالتجديف على سفن الأسطول لقاء جنايات اقترفوها، ومن البحارة العاملين بالأجر، وقد اطلق عليهم في القرن السادس عشر اسم (آيلاقجي) أي أجير اليومية، ثم عُرفوا فيما بعد باسم (غليونجي). كما كان يعمل علي السفن عدد من أهل الحِرف يتولون عمليات الترميم فيها، كالنجارين والحدادين واسطوات القلفطة وغيرهم.

# ج- رجال الهيئة العلمية (علميه)

وهم الفئة الثانية من العسكريين، الذين يطلق عليهم اصطلاح (عِلْميه) أو (أهْلِ شَرْع)، فالاصطلاح الأول يعني المشتغلين بالعلم، أما أهل الشرع فهم العالمون باسس الدين الاسلامي

والنظام الدنيوي الذي يأمر به، والمكلفون بمهمة تطبيق ذلك. وهذه الفئة كانت هي المسئولة من حيث الأساس عن شئون الدين والقضاء والتعليم والتربية. وكانت فئة أهل العلم (علميه) تتكون من القضاة القائمين على شئون الفصل في القضايا والكتابة الشرعية وادارة الشئون المحلية، ومن الخبراء المتمرسين في الطب والفلك والتنجيم ومن القائمين على التعليم والتربية في كافة المراحل. كما كان يدخل ضمن هذه الفئة موظفو الوظائف الدينية في المساجد كالأئمة والمؤذنين ومشايخ الطرق الصوفية، والسادات والأشراف من آل البيت النبوي. وتقوم المدارس بتنشئة أهل العلم، وهي تنقسم إلى درجات تبعاً لأجر المدرس الذي يقوم بالتدريس فيها، ويتقرر ذلك التصنيف تبعاً للدروس المقررة في المدرسة، بداية من البسيط إلى المعقد، وتبعاً لمقدار الأجر الذي يتقاضاه مدرسها، باعتبار أنه العنصر الأساسي في العملية التعليمية.

ولأن المكاتب [جمع مكتب] والمدارس كانت تدخل ضمن مؤسسات الأوقاف فقد كان التعليم بالمجان، بل كان في وسع طالب العلم أن يجد مكانا للسكنى بالمجان في حجرات المدرسة نفسها، ويتناول طعامه بالمجان أيضا في مكان فيها أو يجاورها اسمه (عمارت)، كما يحصل لنفقاته اليومية على مبلغ قدره أقجتان في الغالب.

وكانت المدارس التي أقامها السلطان محمد الفاتح وعرفت باسم (صَحْنِ ثُمَان)، والمدارس التي تقوم التي أقامها السلطان سليمان القانوني وعرفت باسم (صَحْنِ سُلَيْمانيه) من المدارس التي تقوم بالتعليم في أعلى مستوياته. ويطلق على الطالب الذي يدرس في المدارس الدنيا اسم (سُوخْتَه)، وهي كلمة فارسية تعني المولع المتحرق، إذ كان الواحد منهم يتحرق شوقاً إلى العلم، ثم حُرفت تلك الكلمة فيما بعد إلى (صوفته). أما طلاب مدارس الصحن فكان يطلق على الواحد منهم اسم (دَانِشْمَنْد) أي صاحب العلم والمعرفة. وكان من حق الذي أكمل تعليمه وحصل على إجازته أن يتقدم بطلبه للحصول على وظيفة التدريس أو القضاء، وكان الانتقال من وظيفة التدريس الى وظيفة القضاء ممكناً في كل وقت، غير أن على طالب الوظيفة أن ينتظر مدة تُعرف باسم مسكر الأناضول أو قاضي عسكر الروملي، ثم يشارك في الاجتماعات التي تعقد هناك مرة في عسكر الأناضول أو قاضي عسكر الروملي، ثم يشارك في الاجتماعات التي تعقد هناك مرة في الاسبوع، ويوقع باسمه على ذلك الدفتر، فهو شرط لاغنى عنه لكل الدرجات. وعندما تنتهي مدة انتظار الدانشمند يجري تعيينه مدرساً على إحدى المدارس الدنيا، باجر يومي قدره عشرون انتظار الدانشمند يجري تعيينه مدرساً على إحدى المدارس الدنيا، باجر يومي قدره عشرون القجه، ويحدث نفس الشئ عند الانتقال من درجة إلى أخرى أعلى، إذ يحصل على مدرسة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالي راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالث راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه، ثم مدرسة ثالي الدرسة ثالثة راتبها اليومي ٥٠ أقجه ، ثم مدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة ثالث الدرسة أقبه عسكر الأولى المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألله المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم المرسة ألم الم

أقجة، حتى يصل إلى مدارس (صحن ثمان) و مدارس (صحن سليمانيه) التي يحصل على راتب يومي قدره ٦٠ أقجة. و تُسمّى هذه المدارس بقدر الراتب اليومي الذي يحصل عليه مدرسها (يكر ميلي، قر قلي، آلتمشلي..). ويصل الراتب السنوي للمدرس الذي يدرس في إحدى المدارس الدنيا (بكر مبلك) على مبلغ قدره ٧٠٠٠ أقجة، أما الراتب السنوى الذي يحصل عليه مدرس المدارس العليا (آلتمشلي) فكان يبلغ ٢١,٠٠٠ أقجة، وهو أمر يدلنا على أن المدرسين أصحاب الدرجات الأربع الأولى كانوا يحصلون على أجر يقارب أجر صاحب التيمار، أما أجر المدرس في المدارس العليا فكان يقارب أجر صاحب زعامة من المستوى الأدني. ولأن صاحب التيمار كان مكلفاً باعداد وتجهيز عدد من جنود الجَبَلو مقابلاً للمبلغ الذي يزيد عن الثلاثة آلاف اقجة الأولى من دخل تيماره، فيمكننا القول إن المدرسين كانوا أحسن حالاً منهم. أما معدل الدخل عند مدرسي المدارس العليا (آلتمشلي) فكان يعادل دخل صاحب الزعامة، ومن هنا نرى أن أجور المدر سبن لم تكن مر تفعة كثيراً، ومع ذلك فقد حظوا بمكانة أكبر، وكانت وظيفة التدريس تؤهلهم للانتقال إلى وظائف أخرى، فقد كان في وسع الذي يُدرِّس في مدرسة راتبها اليومي خمسون أقجة مثلاً أن بنتقل إلى وظبفة القضاء براتب قدره ٣٠٠ اقجة، أو أن يصبح نشانجي على احدى الايالات أو دفتر داراً. والواقع أن خريجي المدارس كانوا يشكلون المصدر الأساسي لتغذية كافة الوظائف في التشكيلات العلمية، فهم الذين يشغلون الوظائف الشاغرة فيها كلما سنحت الفرصة، بل كان منهم من جرى تعيينه في الوظائف [القلمية] أي البير وقر اطية. أما مدرس المدرسة العليا (آلتمشلي) فقد كان في وسعه أن يحصل على وظيفة القضاء في المدن الكبرى، مثل مكة والمدينة والقدس والشام وحلب والقاهرة وأدرنة وبروصة، ويحصل على راتب يوم، قدره ٥٠٠ أقجة، بينما كان مدر سو مدار س السليمانية مر شحين لتولى قضاء استانبول، أو لوظيفة قاضى عسكر الأناضول، أو قاضى عسكر الروملي. ويعتبر القضاة على تلك المدن أعلى من أمراء السناجق من حيث الرتبة. ولهذا السبب كان هناك صراع دائم بين هذه الفئة وجنود القبوقولية، مما جعل الدولة تأخذ من أيدي قضاة العسكر حق تعيين القضاة الذين يتجاوز راتبهم اليومى ١٥٠ أقجة وتعطيه للوزير الأعظم في أواسط القرن السادس عشر (٢٠).

أ. H. Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti'nin İlmiye Teşkilâtı, Ankara 1965; S. Shaw, I, 190-193.: أنظر (٢٠)

ويأتي بعد المدرسين - الذين هم بمثابة المعلمين للتشكيلات العلمية - عنصران مهمان آخران بين هذه الفئة، هما القضاة الذين يقومون بتطبيق القوانين والأحكام، والمفتون الذين يصوغون الأحكام الدينية تبعاً لما يستجد من مشاكل.

وقد جرى تقسيم الدولة العثمانية إلى وحدات عدلية، يطلق على الواحدة منها اسم (قضاء)، وهو يعني منطقة تدخل في نطاق المجال القضائي لأحد القضاة. ويوجد في كل قضاء محكمة يمارس فيها القاضى ومساعدوه شئون الفصل في القضايا وبعض الشئون الأخرى(٢١).

وكان في وسع الخريج (دَانِشْمَنْد) الذي أكمل تعليمه في المدارس أن يراجع الجهة المسئولة للحصول على وظيفة القضاء، وعندئذ يجري تقسيم المرشحين إلى مجموعات، كل منها خمسة أشخاص، ثم تُرسل المجموعة إلى محاكم الإيالات المعروفة باسم (مَوْلُويِّت) لقضاء فترة التدريب أولاً، وبعد قضاء المدة التي تتراوح بين ٣-٥ سنوات يعاد إرسالهم إلى استانبول.

وإذا كان المرشح يريد الوظيفة في منطقة الروملي رجع إلى قاضي عسكر الروملي، واذا كان يريدها في منطقة الأناضول رجع إلى قاضي عسكر الأناضول، وعندئذ يجري تسجيل اسمه في دفتر الروزنامة (مَطْلَب) ليحتفظ بدوره في التعيين. وبعد أن يمضي عام على "ملازمته" يجري تعيينه قاضياً في احدى المحاكم الصغيرة، وهو تعيين لا يتم إلا بمرسوم [براءة] من السلطان.

وكان القاضي مكلفاً بتطبيق الأحكام الشرعية والعُرفية معاً، إذ كانت وظيفته قضائية وإدارية في الوقت نفسه. وكان مطلوباً منه أن يساعد كل شخص في الحصول على حقه دون عناء، ويراعى الفصل في القضايا بالعدل والسرعة، ويحفظ حق العاجز عن الدفاع عن نفسه.

وقد راعت الدولة أن تكون مدة وظيفة القضاة قصيرة حتى لا تتوطد علاقاتهم كثيراً مع الأهالي، ولهذا كانت مدة القاضي صاحب رتبة (مولويّت) عاماً واحداً، بينما كانت مدة القاضي في المحاكم الأصغر لا تتعدى في الغالب عشرين شهراً، فاذا أتم القاضي مدة الخدمة عاد إلى استانبول، وبدأ من جديد في تسجيل نفسه وانتظار دور تعيينه مرة أخرى، والمواظبة على حضور اجتماعات قاضى العسكر حتى يحصل ذلك.

i. Ortaylı, "Osmanlı kadısının taşra yönetimindeki rolü üzerine", *Amme İdaresi* : انظـــــر - (۲۱) *Dergisi*, c. IX, sy.1, (Ankara 1976, s. 95-107); İ. Ortaylı, "Osmanlı Kadısı". *A.Ü. Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi*, XXX/1-4 (Ankara 1977), s. 117-128.

ومَثَلُ القضاة الذين يدخلون في الدور مرة أخرى عقب فراغهم من الوظائف كمثل أعضاء فئة العسكريين الآخرين الذين يفرغون من وظائفهم لسبب أو لآخر، إذ كانوا هم الآخرون يحصلون أنثاء ذلك على قدر من المال يطلق عليه اسم (آرپه لـق)، وهو ما يمكن أن نعتبره باصطلاح اليوم "بدل بطالة". كما كان من حق الذين انفصلوا عن وظائفهم بسبب الشيخوخة أو المرض أن يحصلوا هم أيضا على هذا البدل.

ونتص القوانين على أن القاضي ينبع الإدارة المركزية للدولة مباشرة باعتباره واحداً من كبار الموظفين المدنيين؛ وكان مسئولاً عن تتفيذ أو امر الإدارة المركزية. ويضطلع في الوقت نفسه برئاسة الشئون البلدية وشئون التسجيل القانوني. وتعتمد علاقته مع الرؤساء المدنيين الآخرين على التعاون أو التشاور، ولم يكن أحد منهم أعلى من الآخر أو أدنى منه. وهو أسلوب في الادارة العثمانية المركزية نابع من فكرة إقامة توازن بين أهل العرف ورجال الهيئة العلمية العاملين خارج العاصمة، وإتاحة الفرصة لأن يراقب أحدهم الآخر.

والقاضي مستقل في أحكامه، باعتباره رجل القانون الذي يفصل في القضايا ويطبق القانون، وباعتباره الحكم الشرعي؛ إذ كان بمثابة الوكيل صاحب الصلاحية المطلقة عن السلطان. ولا ينقض أحكامه ويتصدى لمخالفاته القانونية وأخطائه إلا قاضى العسكر وشيخ الاسلام.

وهو لا يتقاضى راتباً من الدولة، فكان يؤمن عيشه من الرسوم التي ينقاضاها عن القضايا المعروضة عليه، ومن المعاملات والاجراءات القانونية الأخرى. وهي رسوم كانت تتقرر أحيانا بنسبة مئوية في بعض العمليات، وبمقدار ثابت في بعض الاجراءات الأخرى. فقد كان يتقاضى ٢٠٪ من بدلات الميراث في قضايا الارث، ويتقاضى ٣٢ اقجة عن اجراءات التمليك، و ١٢ اقجة عن بطاقة السكان (نفوس اورنكى)، و ٣٦ اقجة عن إجراءات عقد الزواج للمتزوجين الجدد، و ٧ اقجات عن القيد في دفتر السجل المدني (كوتوك قيدى).

وقد جرى ترتيب المحاكم ترتيباً هرمياً معيناً، تبعاً لمعدلات الدخل التي تأتيها، ويتم حساب هذا الدخل بمعدل ١٠ أقجات في اليوم عن كل مائة (خانه) أسرة. فالقضاء الذي يتراوح دخله اليومي بين ٠٤-١٥٠ أقجة يشكل القاعدة السفلى في التدرج الهرمي للمحاكم، وهذه أيضا كانت تخضع لترتيب معين فيما بينها. ويأتي بعد ذلك في التدرج الهرمي المحاكم الموجودة في مراكز الايالات والسناجق،

والتي ينراوح دخلها اليومي بين ٣٠٠-٥٠ أقجة(٢٢). أما في قمة الهرم فكانت توجد محاكم بورصة وأدرنة واستانبول على التوالي، وإذا جرت ترقية قاضى استانبول أصبح قاضيا للعسكر.

وكان قاضي العسكر يحصل على راتب يومي من الخزانة قدره ٥٠٠ أقجة (٢٣)، كما كان يحصل على نسبة مئوية معينة عن الاجراءات والمعاملات التي يقوم بها، فكان الدخل اليومي من تلك الرسوم لقاضي عسكر الروملي يبلغ ٨٠٠ أقجة، بينما يصل دخل قاضي عسكر الأناضول إلى ١٥٠٠ أقجة. أما عند التقاعد فكان يحصل الواحد منهما على الجراية المعروفة باسم (آرپه لق). ويتقدم قاضي عسكر الروملي على قاضي عسكر الاناضول درجة، وإذا جرت ترقيته حصل على منصب شيخ الاسلام.

ومن رجال الهيئة العلمية أيضا المفتون، وهم لا يملكون صلاحية اتخاذ القرار والإدارة، إذ نتحصر وظائفهم في مراجعة التراث الحقوقي كله، وإبداء الرأي في المسائل المطروحة. وكانوا يصيغون آراءهم رداً على الاسئلة التي تعرض عليهم من القضاة والموظفين والأشخاص العادبين وغيرهم ممن يشعرون بالحاجة إلى مسند شرعي يدعمون به موقفهم في قضايا معينة، وهذا الرأي هو ما يصطلح عليه باسم "الفقوى"، فالمفتى هو من يتولى أمر الإفتاء.

وكان القاضي يستطيع - بعد أن يجري تعيينه رسمياً - أن يتصدى لهذه المهنة إذا اعترف له المحيطون به مفتياً وواحداً من أهل العلم الذين يحوزون الصفات اللازمة. وفي عهد السلطان سليمان القانوني سعت الدولة لتنظيم المفتين أيضا مثلما هو الحال مع القضاة، وظهر منصب شيخ الاسلام نتيجة لهذا التنظيم، وأصبح مفتى استانبول هو كبير المفتين في الدولة العثمانية، أي شيخ الاسلام.

وكانت مشيخة الاسلام هي أعلى المناصب في الترتيب الهرمي لرجال الهيئة العلمية، فكان شيخ الاسلام اكثر المتمتعين بالصلاحية في مسألة تفسير الأحكام الدينية من الوجهة الرسمية، والشخص الوحيد القادر على إصدار الفتوى حول شرعية القرارات والتصرفات التي تصدر عن كافة رجال الدولة. وكان الرجوع دائما في كل أمر عظيم من أمور الدولة العثمانية إلى فتوى من شيخ الاسلام، بلكن خلع السلطان نفسه لا يتم إلا بفتوى منه.

ولم يكن شيخ الاسلام واحداً من أعضاء الديوان الهمايوني، ولكن كانت منزلته في البروتوكول [التشريفات] تعدل منزلة الوزير الأعظم. وكان راتبه اليومي في أوائل عهد الدولة يبلغ مائة أقجة، ثم

S. Yerasimos, s. 180 : انظر - (۲۲)

<sup>(</sup>۲۳) - أنظر: S. Yerasimos, s. 181

زاد إلى ١٥٠ أقجة في عهد السلطان بايزيد الثاني، ثم ارتفع إلى ٥٠٠ في عهد السلطان سليمان القانوني، ثم زاد فيما بعد حتى بلغ ٢٠٠ أقجة (٢٤).

هذه هي الوظائف والمناصب العليا بين فئة رجال العلم (علميه)، أما الدرجات الدنيا منها فكانت تضم الآلاف من الأشخاص، ولكي نقدم فكرة عن عدد رجال هذه الفئة الذين كانوا يحصلون على رواتبهم في الغالب من الأوقاف ويعملون في أجهزة مختلفة ونتعرف على معدلات أجورهم يمكننا أن نذكر بعض الأرقام(٢٥)؛ ففي النصف الثاني من القرن السادس عشر كان يوجد ١,٢٩٨ رجلاً يعملون في وظائف دينية داخل ٤٣ جامعاً ومسجداً، ويحصل الإمام على أجر يومي يتراوح بين ٢-١٥ أقجة، ولكان للخطيب وضع مهم في المجتمع نظراً لأنه هو اللمؤذن ٢-٧ أقجات، والخطيب ٢-٣٠ أقجة. وكان للخطيب وضع مهم في المجتمع نظراً لأنه هو الذي يقرأ اسم السلطان في خطبة يوم الجمعة علامة على الحكم والسيادة.

وكان لكل مكتب معلم يقوم بتعليم الصبية، ويحصل على أجر يومي يتراوح بين ٣-١٠ أقجات، ويساعده في تلك الوظيفة شخص يدعى (قُلْفَه) أو (خليفه)، ويحصل على أجر يومي يتراوح بين ٢-٣ أقجات.

وهناك أيضا الزوايا والتكايا والخنقاوات الخاصة بالطرق الصوفية المختلفة، كالنقشبندية والبكتاشية والقادرية والمولوية وغيرها، كانت بيوتاً للثقافة في ذلك العصر، ويتولاها شيوخ كانوا يلقنون دراويشهم فيها سبل التفكر والايمان عند كبار المتصوفة المسلمين بأساليبهم وطرقهم الخاصة، فكان يحصل الشيخ على أجر يومي يتراوح بين ٨-٣٠ أقجة.

أما الأجور اليومية للأطباء الذين كانوا يعملون في دور الشفا فكانت نتراوح بين ١٥-٣٠ أقجة. وهناك عناصر أخرى من بين هذه الفئة كانوا يتولون الوظائف الدينية الصغيرة باجر يومي يتراوح بين أقجة واحدة وخمس أقجات، وهم يقومون بخدمة الأضرحة والمزارات، ويدعون للموتى.

### د- رجال القلم (قلميه)

وهي الفئة التي أطلقوا عليها اسم (أهلِ قلم) أو (قلميه)، وكانت تضم كافة الموظفين الاداريين على كافة المستويات ممن يعملون في الأجهزة والدوائر الحكومية التي عرفت هي الأخرى باسم (قلم). ومعنى ذلك أن أهل القلم هم - باصطلاح اليوم - فئة البيروقراطيين في الدولة العثمانية.

<sup>(</sup>۲٤) - أنظر: S. Yerasimos, s. 181

B. Yediyıldız, "Sinan'ın yaptığı eserlerin sosyal ve kültürel açıdan : أنظــر – (٢٥) tahlili", *VI vakıf haftası. Kitabı,* İstanbul. 1989. s. 103-128.

وكانوا يعملون في الديوان الهمايوني في قلم الامارة (بكلك قلمي) الذي يقوم باعداد وتوزيع الفرمانات واللوائح التنظيمية والوثائق المتعلقة بالشئون السياسية والاتصالات الخارجية، ويعملون في قلمي التحويل والرؤس (تحويل ورؤس قلملري) اللذين يتوليان إعداد خطابات التعيين والنقل في كافة المناصب الحكومية كالوزارة والقضاء وإمارة الامراء (بكلربكلكي) وإمارة السنجق (سنجق بكلكي) وغيرها من الشئون غير المالية.

وكان لكل قلم من الأقلام الثلاثة رئيس يعمل معه عدد كبير من الموظفين والكتبة، ويُعرف رئيس قلم رئيس قلم الامارة باسم (بكلكجى)، ورئيس قلم التحويل باسم (تحويل كيسه دارى)، ورئيس قلم الرؤس باسم (رؤس كيسه دارى)، ويرأسهم جميعاً آمر" يُعرف باسم (رئيس الكُتَّاب).

وراح حجم الأعمال الخارجية التي يتولاها رئيس الكتاب يتضاعف ابتداءً من أواخر القرن السابع عشر، حتى أخذ منصبه في القرن التاسع عشر شكلاً متطوراً عرف باسم "نظارة الخارجية" (خارجيه نظارتي).

وعدا أقلام الديوان الهمايوني كان يوجد قلم آخر في "الدفترخانة" يتولاه عدد من أهل القلم لإدارة كافة الشئون المالية في الدولة العثمانية، ويُعرف رئيسهم باسم "أمين الدفتر" أو "أمين الدفتر خانة".

وينحدر رجال القام في الغالب من عائلات مسلمة على عكس الدوشيرمة، وتجري تنشئتهم داخل الدوائر التي يعملون فيها من خلال نظام يُكلَّف فيه الخبير المحنك بتعليم المنخرط حديثاً. فبعد أن يجري اختيار عدد من المرشحين، ويُعرف الواحد منهم آنذاك باسم (ملازم) يخضعون لعمليات تدريبية يتعلمون خلالها كتابة أنواع الخطوط المستخدمة في مختلف الأمور، ويتعلمون أساليب التكاتب وغير ذلك من الشئون المكتبية. فكان هؤلاء الفتيان المبتدأون (چراق) يتعلمون في الصباح ما يجب أن يعرفوه عن المهنة في الأقلام المذكورة، ويواظبون بعد الظهر على تلقي الدروس من بعض المعلمين في المدارس، أو في الجوامع الكبرى، حتى تـزداد معارفهم الاسلامية، وتترسخ ثقافتهم العامة. وسواء كان الواحد من الفتية المبتدئين أو كان من الكتبة الذيب أتموا تعليمهم فهم جميعاً تحت إمرة رئيس القلم الذيبن يعملون فيه. ويستطيع الواحد منهم بقدر براعته ومهارته أن يرقى إلى درجة القلفة أو الأوسطى. وقد نشأ بفضل هذا النظام أناس كثيرون من فئة أهل القلم هؤلاء، كانوا على درجة عظيمة من الثقافة، ورأينا من بينهم الشاعر والكاتب والمفكر. ولأن الأمور والمعاملات السرية في الدولة كانت تجري في تلك الأقلام فقد كانوا يضطون أبناء يراعون الدقة في اختيار المرشحين للعمل بين رجال القلم هؤلاء، وكثيراً ما كانوا يفضلون أبناء يراعون الدقة في اختيار المرشحين للعمل بين رجال القلم هؤلاء، وكثيراً ما كانوا يفضلون أبناء

الكتبة الذين عُرفوا بالصدق والإخلاص. وكمانوا يطلقون اسم (خواجه – جمعها – خواجگان) على رؤساء الأقلام الذين يشكلون الحلقة العليا في سلم البيروقراطية، وهي تعني المعلم من حيث اللغة ودرجة من الدرجات الوظيفية في البيروقراطية العثمانية(٢٦).

وأعلى الوظائف التي يمكن للموظف من هذه الفئة أن يرتقيها هي وظيفة "أمين الدفتر" ووظيفة "رئيس الكتاب" ووظيفة "دفتردار الروملي" وغيرها من الدفترداريات الأخرى بشتى درجاتها، ووظيفة "النشانجي".

فالدفتر دار هو المسئول الأول عن الشئون المالية في الدولة والقائم على خزائنها. أما من حيث الأجر فكان يحصل على اقطاع من نوع اله (خاص) يدر عليه دخلاً سنوياً قدره ٢٤٠,٠٠٠ أقجه، أو يتقاضى راتباً من الخزانة يبلغ ٢٤٠,٠٠٠ اقجة.

أما النشانجي [= التوقيعي] فكان ملزماً بمعرفة القوانين والأحكام والتشريعات معرفة جيدة، وهو الذي يتولى إعداد مسودات الرسائل والمراسيم، ووصنع طغراء السلطان على الفرمانات، وبدون هذه الطغراء التي هي بمثابة توقيع السلطان لا تكتسب الوثائق صفتها الرسمية. ولهذا السبب كانت وظيفة النشانجي على درجة عالية من المسئولية والحساسية. وإذا كان النشانجي لا يحمل رتبة من الرتب عدوه برتبة أمير سنجق (سنجق بكي)، وهو يعادل الدفتردار من حيث الدرجة في الديوان الهمايوني.

فهذا الديوان هو أعلى جهاز للإدارة والحكم في الدولة العثمانية، وهو صاحب القرار الأخير. وكان وزراء القبة وأغا الانكشارية والقبطان باشا يمثلون فئة رجال السيف (سيفيه)، بينما كان قاضي عسكر الروملي وقاضي عسكر الأناضول يمثلان فئة رجال الهيئة العلمية (علميه)، أما الدفتر دار والنشانجي فكانا يمثلان فئة رجال القلم (قلميه). وهذا المجلس الذي كان السلطان يترأسه في العهود الأولى بدأ بعد القرن الخامس عشر في عقد اجتماعاته تحت رئاسة الوزير الأعظم. فقد كان الأخير باعتباره وكيل السلطان رأساً لكافة أجهزة الدولة والمسئول عنها جميعاً. وكان في القرن السادس عشر بعد نظيراً للامبر اطور الألماني في العلاقات الديبلوماسية. ويحصل على إقطاع من نوع اله (خاص) يدر عليه دخلاً سنوياً مقداره ١,٢٠٠,٠٠٠ أقجة، أما عندما يحال إلى التقاعد فكان يحصل خلال القرن الخامس عشر على اقطاع من نفس النوع يدر دخلاً

Norman İtzkowitz, *Osmanlı İmparatorluğu ve İslâmî gelenek* : انظــــر: – (۲۲) (trc. İsmet Özel), İstanbul 1989, s. 87-89; S. Shaw, I. 173-175.

سنوياً قدره ١٥٠ ألف اقجة، ثم زاد في القرن السادس عشر حتى أصبح يتراوح بين ٢٠٠,٠٠٠ أقجة (٢٧).

وكان المعمول به عند العثمانيين، سواء في المدارس التي تعصل على تخريج رجال العلم، وسواء في قسم الأندرون الذي يتولى تنشئة رجال السيف، أم في الدوائر والأجهزة التي ينشأ فيها رجال القلم، أن يحصل الشخص على التعليم العام إلى جانب التدريبات المهنية وتطبيقاتها في هذه الأجهزة. وكان الهدف من هذا النوع صن التربية والتعليم هو تخريج الإداريين والمتخصصين القادرين على إدارة دفة الأمور في الدولة بانجح الأساليب، وفي إطار الامكانيات المتاحة آنذاك، ومن خلال مفهوم المجتمع الاسلامي وأسلوب الحكم فيه. وهذا النظام هو الذي نشأ في ظله العديد من رجال الدولة والمُشرَّعين والقواد ذوي الكفاءة العالية، كما ظهر بفضله رجال برعوا في المجالات التطبيقية كالطب والعمارة. والمعروف أن هؤلاء الرجال كانوا على درجة عالية من الشجالات التطبيقية كالطب والعمارة. والمعروف أن هؤلاء الرجال كانوا على درجة عالية من الاسلامية، ويشاركون في النشاط الأدبي، ويتابعون تطوراته عن كثب. وكان كل عثماني تقريباً والسلطان معهم في ذلك يلتحق إلى جانب تعليمه الرسمي باحدى الطرق الصوفية، وبفضل المعارف والمجاهدات كان الشخص يكتسب سعة الأفق وصدق الايمان والاعتدال ومراقبة النفس، أي كان التصوف يساعدهم على استيعاب الفضائل اللازمة للتحلي بالروح العثمانية في الآداب أو السلوك(٢٨).

#### ٢- المحكومون: الرعايا

وهم القسم الباقي خارج طبقة العسكريين، وبالتالي فهم لا يشاركون في الحكم والادارة، ويشكلون الطبقة الثانية في المجتمع العثماني، والقطاع الذي يدفع الضرائب للدولة، ويؤمن معيشته بالعمل في الزراعة والصنايع والاشتغال بالتجارة. وهذه الطبقة من الناس هي التي تُعرف باسم الرعية أو الرعايا، أي قطاع الأهالي الذين يشملهم السلطان أو الحاكم برعايته وحمايته.

ويتشكل الرعايا من جماعات وطوائف مختلفة، تنتمي لأديان ومذاهب وأعراق متعددة. غير أن المجتمع لم يقم على أساس عرقي، بل قام على أسس فكرية وعقدية. وعدا العنصر التركي وهو الغالب على مقاليد الحكم في الدولة، كان المجتمع العثماني يضم عناصر أخرى، كالعرب

<sup>(</sup>۲۷) - أنظر: S. Yerasimos, s. 177-178

Engin Akarlı, "Osmanlılarda devlet, toplum ve hukuk anlayışı", XVI. Yüzyıldan : أنظـر - (۲۸) XVIII. yüzyıla Çağdaş Kültürün Oluşumu, İstanbul, 1986, s. 23.

واليونانيين والرومان والأرمن واليهود والسلاف. ولا شك أن هذا التركيب المعقد للمجتمع يرجع لاتساع الرقعة الجغرافية التي تسيطر عليها الدولة، وتباين خصائصها الديمغرافية. غير أن نظرة العثمانيين للحكم والسياسة والانسان كانت تلعب دوراً مهماً في ذلك؛ لأن الدولة كانت تترك لكل طائفة دينية حريتها واعترفت لهم باستقلال بقدر معين، ولم تسع أبداً لاستيعاب أحد أو محاولة إذابته.

وكانت الدولة العثمانية قد وضعت - بحسب الدين أو المذهب - تنظيماً للطوائف التي تعيش على أراضيها انطلاقاً من مبادئ الشريعة الاسلامية، وأطلق على هذا الشكل من الإدارة اصطلاح "نظام الملة". ولأن هذا النظام أقيم على مبدأ سيادة المسلمين فقد عُرف المسلمون باسم "الملة الحاكمة"، أما الطوائف من أهل الديانات الأخرى فقد عُرفوا باسم "الملة المحكومة"، (ملت محكومه)(٢٩).

وكان الأتراك والعرب والعجم والبوشناق والأرناؤوط يشكلون الأغلبية المسلمة في المجتمع العثماني، بينما كانت هناك ثلاث ملل أخرى كبيرة من غير المسلمين، وكان الارثوذكس هم اكثر هم عدداً، وبطريقخانة الفنار هي مركزهم الديني والاداري. ولأن الروم اليونانيين هم القطاع الأكبر بينهم فقد عُرفت البطريقخانة باسمهم، وكان يتبعها أهل الافلاق والبُغْدَان وسكان الجبل الأسود والصرب والبلغار.

وهناك ملة مسيحية أخرى كان لها وضع قانوني مستقل في المجتمع العثماني، وهي الملة الأرمنية، ولم يكن الأرمن من الارثوذكس؛ إذ يؤمنون بالطبيعة الواحدة للسيد المسيح (Monophysite) ويدافعون عن تلك التعاليم. ولهذا السبب كان الارثوذكس يتهمونهم بالمروق عن الدين. وكان الأرمن في منطقة أريفان Erivan يتبعون رئيس البطارقة Catholicos في الجمياذين الإرمن في منطقة والأرمن في مناطق قوزان ومرعش وحلب رئيس البطارقة في سيس، أما الأرمن في منطقة وان Van فكانوا يتبعون رئيس البطارقة في آق دمار. وكان يوجد في استانبول ايضا عدد كبير من الأرمن، وكانت ايجمياذين إبان فتح استانبول هي أهم المراكز الروحية للأرمن. وبعد فتح استانبول قام السلطان محمد الفاتح بدعوة رئيس الاساقفة الموجود في بورصة إلى استانبول، ثم عينه بطريرقاً على الكنيسة الأرمنية، وزوده بصلاحيات بطريرق الروم ورئيس الحافامات. غير أن الأرمن ظلوا مرتبطين من الناحية الروحية برئيس

Bilâl Eryılmaz, *Osmanlı Devleti'nde millet sistemi*, İstanbul 1992; : مزيد من المعلومات أنظر – (۲۹) a. mlf., *Osmanlı Devleti'nde Gayrımüslim Teb'anın Yönetimi*, İstanbul 1990.

البطارقة في ايچمياذين. وكان البطريرق اسقفاً، وصفِفة البطريرقية كانت صفة الوظيفة الرسمية. وكانت الدولة تسيّر علاقاتها مع الطائفة الأرمنية عن طريق بطريرق استانبول، وتعتبره المقام الأعلى. أما رؤساء البطارقة Catholicos فكانوا - ورغم أنهم اكبر الزعماء الروحانيين - لا يحوزون الصفة الرسمية في نظر الدولة.

ومن الطوائف الدينية الأخرى التي أخذت مكانها في المجتمع العثماني طائفة الموسويين أو اليهود. وكانوا يقيمون في الغالب في استانبول وازمير وسلانيك، وغيرها من المدن الساحلية، أو في الحواضر التي تزدهم بالسكان، مثل بغداد وحلب. وكان اليهود الفارون من الابادة العرقية التي مارسها المسيحيون ضدهم وضد المسلمين في اسبانيا عام ٤٩٢م، واليهود الفارون من مظالم بولندا والنمسا وبوهيميا قد لجأوا إلى الأراضي العثمانية واستقروا فيها. وكان رئيس حاخاماتهم هو المسئول عن إدارة العلاقات بينهم وبين الدولة.

وعدا هذه الطوائف كان هناك طوائف مسيحية أخرى، كالسريان واليعاقبة والنساطرة والمارونيين، ولكنهم كانوا أقل عدداً في المجتمع العثماني(٣٠).

كيف كان إذن توزيع السكان من الناحية العرقية والدينية داخل الأراضي العثمانية؟ المعروف أن عملية إحصاء عدد السكان لم تكن تجري قديماً، كما هو الأمر في العصر الحديث، ومع هذا فقد جرت خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر عدة عمليات لاحصاء السكان والضرائب، كانت تقع كل ثلاثين أو أربعين سنة، وأحياناً بمعدلات أقل، غير أن التعداد لم يكن ينتظم جميع الأفراد، بل كان منحصراً في الذكور المكافين بتأدية الضرائب. وهي عملية كانوا يطلقون عليها السم (تحرير)، ويطلقون على الدفاتر التي تسجل فيها اسم "دفاتر التحرير" (تحرير دفترلري). وانطلاقا من مجموعة الدفاتر التي نظمت في عهد السلطان سليمان القانوني خلال أعوام ١٥٢٠- ١٥٣٥م فقد ذهب عمر لطفي بار قان إلى أن عدد سكان الدولة العثمانية آنـذاك كان يبلغ ١٥٣٥، ١١ نسمة [انظر الجدول رقم ١]. وكان معدل المسلمين ١٩٨١٪، ومعدل المسيحين أل يتدخلوا في الشئون الدينية لأي طائفة تعيش فوق أراضيهم، أو في لغاتهم، أو الجانب الأعظم من كيانهم

<sup>(</sup>٣٠) - للتعرف على الألسنة والأديان المختلفة في الأراضي العثمانية أنظر:

Graf Marsilli, *Osmanlı İmparatorluğu'nun zuhur ve terakkîsinden inhitatı zamanına kadar askerî vaziyeti,* (trc. Kaymakam Nazmi), Ankara 1934, s. 22-33.

Ö.L. Barkan, "Essai sur les données statistiques des registres de : اُنظــــر - (٣١) Recensement dans l'Empire ottoman aux XVe et XVIe siècles", social History of the Orient, I, Journal of the Economic and 1957, s. 19-23.

الاجتماعي والاداري أو بايجاز في ثقافتهم. وفي هذا الصدد يقول أ. مايكل A. Miquel : "كان الأهالي المسيحيون ينعمون بحكم لم ينعموا به في زمن البيزنطيين واللاتين، فلم يشهدوا أبداً ظلماً بشكل منظم، بل على العكس، كانت أراضي الامبراطورية واستانبول في مقدمتها ملجأً لليهود الأسبان الفارين من التعذيب، ولم يحدث في مكان قط أن أجبر أحد على الاسلام" وإذا وقعت بعض الأمور من مثل ذلك فانما حدثت نتيجة للتطور الاجتماعي.

أما ف. برودل F. Braudel فيذهب إلى أن عدد سكان حوض البحر الأبيض المتوسط كان يبلغ ٢٠ مليونا في أواخر القرن السادس عشر، ويقول إن ٣٨ مليونا منهم كانوا في اسبانيا [٨ ملايين] والبرتغال [مليون واحد] وايطاليا [١٣ مليونا] وفرنسا [١٦ مليونا]، أما الباقون [٢٠ ٢ مليونا] فهم سكان الأراضي العثمانية [٨ ملايين في الجانب الاوربي، و ٨ ملايين في الجانب الأسيوي، و ٢-٣ ملايين في مصر، و ٢-٣ ملايين في شمال افريقيا](٣٢).

ونلاحظ أن هناك فرقاً بين حساب لطفي بار قان وتوقعات برودل عن عدد السكان في الدولة العثمانية يتراوح بين ٩-١٠ ملايين، وهناك سببان مهمان وراء ذلك؛ الأول أن أرقام بارقان ترجع إلى أوائل القرن السادس عشر، بينما تعكس توقعات برودل الصورة في أواخر القرن نفسه. والمعروف أنه كانت هناك زيادة سكانية في كافة دول البحر الأبيض المتوسط خلال القرن السادس عشر، أما السبب الثاني فهو الزيادة المطردة في رقعة الأراضي العثمانية على امتداد ذلك القرن.

والحقيقة أن المناطق الواقعة وراء نهر الدانوب ومنطقة وان في شرق الاناضول وأسفل الموصل لم تدخل ضمن أرقام بارقان. في حين أن برودل Braudel بنى توقعاته عن السكان في عهد كانت رقعة الدولة قد بلغت أقصى اتساعها في أواخر القرن السادس عشر. ولهذا السبب فان الرأبين صحيحين فيما اشتملاه من حيث الزمن والرقعة الجغرافية.

أما تعداد السكان العام الذي أجري عام ١٨٤٤م في أراضي الدولة العثمانية فقد أقر مجموع 70,700 نسمة. وقد وضعنا التوزيع العرقي لهم في الجدول رقم 70,700 نسمة. وقد وضعنا التوزيع العرقي لهم في الجدول رقم 70.

وبالنظر إلى أرقام الجدول رقم (٣) يتبين لنا أن نسبة عدد المسلمين القاطنين في أراضي الدولة العثمانية عام ١٨٤٤م كانت تبلغ ٥٨,١٣٪ من المجموع العام للسكان، بينما تبلغ نسبة

F. Braudel, La Méditerranée et le Monde méditerranéen à : أنظــــر - (٣٢) l'époque de Philippe II, Paris, 1949, s. 137.

الارثوذكس [٢٨,٨٤٪]، والكاثوليك [٢,٥٥٠٪]، أي بمجموع ١,٣٩٤٪، وتبلغ نسبة اليهود ٨٤,٠٪. ومن الغريب حقاً أن تظل هذه النسب في أوائل القرن السادس عشر قريبة إلى حد بعيد من النسب المسجلة في أواسط القرن التاسع عشر. غير أن تخلي الدولة العثمانية عن كثير من أراضيها وهجرات المسلمين القادمة من تلك الأراضي المفقودة هي التي غيرت تماماً تلك المعدلات، ففي عام ١٨٩٧م مثلاً ارتفع معدل المسلمين بين السكان عموماً حتى وصل إلى ٤٧٪، ثم يأتي بعدهم على التوالي اليونانيون [٢٩,٤٠٪] والأرمن [٧٤,٥٪] والبلغار [٣٦,٤٪].

الجدول رقم (۱) توزيع السكان خلال أعوام ١٥٢٠-١٥٣٥م طبقاً لدفاتر التحرير أيام السلطان سليمان القانوني(٣٣)

| السكان بمعدل خمسة |             |                  |            |            |                     |
|-------------------|-------------|------------------|------------|------------|---------------------|
| اشخاص لكل أسرة    | مجموع الأسر | عدد الأسر (خانه) |            |            | الايالات            |
|                   |             | يهود             | مسيحيون    | مسلمون     |                     |
| ۲,٦٣٢,٩٧٥         | ०४२,०९०     | 771              | ۸٫۰۱۱      | ٥١٧,٨١٣    | الاتاضول (a)        |
| ٦٨٧,٨٩٥           | 187,079     |                  | ۳,۱۲۷      | 171,107    | قرمان (b)           |
| 777,770           | 77,777      |                  | 7,771      | 78,107     | ذولقدرية (c)        |
| ٤١٥,٤٢٠           | ۸٣, + ۸٤    | 444              | 11,977     | ٧٠,٨٥٨     | دیار بکر (d)        |
| A£Y,1Y+           | 174,575     |                  | 27,777     | 117,777    | اليونانيون (e)      |
| ٥٧١,٣٦٠           | 118,777     |                  | 916        | 117,701    | العرب (F)           |
| (9) ٢٥٠,٠٠٠       | (?) 00,000  |                  |            | (?)0.,     | الفئات العسكرية (g) |
| 0,777,£10         | 1,1£7,797   | ٩٥٥              | ٧٨,٧٨٣     | 1,.77,700  | المجموع             |
| ٥,٣٠٨,٩٩٥         | 1,.71,799   | ٤,١٣٤            | A77,Y•Y    | 198,901    | منطقة الروملي (h)   |
| (?) ٤٠٠,٠٠٠       | ۸۰,۰۰۰      | ۸٬۰۷۰            | (?) ۲٥,۲٩٥ | (?) ٤٦,٦٣٥ | مدينة استانبول (1)  |
| (9) ٢٥٠,٠٠٠       | (?) 00,000  |                  |            | (9) 00,000 | الفنات العسكرية (j) |
| ०,१०८,१९०         | 1,191,799   | 17,7.5           | ۸۸۸,۰۰۲    | 791,098    | المجموع             |
| 11,797,£A+        | ۲,۳۳۸,٤٩٦   | 17,77            | 933,740    | 1,500,911  | المجموع العام       |

- a) يوجد بين الأسر المسلمة فلاحون من نوع المسلّم والمشاة (يايا) ممن نظمتهم الدولة جنوداً، وكان يبلغ عددهم ٢,١٤٨ جندياً.
  - b) كانت ايالة قَرَمَان تتشكل من السناجق التالية: قونية وبكشهر و آقشهر و اقسراى ونيكده وقيسرى و ايچل.
    - c) كانت ايالة ذولقدرية تتشكل من لواء مَر'عَش وقضائيُ بُوزُوق وقِرَسُهر.
- d) كانت تتشكل ايالة ديار بكر من ألوية آمـد ومـاردين والموصـل وسبنُجار وعربگير وأرغني وچرمـوک وسيورَک وكيغـي وچميش گـزک وخربوت والرها (اورفه) وعدّا والدير والرحبة وقضاء حصن كيفا.
- e) كانت تتشكل ايالة الروم القديمة والحديثة من ألوية أماسيا وچوروملى وتوقاد وقره حصار الشرقي وجانيك وطرابزون وملاطية وديورگى ولارنَدَه وكماه وبايُئِررت.
- f) كانت تتشكل ايالة العرب من ألوية الشام وصفد والصلت وعجلون وغزة والرملة والقدس وحما وحمص وطرابلس وعينتاب وبـيره جيـك وحلب وأدرنه وعذير وطرسوس وسيس.
- g-j) يعني اصطلاح "الفئات العسكرية" هذا السباهية أصحاب التيمارات، أو من يتصرفـون على اقطاعـات في تلك الايالـة، وهم مجموعـة عسكرية صغيرة كانت مكلفة باعداد وتجهيز جنود الـ (جبلو) واصطحابهم إلى الحرب. وهذه الأرقام تحتوي عناصر مجهولة.
- h) إن الارقام الخاصة باستانبول إنما هي توقعات بعيدة عن الواقع؛ لأننا لا نملك دفاتر التحرير الخاصة بالمدينة، اللهم إلا وثيقة موجزة تحمل تاريخ ١٤٧٨م (انظر الجدول رقم ٤). وفي هذه الحالة فليس من العمكن أن نقدم ارقاماً قاطعة عن التطور الديمغرافي العدينة خلال القرن السادس عشر. ويمكن القول استناداً على بحوث برودل أن عدد سكان استانبول في نهاية القرن السادس عشر كان يبلغ ٢٠٠,٠٠٠ المنتاذاً على بحوث برودل أن عدد السكان نسمة (انظر: La Méditerranée du temps de Philippe II, p. 272 في مطلع القرن كان يتراوح بين ٢٠٠,٠٠٠ ونسمة.

Ö.L. Barkan, "Essai sur les données statistiques....", JESHO, I. 1957, s. 20 - أنظر: (٣٣)

الجدول رقم (٢) التوزيع العرقى للسكان في الدولة العثمانية (عام ١٨٤٤م)

| المجموع     | افريقيا   | آسيا      | اوربا     | العناصر العرقية          |
|-------------|-----------|-----------|-----------|--------------------------|
| ۱۱,۸۰۰,۰۰۰  |           | 1.,7.,    | 1,1,      | العثمانيون (الأتراك)     |
| ٧,٢٠٠,٠٠٠   |           |           | ٧,٢٠٠,٠٠٠ | السئلاف (١)              |
| ٤,٠٠٠,٠٠٠   |           |           | ٤,٠٠٠,٠٠٠ | الرومان                  |
| 1,0,        |           |           | 1,0,      | الارناؤوط (الألبان)      |
| ۲,۰۰۰,۰۰۰   |           | ١,٠٠٠,٠٠٠ | 1,,       | اليونانيون               |
| ۲, ٤٠٠, ٠٠٠ |           | ۲,۰۰,۰۰۰  | ٤٠٠,٠٠٠   | الأرمن                   |
| 17.,        |           | 1,        | ٧٠,٠٠٠    | اليهود                   |
| 780,000     |           |           | 77.,      | التتار                   |
| ٤,٧٠٠,٠٠٠   | ٣,٨٠٠,٠٠٠ | 9,        |           | العرب (٢)                |
| 750,        |           | 770,      |           | السوريون والكلدانيون (٣) |
| ۲٥,٠٠٠      |           | ۲٥,٠٠٠    |           | الدروز                   |
| 9.,         |           | 9.,       |           | التركمان                 |
| 1,,         |           | ١,٠٠٠,٠٠٠ |           | الإكراد                  |
| ٣٥,٠٠٠,٠٠٠  | ٣,٨٠٠,٠٠٠ | 17,.0.,   | 10,0,     | المجموع العام            |

١- يتكون السُّلاف في الدولة العثمانية من: البلغار وصرب الامارة والبوشناق وأهل الهرسك وأهل الجبل الأسود.

٢- يدخل ضمن هؤلاء أهالي افريقيا من العرب مثل مصر وغيرها.

٣- يدخل ضمن السوريين الموارنة، وعددهم ١٤٠,٠٠٠ نسمة، واليهود وعددهم ٧٠,٠٠٠ نسمة، أما الكلدانيون فيتشكلون من ١٦ قبيلة، يقرب عدد أفرادها من ٢٥,٠٠٠ نسمة (٣٤).

M.A. Ubicini, Türkiye 1850, C. I., s. 47 : أنظر - (٣٤)

الجدول رقم (٣) التوزيع الديني للسكان في الدولة العثمانية (في عام ١٨٤٤م)(٣٥).

| النسبة المئوية | المجموع    | في افريقيا | في آسيا    | في اوربا  | الأديان والمذاهب |
|----------------|------------|------------|------------|-----------|------------------|
| %o,,18         | ۲۰,00۰,۰۰۰ | ٣,٨٠٠,٠٠٠  | 17,900,000 | ٣,٨٠٠,٠٠٠ | المسلمون         |
| %TA,A£         | 17,77      |            | 7,77.,     | 11,77     | الروم الارثوذكس  |
| ½ <b>7,</b> 00 | 9,         |            | 72.,       | 77.,      | الكاثوليك (١)    |
| ٪٠,٤٨          | 14.,       |            | 1,         | ٧٠,٠٠٠    | اليهود           |
|                | ٣٥,٣٥٠,٠٠٠ | ٣,٨٠٠,٠٠٠  | 17,.0.,    | 10,0,     | المجموع العام    |

١- على الرغم من اختلاف طقوس الكاثوليك إلا أنها تشمل كافة المنسوبين للكنائس الشرقية التي تعترف بسلطة البابوية.

### ثانيا - المجتمع العثماني بحسب أشكال الاستيطان

كان المجتمع العثماني ينقسم من حيث مواطن الاستيطان إلى ثلاثة أقسام؛ أهل الحضر الذين يسكنون المدن، ويتشكلون من الموظفين الرسميين والتجار وأرباب الصنايع، ثم أهل الريف الذين يعيشون على الزراعة، ثم البدو الرحل الذين لم يعتادوا حياة الاستقرار بعد.

### ١ – أهل الحضر

المدن هي الأماكن التي يتكاثف فيها النشاط الصناعي والتجاري، وتجري فيها الأمور السياسية والادارية والعسكرية والدينية، وتقام فيها البنية التحتية اللازمة لكل تلك الأمور، ويجري تنظيم سكانها تبعاً لذلك. والذين يسكنون المدن فهم أهلها، أي أهل المدن أو الحضر.

والقسم الأعظم من المدن العثمانية كان يوجد على شكل قصبات [جمع قصبة، أي مدينة صغيرة](٣٦)، وهي التي تحاط بالمزارع، كالكرم والبساتين والحدائق، ويكثر فيها النوع الأخير بوجه خاص، وهي بمثابة السوق المركزية التي تجري فيها عمليات التسوق بين القرى التي تحيط بها في الجبال والبراري ويختلف انتاجها عنها. ويوجد منها إلى جانب السوق المساجد والحوانيت وعيون المياه الساخنة وغيرها من المحلات التي كانت نتعش الحياة فيها. وقد أقام العثمانيون في بعض القصبات التي ظهرت بهذا الشكل أو القصبات والمدن التي ورثوها عن السلاجقة أو استولوا عليها بالفتح من الشعوب الأخرى الجوامع والمدارس والمكاتب والمكتبات ودور إطعام

<sup>(</sup>٣٥) - أنظر: M.A. Ubicini, Türkiye 1850, C: I., s. 48-49

Cengiz Orhonlu, *Osmanlı İmparatorluğu'nda şehircilik ve* انظـر: – (٣٦) – أنظـر: – (٣٦) *ulaşım üzerine araştırmalar*, İzmir, 1984, s. 2-6.

الفقراء (عِمَارَت) ودور الضيافة ودور الشفاء وحنفيات المياه أو الششمات (چشمه) والاسبلة وغيرها مما يعرف في مجموعة باسم (كُليّه). وهذه الوحدات كانت من مؤسسات الأوقاف التي أقيمت لتقديم الخدمة المباشرة للمجتمع. ولكي يوفروا الدخل اللازم لتلك المؤسسات أوقفوا عليها الحوانيت والحمامات والبازارات والأسواق والدكاكين وغيرها من أماكن العمل، كما أوقفوا عليها دور السكن. وهكذا ظهرت الأحياء التي تشكل وحدة ثقافية واجتماعية واقتصادية، ونشأت عنها المدن وتطورت. ومع هذا فقد كانت المدن العثمانية باستثناء بعضها مثل استانبول يقل عدد سكانها في الغالب عن ثمانية أو عشرة آلاف نسمة، ولا يتجاوز اكبرها ٢٠٠٠٠٠-٠٠٠٠ نسمة وفي القرن السادس عشر كانت استانبول هي اكبر المدن الأوربية كافة، بعدد سكانها البالغ نسمة. ودي القرن السادس عشر كانت استانبول هي اكبر المدن الأوربية كافة، بعدد سكانها البالغ

ويمكننا تقسيم الأغلبية العظمى من الأهالي الذين يسكنون تلك المدن إلى أربع طبقات؛ هي طبقة العسكريين وطبقة التجار وطبقة أرباب الصنايع (اصناف) والفئات الأخرى.

الجدول رقم (٤) تعداد سكان المدن الرئيسية خلال تواريخ مختلفة(٣٧)

| <del>/** **********************************</del> |                |                |            |               |
|---------------------------------------------------|----------------|----------------|------------|---------------|
| اسم المدينة                                       | قبل عام ١٥٢٠م  | ۱۵۲۰-۱۵۲۰م     | ١٥٨٠-١٥٧١م | بعد عام ۱۵۸۰م |
| استانبول                                          | (1544) 94,907  | (?) ٤٠٠,٠٠٠    | (?) \      |               |
| حلب                                               | (1019) 77,788  | ٥٦,٨٨١         | ٤٥,٣٣١     | ٤٦,٣٦٥        |
| الشام (دمشق)                                      |                | ٥٧,٣٢٦         |            | (1090) £7,779 |
| بورصة                                             |                | <b>72,97</b> 0 | ۲۰,٦٨٦     |               |
| ادرنة                                             |                | 77,770         | ٣٠,١٤٠     |               |
| دیاربکر                                           |                | (1011) 14,917  | 71,227     |               |
| انقرة                                             |                | 18,477         | Y9,Y       |               |
| اثينا                                             |                | ۱۲٫٦٣٣         | 17,717     |               |
| توقاد                                             | (1800) 14,774  | ٨,٣٥٤          | ۱۳,۲۸۲     | (1757) 71,719 |
| قونية                                             |                | ٦,١٢٧          | 10,707     |               |
| سيو اس                                            | ٣,٣٩٦          | ٥,٥٦٠          | ۱٦,٨٤٦     |               |
| سراي بوسنه (سراييفو)                              |                | ۲۳۲,٥          | ۲۳,٤٨٥     |               |
| مناستر                                            | ۲,٦٤٥          | . ٤,٦٤٧        | 0,914      |               |
| اوسكوب                                            | ٤,٩٧٤          | ٤,٦٣١          | 9,877      |               |
| صوفيا                                             |                | ٣,٨٩٩          | ٧,٨٤٨      |               |
| مجموع سكان المدن الاثنتي                          | , عشرة الأخيرة | 187,077        | YY1,£9£    |               |

وتنقسم المدن العثمانية -ما عدا استانبول عاصمة الدولة- إلى ثلاثة أقسام من حيث وضعها داخل إدارة المقاطعات والأقاليم (provinces)؛ فهناك مركز الايالة التي يقيم فيها البكلربكي [= امير الامراء] وتعرف باسم سنجق الباشا، وهناك مركز السنجق الذي يقيم فيه أمير السنجق (سنجق بكي)، وهناك الأقضية [جمع قضاء، وهو أصغر من السنجق]. وكانت تتزايد أو تتناقض أعداد الايالات والسناجق وأعداد الأقضية على مر الزمان؛ ففي أواخر القرن السادس عشر كان يوجد ما يزيد على ثلاثمائة سنجق. ويذكر دوسون أن عدد الايالات في القرن الثامن عشر كان يبلغ ٢٦ ايالة، وعدد السناجق ١٦٣ سنجقاً، وعدد الأقضية الايالات في القرن الثامن عشر كان يبلغ ٢٦ ايالة، وعدد السناجق ١٦٠٠ سنجقاً، وعدد الأقضية

Ö.L. Barkan, "Essai sur les données statistiques...", *JESHO,* I, 1957, s 27 - أنظر: (٣٧)

<sup>(</sup>۳۸) - أنظر: D'Ohsson, c. VII, s. 278

وكان يعمل في مركز الإيالة -عدا البكلربكي أحد رجال السيف- قاض برتبة (مَوالي) من رجال الهيئة العلمية، ودفتردار الإيالة أحد رجال القلم. وكان يطلق على المحاكم التي يعمل فيها قضاة برتبة (مَوالي) اسم (مَوالويّت). والبكلربكي هو رئيس ديوان الإيالة الذي يتولى مناقشة أمورها وإصدار القرارات الخاصة بها، ويعمل ضمن حاشية البكلربكي عدد كبير من الموظفين والجنود يطلق عليهم اصطلاح (قاپي خلقي) أي أهل الباب أو الدائرة. أما الأعضاء الآخرون في هذا الديوان فهم الدفتردار، ووكيل البكلربكي (بكلربكي كتخداسي) وقاضي الإيالة وموظف آخر يُعرف باسم (صوباشي). وكان البكلربكي الجديد مكلفاً هو نفسه بتشكيل حاشيته، أي عماله وجنوده، فاذا جرى نقله إلى ايالة أخرى اصطحبهم معه، ولا يتفرقون إلاً عند إعفائه من الوظيفة.

ويوجد على رأس كل سنجق أمير يعرف باسم (سنجق بكى)، وهو الآخر من رجال السيف مثل البكلربكي. وكان أمراء السناجق ينضمون إلى الجيش في الحروب قواداً على الجنود المجموعة في السناجق.

وفي كافة الأقضية بما فيها مراكز الايالات والسناجق كان يوجد قاض له وظائف وصلاحيات في المجالات المدنية والبلدية، بقدر ما كان له في مجال الحكم في القضايا، وهو من رجال الهيئة العلمية، ويقوم بتعيين نواب له على النواحي الداخلة في قضائه من علماء تلك المنطقة حتى يضطلعوا بمهام القاضي في تلك الوحدات الصغيرة. وكان للقاضي مساعدون آخرون، هم أئمة المساجد في منطقته، غير أنهم لا يملكون صلاحية القضاء بين الناس، ولكنهم يساعدون في حل بعض الخلافات، بما يتمتعون به من مكانة معنوية رفيعة لدى الأهالي.

وعدا النواب كان للقاضي الذي هو رئيس المحكمة المخولة بحل كافة الخلافات القانونية والجزائية مساعدون آخرون، يعاونونه في عمله، هم رئيس المُحْضِرِين (مُحْضِرُ باشي) والمحضرون والكَتَبة وعَدَد من الخَدَم. ويتعاون مع القاضي أيضا داخل القضاء الصوباشي وجنود العسس أو الخفراء (يساقجي)، فهم يساعدونه في جمع بعض أنواع الضرائب، وفي تطبيق الأحكام الصادرة عنه، أو الأوامر القادمة من العاصمة، وفي تعقب المجرمين وتنفيذ العقوبات والقبض على المشبوهين، كما يساعده حراس القلاع وجنودها في حماية القلعة من الداخل وتوفير الأمن. وهؤلاء من أهل العُرف. كما كان القاضي يستعين بكبار أرباب الحرف والصنايع الصناف) على أمور الامن والاستقرار. أما المحتسب فكان يستعين به القاضي على أمور تقرير المكاييل الأسعار والموازين والمكاييل

والجودة والنظافة، ومعاقبة المخالفين لذلك. أما في أمور تعمير المدينة وتنظيم مبانيها فكان القاضى يستعين بمشورة رئيس المعماريين (معمار باشي).

وفوق كل هذه الأمور كان التفتيش على أهل العُرف في المدينة من صلاحيات القاضي أيضا، والواقع أنه مثل البكلربكي وأمير السنجق كان يخضع لأوامر الادارة المركزية مباشرة، ولم يكن أحد منهم ذا سلطة على الآخر، ولكن كان الأميران، أي أمير الإيالة وأمير السنجق في حاجة لأحكام وقرارات القاضي، كما كان هو الآخر محتاجاً لقوتهما التنفيذية. وعند تعيين أحد البكلربكيين أو أمراء السناجق كان مرسوم التعيين (برات) لا يوضع في السجلات إلا بعد إطلاع القاضي عليه، وفي حدود هذه العلاقة بين القضاة والأمراء كان يجري التعاون بينهم(٣٩).

ويمثل التجار الجماعة الثانية المهمة في المدينة، فعلى الرغم من أن الانتاج المحلي والاتجار فيه كان من شئون أرباب الحرف والصنايع (اصناف) إلا أن التجارة بين المدن والمناطق والدول كانت في أيدي التجار (٤٠).

وقد تبوأ التجار في التقاليد والعادات التركية الاسلامية مكانة متميزة في المجتمع؛ فكانوا من حيث رقابة الدولة أكثر تحرراً من المشتغلين بالزراعة وأرباب الحرف، وكان رجال الأعمال الكبار هؤلاء يختلفون عن صغار التجار وأرباب الحرف؛ إذ كانوا يحققون الأرباح من التجارة الواسعة بين المناطق، ومن بيع البضائع التي استوردوها من الخارج. وينقل لنا سنان باشا أحد علماء القرن الخامس عشر نظرة الدولة إلى التجار على النحو التالي:

"انظروا إلى التجار نظرة طيبة، واعملوا على راحتهم، ولا تدعوا أحداً يستخف بهم؛ إذ يزداد الرفاه في البلاد بفضل التجارة التي يتولون أمرها، ويعم بجهودهم رخص الأسعار في الدنيا، وتشبع في الدول الأجنبية شهرة الحاكم بفضل أرباب التجارة، ويعظم ثراء البلاد أيضا بفضل هؤلاء".

و لأنه لم يكن ممكناً مواجهة احتياجات المدن الكبرى -وعلى رأسها استانبول- من المناطق القريبة منها فقد كان للتجار الكبار وتجار الجملة دور مهم في هذا المجال؛ فكانوا يسيطرون على ٨٠٪ أو ٩٠٪ من أمور الشراء والنقل والتخزين للمواد الاستهلاكية الضرورية.

Robert Mantran (ed.), *Histoire de L'Empire Ottoman,* Paris 1989, s. 208-209, 250-252. أنظر: (٣٩)

<sup>(</sup>٤٠) - أنظر المصدر السابق ، ص ٢٢٠-٢٢٣.

إذ كانت تلبية احتياجات استانبول من اللحوم والقمح، وتجارة البن الذي كان يدخل بين الحين والآخر ضمن المواد الممنوعة، واستيراد الجلود الخام والمصنعة، والاتجار في الملابس الصوفية من البندقية وفرنسا وانجلترا، ومنسوجات الصين الحريرية، وعطور الصين أو الهند، والفراء الروسي، والسجاد الشرقي، والأحجار الكريمة، كلها عمليات تجري في الأسواق على أيدي التجار الكبار الذين تخصصوا في تلك المجالات.

ويذهب الرحالة أوليا چلبى إلى أن جماعة كبار التجار وتجار الجملة والعاملين معهم في استانبول وحدها كانت تضم ١٥,١٦٠ فرداً، لهم عدد من الحوانيت والدكاكين والمخازن يبلغ ٣,١٨٨ محلاً.

وكانت تجارة البحار البعيدة تجري في الغالب بواسطة السفن الأجنبية، أما تجارة البحر الأسود وشرق البحر الأبيض المتوسط فكانت في أيدي الأتراك واليونانيين واليهود وحتى الأرمن. كما كان يوجد بين هؤلاء عدد من التجار الأوربيين. بينما كان قسم كبير من تجار المسلمين قد قاموا بتأسيس تشكيلاتهم التجارية في مراكز التجارة الكبرى في شمال ايطاليا.

وكان لتجار الأقمشة في أدرنة علاقات تجارية مع أوربا؛ فكانوا يقومون ببيع الأقمشة المنسوجة في الأناضول ودوبرفنيك إلى أوربا، ويشترون في مقابلها منسوجات. كما كان يوجد تجار يشترون القطن من الأناضول ومصر واليمن والشرق الأقصى، ثم يقومون ببيعه في شتى أنحاء أوربا.

وكان يوجد بين تجار استانبول أفراد من فئة العسكريين، وهؤلاء كان يحصلون على قدر كبير من الربح، ولاسيما من التجارة الخارجية. وتدخل شريحة صغيرة من هذا الربح إلى خزانة الدولة. وكان التجار بهذه الأرباح يوفرون المواد الخام للنساجين العاملين في المعامل الصغيرة، ويبيعون الأقمشة المنسوجة فيها إلى غرب أوربا وروسيا. وكان الاداريون الذين يجدون الدعم من التجار بشكل أو بآخر يتيحون لهم فرص الاحتكار في بعض السلع المهمة، فكانوا يحيلون اليهم أمر السلاح والمنسوجات الصوفية التي يرون أن نقابات الحرفيين سوف تعجز عن انتاجها خلال مدة قصيرة (٤١).

ويمثل أرباب الحرف والصنايع (أصناف) مجموعة أخرى من سكان المدينة العثمانية، واصطلاح (أصناف) الذي يطلق عليهم إنما يعني أفرع العمل المختلفة أو أصنافها. وقد جاء في

<sup>(</sup>٤١) - أنظر: S. Shaw, I, 223-225

أحد دفاتر الأسعار (نَرْخ دفترى) الذي يحمل تاريخ ١٦٤٠م وتُقَرِّر فيه الدولة أسعار السلع المتداولة بين الناس أنه كان يوجد آنذاك ٢٢٥ شخصا من أرباب الحرف والصنايع المختلفة، أي من طبقة الـ (اصناف)؛ فهناك الوراقون والمجلدون والخياطون والفراءون والمبيضون وصناع السيوف وصناع الدروع وصناع الخيام وصناع السكاكين وصناع الإبر والحلاقون وغيرهم(٢٤). فالأصناف الذين يتشكلون من أرباب التجارة الصغار ومن الحرفيين هم الذين يقومون بتصنيع المواد الخام المختلفة، وينشغلون في الوقت نفسه ببيع ما ينتجونه منها. ويمكننا القول إن أهالي المدينة ما عدا أفراد الفئة العسكرية والأجانب كانوا ينتظمون بكاملهم في طوائف حرفية (أو يقابة بمفهوم العصور الوسطى)، تختص كل واحدة منها بصنف معين منهم. وكان الغالب أن يكون أعضاء الطائفة الواحدة من دين واحد، أما القليل منها فكان يضم المسلم وغير المسلم. والمطائفة تركيب ذو ترتيب هرمي؛ فنرى في الدرجة الدنيا منه الصبية تحت التدريب ثم القلفة والأسطى، ثم شيخ الطائفة، ونقيبها، والداعي بالخير (دُعَاجي)، والجاويش، ورئيس الفتية (يكيت باشي)، والوكيل (كتخدا).

والوكيل هو ممثل الطائفة في الخارج، ويدير العلاقة بينها وبين الحكومة. أما رئيس الفتية (يكيت باشي) فكان هو المساعد له، والمسئول بوجه عام عن شراء المادة الخام من السوق ثم توزيعها بالتساوي على الأسطاوات، والتفتيش على السلع المصنعة ومدى تطابقها مع المقاييس التي وضعتها الطائفة، وتوزيعها على الطوائف الأخرى والحوانيت وغير ذلك من الأمور. وهذه الطوائف كانت تعمل على استمرار تقاليد "الفتوة" و "الأخية" التي قامت على مبدأ بث روح التضامن والتكافل في النفوس، والتمسك بالاخلاق الحسنة والشرف والكرم والتضحية، في إطار من المشاعر الدينية الراسخة، ومن ثم كانت للشيخ في تلك الطوائف سلطة اخلاقية ودينية، فهو الذي يدير الاحتفالات الخاصة بتعيين المتمهنين والاسطاوات (چراقلق – اوسطالق)، ويضمن تطبيق العقوبات على المذنبين. كما كان يوجد في كل طائفة رجل او اثنان من أهل الخبرة يعرفان بحياً أسرار المهنة ويبديان رأيهما في جودة السلع، ويساعدان في نقرير أسعارها، ويقومان بحل الخلافات بين أهل الطائفة. وكل هؤلاء الرجال من الخبرة ذات المستوى الرفيع كان يجري انتخابهم من بين الأسطاوات، ويقوم القاضي بتسجيل نتيجة الانتخاب في سجلاته. وعلى ذلك كان أرباب الصنايع والحرف (اصناف) يعملون ضمن منظومة متكاملة من القواعد التي تقررت فيها

Mübahat S. Kütükoğlu, *Osmanlılarda narh müessesesi ve* انظـــــر: – (٤٢) – انظـــــر: – (٤٢) – انظــــر: – (٤٢)

أدق التفاصيل، سواء من الجانب الخلقي أو من الجانب المهني، ومن ثم كانوا كما أشار بعض الرحالة الاوربيين في القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين ينجزون أعمالهم على أرقى المستويات والمعايير العالمية (٤٣).

وقد ذكر الرحالة أوليا چلبى أن استانبول في القرن السابع عشر كانت تضم ١٤,٤٤٥ دكاناً ترجع إلى ٦٥ بائعاً من أرباب الصنايع، ويعمل في تلك الدكاكين ٢٥,٠٠٠ شخص، بينما كان يوجد ٢٣,٢١٤ ورشة ومعملاً يعمل فيها ٢٩,٢٦٤ رجلاً بين اسطى وعامل. وهذا يعني أن كل مكان عمل كان يضم عدداً يتراوح بين ٣-٤ أشخاص. ولا شك أن تنظيم أرباب الصنايع -الذيب لم يكن لهم غاية تتعدى تأمين معايشهم من الناحية الاقتصادية- على هذا النحو كان يساعدهم على حمايتهم لحقوقهم من ناحية، وعلى حماية المستهلك بفضل الرقابة على الجودة والأسعار من ناحية أخرى، ويسهم - بالتالى - في استقرار المجتمع.

وكان يسكن المدن العثمانية عدا المنسوبين الفئة العسكرية وطبقة التجار وأرباب الصنايع قطاعات أخرى من الناس، مثل الممثلين الرسميين والتجار الاجانب القادمين من خارج البلاد ممن حصلوا على الأمان، أي من تعهدت الدولة بحمايتهم داخل حدودها، والرحالة، والعاطلين عن العمل، ممن تركوا قراهم إلى المدن رغم عدم التسامح كثيراً في ذلك، والبائعين المتجولين الذين لا يعرف أحد من أين جاءوا، ولم يدخلوا ضمن تشكيلات أرباب الصنايع، والسادات والأشراف الذين اعترفت لهم الدولة بشرف النسب.

ونرى من الصواب قبل الانتهاء من موضوع سكان المدن أن نلقي نظرة على بعض الأرقام للتعرف على مستويات الدخل لدى سكان المدن العثمانية وحالتهم الاقتصادية؛ إذ جاء في إحدى الدراسات التي اعتمدت على المعطيات الموجودة في دفاتر التركات (تركه دفترلرى) المخصصة لاقرار ميراث المتوفين وتقسيمه بين الورثة أن ٨٤٪ من أهالي مدينة بورصة خلال عامي ١٤٦٧ - ٢٤١٩ م كانوا يحصلون على دخل سنوي يقل عن ١٠٠٠٠٠ اقجة، كما هو موضح في الجدول التالي، أما الذين يحصلون على دخل سنوي يزيد عن ١٠٠٠٠٠ اقجة فكانوا لا يتجاوزون ١٠٠٠٪ من أهاليها(٤٤).

R. Mantran (ed.), Histoire de l'Empire ottoman, s. 216-220 : انظر (٤٣)

S. Yerasimos, s. 196 : انظر: 5. Yerasimos, s. 196

الجدول رقم (٥) معدل الدخل لسكان مدينة بورصة (١٤٦٧–١٤٦٨م)

| %A£,1 | % <b>٢</b> 0,٧ | ٧٩ شخصا  | أقل من ۱۰۰۰ أقجة       |
|-------|----------------|----------|------------------------|
|       | % € •          | ۱۲۶ شخصا | من ۱۰۰۰–۵۰۰۰ اقحة      |
|       | %1A,£          | ٥٧ شخصا  | من ۲۰٫۰۰۰-۵۰۰۰ أقجة    |
| %10,9 | %1Y,7          | ۶۹ شخصا  | من ۱۰٫۰۰۰ -۱۰٫۰۰۰ اقجة |
|       | ٪۲             | ٦ اشخاص  | من ٥٠,٠٠٠ اقجة         |
|       | %1 <b>,</b> ٣  | ٤ اشخاص  | اكثر من ۱۰۰٫۰۰۰ اقجة   |
| 7.1   | <b>٪۱۰۰</b>    | ۳۱۹ شخصا | المجموع                |

وفي دراسة أخرى أجريت على دفاتر التركات المؤرخة في ٨٨/١٤٨٧ أي بعد عشرين علماً تبين أن دخل ٣٥٩ شخصاً من مجموع ٢٠٤ أي ٨٨٨٨٪ منهم يقل عن ١٠,٠٠٠ أقجة، وأن دخل ٢٧ شخصا منهم [٧٪] يتراوح بين ١٠,٠٠٠ -٣٠,٠٠٠ اقجة، ودخل ٥ أشخاص منهم [٢٠] يتراوح بين ٣٠,٠٠٠ اقجة، بينما يزيد دخل ١١ منهم [٣٪] عن ٥٠,٠٠٠ اقجة. وهذا يعني أن معدل الدخل قد تدنى عما كان عليه قبل عشرين عاماً، كما تدلنا تلك الأرقام أيضا على أن معدل الدخل لدى الرعايا من سكان المدن لم يكن يزيد كثيراً بالقياس إلى معدلات دخول الفئات العسكرية(٥٠).

# ٢- أهل الريف

يعتمد الاقتصاد العثماني على الزراعة، ومن ثم كان الجانب الأكبر من الناس يسكنون القرى والأرياف. ويمكننا تقسيم هؤلاء إلى: عائلات المزارعين أمراء الاقطاعات الذين يتصرفون على أراض من الملك التام أو نصف الملك أو الأقل، والعائلات التي تنزرع ما يُعرف باسم (مقاطعات)، وأصحاب الأملاك (ملك صاحبلرى)، والمسلَّم، والمعافون (معاف).

ولأن القانون العثماني كان يعتمد في الأساس على أحكام الشريعة الاسلامية فقد كان يقبل أن يكون كل شخص صاحباً لملك خاص من المال المنقول أو غير المنقول. ومع هذا فان الملكية المجردة لكافة الأموال غير المنقولة، ولا سيما الأراضي الزراعية اعتبرت من حق الدولة، وجرى تقسيمها إلى وحدات عُرفت باسم (چيفتلك) أي مزارع، ثم وزعت على عائلات الفلاحين، أما الأموال المنقولة والدور والدكاكين والبساتين والحدائق وكافة الأراضي الملك التي انتقلت عن

S. Yerasimos, s. 181-199 - أنظر: (٤٥)

الامارات التركية الأناضولية قبل العثمانيين وعن الدول الاسلامية السابقة فقد ظلت على حالها دون تدخل من الدولة.

وكان أمراء التيمار، أي أصحابها الذين يؤدون وظيفة رسمية في الدولة أو الذين تلزمهم الدولة لحاء ذلك - بتجهيز عدد من جنود الـ (جبلو) يقيمون في القرى التي جرى تخصيص دخلها لهم. كما نرى بين هؤلاء عدداً آخر يتمتعون بحقوق مشابهة، كمن يعملون في القلاع من أمثال قواد القلاع (ييزدار) والملازمين والخدم، والعاملين في الوظائف الدينية، ممن يحملون صفة شيخ أو خليفة أو فقيه أو بابا أو (بير)، والعاملين في الادارة المحلية كالصوبائسي والديوان باشي والكتخدا والجرى باشي والخفر (قوروجي). وهؤلاء العاملون في هذا النوع من الوظائف ممن يتصرفون على بيمارات كان دخلهم السنوي يقل عن ٥٠٠٠ أقجة، ويتراوح بوجه عام بين ١٠٠٠ ٤ أقجة. وكان للبعض منهم مزارع (چيفتلک) يفلحونها بانفسهم. وكان أصحاب التيمارات رجالاً من موظفي الدولة المعدودين من الفئة العسكرية، ومع هذا فلا يعتقد أحد أن حياتهم كانت تختلف عن حياة القرويين الآخرين ١٠٤).

والذي يشكل الجانب الأعظم من القروبين هو تلك العائلات الريفية التي تفلح مزارع الرعية (رعيت چيفتلكلرى) التي خصصتها لها الدولة بالأسلوب الانتاجي الذي أطلق عليه المؤرخ خليل اينالجيق اسم "نظام چيفتخانه". وهي مزارع تخضع لأسلوب تمليك معين؛ فهي تخصص للعائلات القروية دون التصرف فيها بالبيع أو الهبة أو الوقف، ولكنها تنتقل من الأب إلى الابن أرضاً تلزم فلاحتها. فكان الفلاح يفلح الأرض بنفسه كوحدة عمل مستقلة بمحراثه وثيرانه وبذوره. ولم يكن في وسع أحد قط أن يفرض عليه أمراً ليس من الواجبات التي فرضها عليه القانون. ومن هذه الناحية كان الفلاح حراً مستقلاً، وكفلت الدولة لهم هذه الحقوق، وإلا تعذرت فلاحة المزارع، وتعذرت معها الاستفادة من نظام اقطاعات السباهية(٤٧).

وحتى لا تتفتت الرقعة الزراعية كان القانون يلزم أبناء المتوفى أن يفلحوا الأرض التي انتقلت لهم عن والدهم بالمشاركة، ويؤدوا الضرائب المستحقة عليها بالمشاركة. فان لم يترك المتوفى ولداً كان من حق ابنته أو أخيه أو أحد أقربائه الأولوية في فلاحة الأرض، وإذا لم يظهر أحد من هؤلاء

B. Yediyıldız, *Ordu Kazası Sosyal Tarihi*, Ankara, 1985, s. 59 vd - أنظر: (٤٦)

H. İnalcık, "Köy, köylü ve imparatorluk", *V. Milletlerarası Türkiye* : انظــــر - (٤٧) *Sosyal ve İktisat Tarihi Kongresi, Tebliğler*, Ankara 1990, s. 1-11.

انتقلت الأرض إلى الأشخاص الآخرين الذين يشاركونه التصرف عليها، واذا لم يحدث ذلك انتقلت في النهاية إلى أحد القروبين المعدمين في تلك القرية.

والقروي الذي يفلح مزرعة كاملة تتراوح مساحتها بين ٧٠-١٥٠ دونما [الدونم ١٥٠٠م٢] تبعاً للمنطقة الواقعة فيها ودرجة خصوبة الأرض يؤدي للدولة ضريبة تتراوح بين ٢٢-٥٠ اقجة تبعاً للمنطقة أو المدة الزمنية. أما القروي الذي يفلح نصف مزرعة فهو يؤدي نصف الرسوم عنها، بينما يؤدي المتصرفون على مساحات أقل أقجة واحدة عن كل دونمين. وكان يطلق على الشاب الأعزب المقيم مع عائلته اسم (مُجَرّد)، وهؤلاء كانوا معافين من الضرائب في بعض المناطق، وتحصل منهم الدولة في بعض المناطق الأخرى على ضريبة قدرها ست أقجات. وإذا تزوج المجرد ولم يكن له أرض يزرعها أطلقوا عليه اسم (جَابَه بنّاك)، أما إذا كان له أرض مزروعة لا تقل عن نصف مزرعة أطلقوا عليه اسم (أكينلي بنّاك)، وهؤلاء كانوا يؤدون للدولة ضريبة تتراوح بين ٨-١ اقجة تبعاً للمنطقة التي يسكنونها. كما كان يؤدي الفلاح عدا ذلك ضرائب عما ينتجه من الحبوب والخضر والفاكهة وعسل النحل والحيوان وغير ذلك بالمقادير التي قررتها القوانين في تلك المنطقة. وكان الفلاح الذي يهمل قسماً من مزرعته ويتركه معطلاً لمدة تزيد عن الثلاث سنوات المقررة لراحة الأرض ملزماً بتأدية رسوم للدولة تُعرف باسم (چيفت بوزان رسمي) أي رسوم المقررة لراحة الأرض ملزماً بتأدية رسوم للدولة تُعرف باسم (چيفت بوزان رسمي)

وعدا الأراضي المسجلة بالطابو كانت توجد هناك مجموعة من الناس في القرى العثمانية ممن يؤجرون أرضاً أو مكاناً من الدولة بنظام يُعرف باسم (مقاطعه)، ثم يقومون بفلاحتها أو تشغيلها. وهؤلاء الناس كانوا يؤجرون بمقتضى اتفاق قطعة من الأرض، أو يتعهدون باستغلال أحد المناجم، أو يحصلون على حق التصرف على عرصة [أرض البناء] في احدى القرى أو القصبات، وذلك مقابل أجر سنوي يتفق عليه من قبل، واذا كان موضوع الإيجار أرضاً من أراضي الأوقاف كان في وسع المستأجر أن يقيم عليها بناء يكون ملكاً خاصاً له، ويقوم بتشجيرها إذا شاء، فتكون الأشجار ملكاً له. غير أن هذا النوع من الأماكن المؤجرة بنظام المقاطعة تحولت مع مرور الوقت إلى أراض مسجلة بالطابو، واستقر فيها القروي تماماً. والدليل على ذلك أن أصحاب الأملاك أيضا الذين كانوا يحتفظون في أيديهم ببعض الحقوق على الأراضي في بعض المناطق تبعاً لنظام (مالكانه – ديواني) الذي هو من مخلفات النظم السابقة على العثمانيين قد اختفوا مع مرور الزمن بين أو اخر القرن

Ö.L. Barkan, XV ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu'nda Ziraî : انظــــر – (٤٨) Ekonominin Hukukî ve Malî Esasları, I. Kanunlar, İstanbul, 1943.

الخامس عشر والنصف الأول من القرن السادس عشر نتيجة لوقف تلك الأراضي أو تحويلها إلى نيمارات.

وهؤلاء الأهالي الذين يسكنون القرى وينحصر عملهم الأساسي في الفلاحة كانوا ينشغلون باعمال إضافية حتى يتمكنوا من مواصلة الحياة الاجتماعية في خلال الحقبة الواقعة بين القرنين الخامس عشر والسابع عشر والتي انعدمت فيها سبل المواصلات ولم تظهر فيها كثيراً حركة اعمار المدن إلا في مراكز بعينها. كما كان يعيش بين هؤلاء -عدا الموظفين الدينيين والاداريين كالأثمة والمشايخ والفقهاء والوكلاء (كتخدا) - عَدَدٌ من أصحاب الحِرف كالخياطين ونستاجي الجواليق والنحاسين والحدادين وصناع البرادع والحلاجين وغيرهم.

وكان من بين أهالي الريف طائفتان تعرفان باسم المستلم والمُعاف، فكانت الأولى تشكل استمراراً لوحدتين عسكريتين جرى تشكيلهما ابان قيام الدولة العثمانية وعرفتا آنذاك باسم المسلم والـ(يايا) أي المترجلة، وكانت الأولى من الخيالة، والثانية من المشاة المترجلة، ويحصل الجندي من هاتين الوحدتين أثناء الحرب على أجر يومي قدره اقجتان، وعندما لا يخرجون إلى الحرب كانوا ينشغلون بفلاحة المزارع التي منحتهم الدولة إياها، ولا يؤدون عنها ضريبة. وبعد أواسط القرن الخامس عشر بدأت الدولة تستخدمهم في المهام الثانوية، ولما تزايدت أعدادهم بدأوا يذهبون إلى الحرب بالتناوب فيما بينهم، فكان الباقون منهم مساعدين (يَمَاق) للذاهبين، ويدفعون لهم قدراً معيناً من المال لقاء ذلك.

والطائفة الأخرى التي أخذت مكانها بين أهالي الريف العثماني في القرنين الخامس عشر والسادس عشر هي طائفة الـ(مُعَاف) أي المعفاة من الضرائب، وكان يجري تسجيل اسمائهم في دفاتر التحرير تحت اسم عام هو (مُعَافِيّة) أو بالأسماء التي تدل على حرفهم. ومن بين هؤلاء جنود القلاع (حصار أرى) المكلفون بحراسة القلاع والعمل أحيانا بالزراعة، وملازمو القلاع (قلعه ملازمي) الذين كانوا يقومون بمعاونتهم، وعدد من اسطاوات القلاع، كالحدادين والنجارين وغيرهم، وصيادوا الطيور، وعمال أفران صهر المعادن (كُورَه جي)، وزُرّاع حقول الأرز لحساب الدولة، وحراس المضايق والممرات (دَرْبَنْدَجي) وحراس الجسور (كُوپريجي). ويوجد من المعافين عدا هؤلاء سكان الزوايا والتكايا، والمُقْعَدون من السباهية، وملازمو الجوامع، كالخطباء والأئمة والحفّاظ والمداً، والشيوخ الذين كانوا على شكل مجموعات تضم كل واحدة عشرة أشخاص يتولون جامعاً واحداً، وجماعة العلماء أي المشتغلون بالعلم، وأبناء المشايخ (شيخ زاده) وأبناء الأمراء السباهية (سياهي راده)، وهؤلاء كانوا معافين من الضرائب بكاملها أو من جزء منها.

## ٣- البدو (الرحل)

تختلف حياة البدو عن حياة أهل المدن والقرى، وهؤلاء الرحل أو جماعات الـ (يُورُوك) التي تصادفنا في المصادر العثمانية كانوا – على الرغم من تحررهم إلى حديما من رقابة الحكومة المركزية – يمارسون حياة نظمتها لهم القوانين الموضوعة. والواقع أننا نعلم أن قسماً كبيراً من تلك العشائر الرحل قد جرى توطينها في المناطق الجديدة التي ظهرت مع حركات الفتح السلجوقية والعثمانية، وأن المناطق التي سكنوها انصبغت بصبغتهم التركية. ويؤكد لنا تلك الحقيقة وجودُ القرى التي تحمل أسماء العشائر والقبائل التي أقامتها إلى الآن في الأناضول والروملي.

وكانت جماعات البدو الرحل تشكل تجمعات تسمت باسمائها أو باسماء الأراضى التي تنقلت بينها. وهؤلاء أيضا كانوا ينقسمون فيما بينهم إلى قبائل وعشائر وما يتفرع عنها من الوحدات الأصغر. وكان رئيس القبيلة الذي يعرف عند الاتراك بالامير وعند العرب بالشيخ ومساعدوه من الوكلاء (كتخدا) هو المعنى بادارة شئون العلاقة بين قبيلته وبين الدولة. ويمكننا من خلال دفاتر التحرير أن نرسم صورة للتوزيع الجغرافي الخاص بالأقوام الأساسية من البدو الرحل في الحقبة الواقعة بين القرن الخامس عشر والقرن السابع عشر؛ فهناك قبيلة (قره اولوس) في جنوب بميرة وَآن، وقبيلة (بوز اولوس) في منطقة دياربكر، وقبيلتا (ذولقدريه ويكي إيل) بين مرعش وسيواس، وقبيلة (بوزاوق) عند مصب نهر (قرل إرماق)، وقبيلة (اوچ اوقلي) وقبيلة (رمضانلي) في مناطق طوروس. وهذه القبائل كانت تتنقل وترحل فوق رقعة واسعة من الأراضى؛ فعلى سبيل المثال كان التركمان المعروفون باسم (بوز اولوس) الذيب يشكلون تجمعاً يضم ٤٠,٠٠٠ فرد ويرعون قطعاناً من الماشية تقرب من مليوني رأس بين صغيرة وكبيرة يقضون فصل الشتاء في جنوب ماردين، ويتتقلون فوق هضاب الأناضول عند مناطق دياربكر وارضروم، وتمتد أحيانا إلى جورجيا والعراق. فلما أخذت الدولة منذ القرن السابع عشر في اتباع سياسة توطين تلك القبائل والعشائر أسفر ذلك عن تفتت القبيلة الواحدة، فتوزعت القبائل على مساحات اكثر اتساعاً، واضطرت لحياة الاستقرار. وتشكل قبيلة (بوز اولوس) التركمانية نموذجاً بارزاً على ذلك؛ فالمعروف أن عشائر وبطون من قبيلة (بوز اولوس) انتشرت منذ عام ١٦٠٠م حتى أو اسط القرن التاسع عشر في مناطق قَرَمَان و آقشهر وكوتاهية وصاروخان و آيدين وقوش اطه سي، بل ومضت حتى جزيرة رودس وإستانكوي، وأستقرت في تلك المناطق (٤٩).

والعمل الرئيسي الذي تمارسه جماعات البدو الرحل هو تربية الحيوان؛ فهم الذين يلبون أغلب احتياجات المدن من اللحوم والدهون والألبان والجبن. وفي إطار القانوننامات كانوا يودون للدولة في الغالب رسماً قدره اقجة واحدة عن كل خروفين، ورسّم حظائر (آغيل رسمى) قدره خمس أقجات عن كل قطيع غنم يضم ٢٠٠ رأس. ويؤدون أيضا مقابل استخدامهم للمراعي رسوماً تعرف باسم (قيشلاق – يايلاق). كما كانوا يمارسون الصيد في الشتاء، ويعملون بالزراعة في أضيق الحدود. ويحدث أحياناً أن تأخذ منهم الدولة رجالاً للخدمة في الأعمال العسكرية. المؤقتة، وخاصة ممن يسكن منهم على طرق الحرب. وتقوم بعض العشائر أيضا بصناعة السهام والأقواس للدولة، ويؤدون بذلك الضرائب المستحقة عليهم. كما كانت تستخدمهم الدولة –عد ذلك – في حراسة الطرق والمفارق والممرات الجبلية، وفي شق الطرق واصلاحها، واقامة الجسور والقلاع والموانئ، وفي حماية القوافل التجارية. أما الذين يعيشون بالقرب من المدن والسواحل فكانوا ملزمين بتوفير المواد المختلفة للاسطول والمساعدة في انشاء السفن(٥٠).

Cengiz Orhonlu, *Osmanlı İmparatorluğu'nda aşiretlerin iskârıı*, İstanbul 1987, s. 14 vd. : انظر – (٤٩)

<sup>(</sup>۵۰) - أنظر: Cengiz Orhonlu, Osmanlı İmparatorluğu'rıda derberid teşkilâtı, İstanbul 1990



الفصل الثاني العائلة في المجتمع العثماني



ألّف قنالي زاده علي أفندي (ت ١٥٧٢م) أحد علماء القرن السادس عشر كتاباً عندما كان قاضيا على الشام عام ١٥٦٤ سماه "اخلاق علائي" (استانبول ١٨٣٣م)، وخصص قسماً من أقسامه الثلاثة للعائلة، سمّاه "علم إدارة المنزل". ويرى قنالي زاده أن علم إدارة المنزل يشرح القواعد التي تمنح الانسان الرفعة في الدنيا والسعادة في الآخرة. ولأن الرجل كان عالماً اسلامياً، فقد كانت القوانين والتشريعات الاسلامية والعادات والتقاليد التركية التي تشكل كلها كيان العائلة.

وكان لهذا الكتاب أثره البالغ في المجتمع العثماني؛ فقد كان أول كتاب في الأخلاق يوضع باللغة التركية حاملاً طابعاً فلسفياً، ويرى أن الانسان لكي يستطيع أن يحمي نفسه من غوائل الطبيعة لا بد له من منزل وأمتعة، ولكي يحمي جنسه ويحافظ على نسله لا بد له من زوجة وأولاد، ولكي يستطيع أن يمنح أولاده قدراً ممتداً من التربية اللازمة لهم لا بد له من عائلة.

والأب الذي يرأس عائلة تضم الزوجة والأولاد والخدم حري به أن يكون به عارفاً بصنعة الادارة؛ فعليه أن يكون كالإداري والطبيب الحاذق. ولا بد له أن يكون ذا حرفة في التجارة أو الزراعة أو غيرها ليتكسب منها، ويعرف أيضا كيف ينفق قسماً مما كسب، أو بمعنى أصح القدر الضروري منه، ويوفر لنفسه المأكل والملبس بالقدر الذي يحافظ به على صحة بدنه، ويتزوج لأجل الحفاظ على النسل. ولا بد ان يكون الهدف الأسمى لصحة البدن هو تحصيل العلم والمعرفة. "فالمال لأجل الراحة في الحياة، وإلا فان الحياة، ليست لجمع المال".

ويحبذ قنالي زاده أن تكون المرأة صحيحة البدن عفيفة، تتمتع بالقوة والكفاءة حتى تحمي بيتها. ثم يدافع قنالي زاده عن الزيجة الواحدة، فيقول: "يجب على الزوج أن يكتفي بزوجته الأولى، فلا يأخذ عليها امراة أخرى أو جارية"، "والرجل في الدار كالروح في الجسد، وكما لا تكفي روح لجسدين لا يكفي الرجل الواحد ايضا لدارين"(٥١).

ولم تبق هذه الآراء في المجتمع العثماني أقوالاً مجردة؛ بل جرى تطبيقها، إذ تدلنا الدراسات التي أجريت حول العائلة العثمانية من خلال سجلات المحاكم الشرعية على صحة ذلك.

والشاب أو الشابة اللذان قررا الزواج بارادتهما، أو بالتشاور مع عائلتيهما كانا يتوجهان بنفسيهما في الغالب إلى المحكمة، وأحيانا يقوم أحد الطرفين أو كلاهما بارسال وكيل عنهما إلى

Hüseyin Öztürk, *Kınalızâde Ali Çelebi'de Aile*, Ankara 1990, s. 97-132 : أنظر - (١٥)

المحكمة، أو أن يجري استدعاء الموظف المختص في المحكمة إلى الدار، فيعلنان في حضور الشهود عن نيتهما في الزواج، فيجري عقد النكاح، ويتم تسجيل العقد في سجلات المحكمة(٥٠).

ويقدم الشاب عند الزواج قدراً من المال للمرأة يعرف باسم (مَهِرْ)، وهو تقليد عربي قديم أقره الدين الاسلامي لصالح المرأة، فجعل هذا الصداق من حقها بالكامل، وليس لأحد غيرها. وهو يختلف عن عادة اله (باَشْلِق) أي بدل التربية، غير أن الناس يخلطون بينهما أحيانا، وإن كان للأتراك قبل الاسلام عادة من مثل ذلك، عُرفت باسم (قالين).

وكان الفصل بين مال الزوج ومال الزوجة هو الأساس حسبما جرت عليمه القوانين والتشريعات العثمانية، وهو أمر مصدره الاسلام. وتدلنا سجلات المحاكم الشرعية على أن الناس لم يُقْبِلوا على تعدد الزوجات، فلا يصادفنا ذلك إلاّ قليلاً. وقد جاء في دراسة أجريت على سجلات أواخر القرن التاسع عشر الخاصة بمحكمة قرشهر (٥٣) أن أربعة فقط من مجموع ٢٤ رجلاً تزوجوا للمرة الثانية، فضلاً عن أن السبب وراء ذلك هو طلاق الزوجة الأولى، أو الرغبة في انجاب طفل ذكر. ويقول الراهب الالماني البروتستاني سولومون شويغر Solomon في انجاب طفل ذكر ويقول الراهب الالماني البروتستاني سولومون شويغر الزوجات: "إن الأتراك يحكمون الدنيا، وتحكمهم زوجاتهم. وليس هناك نسوة يتنزهن ويُقْرِحن أنفسهن بقدر المرأة التركية. وليس بينهم تعدد للزوجات. ولعلهم جربوا هذا الأمر وأدركوا ما يجره عليهم من الهم وكثرة الانفاق فانصرفوا عنه. ولا يكثر الطلاق بينهم، لأن الرجل عند الطلاق يدفع لزوجته مالها ومتاعها، ويبقى البنات من عياله عند أمهم(٤٠).

كذلك فان بعض العائلات غير المسلمة على الرغم من حريتها التامة في دينها وتقاليدها وقوانينها الخاصة كانت تتوجه إلى المحاكم الشرعية لبعض الأمور المتعلقة بقوانين العائلة، كعقد نكاح مثلاً، وتطلب تسجيل تلك العقود في سجلات المحكمة. كما لم يكن هناك فرق بين بيوت المسلمين وبيوت المسيحيين من ناحية أنواع الأمتعة ومقدارها، حتى أن العائلات المسيحية كانت تحنفظ في بيوتها بسجادة للصلاة ليستخدمها الضيف المسلم إذا أراد الصلاة.

M. Akif Aydın, "Osmanlı Hukukunda nikâh akidleri", انظــــر: (۲۰) - أنظــــر: (۲۰) Osmanlı Araştırmaları III, İstanbul 1982, s.7.

Rıfat Özdemir, "Kırşehir'de Ailenin sosyo-ekonomik yapısı (1880-1906), انظر: – (هُتُّ) Aile yazıları İ (der. B. Dikeçligil, A. Çiğdem), Ankara 1991, s. 477-519.

أنظر: "Anadolu'da XVI. yüzyılda evlilik ilişkileri üzerinde bazı gözlemler" - أنظر: – (01) Aile Yazıları I, (der. B. Dikeçligil, A. Çiğdem), Ankara 1991, s. 15.

وتتكون العائلة العثمانية في الغالب من عدد يتراوح بين ٢-٧ أفراد؛ هم الأب والأم والأولاد. ومع هذا فقد كان هناك نوع من العائلات الكبيرة في الأحياء الثرية، ولا سيما في القصبات والمدن؛ إذ تضم مثلاً الزوج والزوجة والأولاد والحماة واخت الزوج واخته في الرضاعة والخادمة والجواري، بحيث تصل إلى عدد يتراوح بين ٣٠-٣٥ فرداً. وهذه الحياة التي يمكن ان نطلق عليها حياة القصور بدأت تتزعزع بعد عام ١٩٠٨م حتى انهارت، وأخذ نوع العائلات الصغيرة في الانتشار أكثر منها.



الفصل الثالث الدينامية الاجتماعية في المجتمع العثماني



يُنْظَر إلى الدينامية الاجتماعية في مجتمع ما من زاويتين؛ هما الدينامية الأفقية التي تجري على البقعة الجغرافية، والدينامية الرأسية التي تتحقق بتغير الأوضاع الاجتماعية للأفراد أنفسهم.

والدينامية الأفقية في المجتمع هي ما يجري فوق البقعة الجغرافية لذلك المجتمع، من حركة انتقال من المدن إلى القرى، أو من منطقة إلى أخرى، أو الهجرة والتوطن فيها. وعندما تنظر من هذه الناحية إلى التاريخ العثماني يجب علينا أن ننظر إلى تاريخ تشكل هذه الدولة وتطورها واتساعها على أنه تاريخ للحركات التي قامت بها العشائر التركية التي غادرت تركستان في تغيير أماكنها وأوطانها على شكل كتل بشرية كبيرة، أو مجموعات صغيرة واستيطانها في أراض وأوطان جديدة. وقِسْمٌ من هذه الحركات تحقق تلقائياً، بينما تحقق القسم الآخر نتيجة لسياسة الدولة في الاعمار والاسكان.

فعلى أيام السلاجقة وابان قيام الدولة العثمانية وتوسعها كانت هناك جماعات من الدراويش أطلق عليها المؤرخون اسم "الدراويش الأتراك مؤسسو المستوطنات"، وهؤلاء كانوا في حركة دائمة نحو الغرب، يقيمون الزوايا في الأراضي الخالية، ويعمرونها ثم يستوطنونها (٥٠). وكانت العشائر القادمة مع الحركات العسكرية والقرويون المعدمون من الأرض يقيمون منازلهم حول تلك الزوايا ويسكنونها، حتى ظهرت القرى نتيجة لذلك، فكان الغالب أن كل قرية من تلك القرى تحمل اسم أول القادمين إلى هناك، واسم الدرويش الذي أسس القرية. وهذه الزوايا التي كانت في زمانها بمثابة مراكز ثقافية وقواعد للطرق الصوفية كان لها مشيخات تحولت في العهود التالية إلى وظائف رسمية، ثم لم تلبث أن فَقَدَت وظائفها الأصلية، وتردت أوضاعها. واليوم فان الأماكن التي تعرف باسم "المزارات" أو "أضرحة الأولياء" في الأناضول والروملي إن هي إلا تلك الزوايا، وأضرحة المؤسسين الأوائل لتلك القرى.

ومن الأساليب التي اتبعت في الدولة العثمانية لتشجيع الدينامية الأفقية تأسيس الأوقاف في الاماكن النائية وغير المأهولة لاحيائها وانعاش الحياة الاقتصادية والاجتماعية فيها. والمثال على ذلك ما وقع في أواسط القرن الخامس عشر، في المكان الذي يُعرف اليوم باسم "اوزون كوپرى"، إذ كان مكاناً مليئاً بالمستنقعات والأحراش يرتع فيه قطاع الطرق، فقام السلطان مراد الثاني عام 1827م بانشاء جسر طويل من 17٤ عقداً فوق نهر (أزكنه)، وجعل عند مدخله مجمعاً يضم

Ö.L. Barkan, "Osmanlı İmparatorluğu'nda bir iskân ve kolonizasyon metodu olarak - أنظـر - (٥٠) vakıflar ve Temlikler, 1: istilâ devrinin kolonizatör Türk dervişleri ve zaviyeler", *Vakıflar Dergisi*, c. II, Ankara 1942, s. 354-365.

خانا لاستضافة المسافرين وداراً لاطعام الفقراء ومسجداً ومدرسة، ثم أنشأ للصرف على تلك المؤسسات الاجتماعية التي تقدم الخدمة بالمجان للمجتمع حماماً وعدداً من الحوانيت، ثم قام فاسكن هناك جماعة من البدو الرحل مع إعفائهم من الضرائب. وبعد ذلك أخذت جماعات مختلفة تقد على أرثكنه وتستوطنها، فلم يمض على إقامة الجسر اكثر من ٣٠ سنة حتى تحولت المنطقة إلى قصبة عرفت باسم "قصبة اوزون كوپرى"، كان يسكنها عدد من العائلات عام ٢٥٥ م يبلغ (٢٠ عائلة (٥٠). وخلال هذه الفترات من التاريخ العثماني يمكننا العثور على مئات الأمثلة لهذا النوع من الحركات. وبهذه الأساليب وفد على بلغاريا واليونان ومقدونيا ورومانيا والبوسنة والهرسك وصربيا وكل الأراضي التي كانت تحت سيادة العثمانيين في اوربا الشرقية آلاف من الناس واستوطنوها. ولعل تحول استانبول بعد فتحها إلى أكبر مدينة في أوربا خلال القرن السادس عشر كان لهذا السبب.

وهؤلاء الناس ممن سعت الدولة لجذبهم إلى الأماكن اللازمة عن طريق دعم الدراويش الأتراك مؤسسي المستوطنات، أو عن طريق إقامة الأوقاف ودور طعام الفقراء – كانوا في الغالب اشخاصاً من البدو الرحل ممن لم يستقروا بعد بشكل قاطع في مكان معين، أو من سكان المدن. وكان يحدث للبدو الرحل عندما يجدون الأماكن المناسبة لقضاء الصيف وقضاء الشتاء التناء حركاتهم العادية أن يقيموا عليها القرى تلقائياً، ويستقروا فيها. وكانت الدولة تشجع هذا النوع من التوطن، غير أن الذي يتوطن أرضاً، ويبدأ في الاشتغال بالزراعة، ودفع المستحق عليها من الضرائب، أي يصبح في حكم واحد من الرعية، لم يكن من المقبول أن يترك أرضه وقريته، بل إن القوانين كانت تمنعه من ذلك. لأن في ترك الفلاحين لزراعاتهم والانتقال إلى أماكن أخرى أمر قد يسفر عن تناقص حجم الضرائب، ويفسد الميزان الاقتصادي. ولهذا السبب كان القانون يُجبر الفلاحين الذين تركوا مزارعهم واستقروا في المدن على العودة إليها، بعد أن يقبض على الواحد خلال عشر سنوات. وكانت الدولة تطالب من يترك أرضه الزراعية خالية يقبض على الواحد خلال عشر سنوات. وكانت الدولة تطالب من يترك أرضه الزراعية خالية بعن بعويض يُعرف باسم "رسم تعطيل المزرعة" (چيفت بوزان رسمى) أو "بدل اللوندية" (لونديك أقيه سي).

ورغم هذا النوع من الإجراءات فقد طرأت تغييرات على الاقتصاد العالمي في أواخر القرن السادس عشر، زعزعت الاقتصاد العثماني، وقلبت الموازيين، وأدت إلى أزمات اجتماعية،

M. Tayyib Gökbilgin, XV-XVI. Asırlarda Edirne ve Paşa Livası, İstanbul 1952, s. 216-220. -أنظر: (٥٦)

وخربت آلاف القرى في الأناضول والروملي وسوريا، وفرغت من سكانها، واضطر الفلاحون فيها إلى الهجرة إلى المدن والقصبات، أو الهجرة إلى قرى أخرى. كما لجأ قسم آخر منهم إلى تشكيل العصابات، والانخراط في سلك الجماعات العاطلة التي كانت تقلق الناس، وعُرفت أنذاك باسم (صاريجه سكبان).

وكان من أهم المشاكل التي واجهت الدولة العثمانية أمر تعمير القرى الخربة بالناس، وإعادة احيائها منذ بداية القرن الثامن عشر، وعلى مدى ٣٠٠ عام، وتوطين البدو وقطاع الطرق الذين ظهروا آنذاك بغية حماية الأهالي المتوطنين من الأضرار القادمة من الخارج. ومن أهم الحوادث الاجتماعية التي شغلت الدولة العثمانية على مدى الثلاثمائة عام تلك هي سعيها أمام الكتل البشرية التي اضطرت للهجرة من بلدانها وخاصة من منطقة البلقان في موجهات متعاقبة على المناطق الداخلية، وتوطينها في الأماكن المناسبة. واليوم فان التجاء الفارين من جهة الغرب أو من جهة الشرق إلى تركيا إنما هو استمرار لتلك الهجرات(٧٠).

أما الدينامية الرأسية فهي حركة الانتقال بين طبقة اجتماعية وأخرى داخل المجتمع، واكتساب وضع جديد فيه. ولم تعرف المجتمعات التركية – بما فيها المجتمع العثماني – نظاماً للطبقات لا يقبل الانتقال بالولادة بين طبقة وأخرى في أي وقت، كما لم يشهد المجتمع التركي نظام الطوائف الاجتماعية المغلقة على نفسها (Caste) كما هو الحال في الهند، أو نظام الفصل بين طبقة العبيد (Serf) وطبقة النبلاء وطبقة الرهبان، كما هو الحال في أوربا العصور الوسطى.

كان الاداريون العثمانيون يريدون في الغالب عدم انفصال الفئات صاحبة الوظائف المختلفة عن الوظائف التي يشغلونها. ومع هذا فلم تكن هناك موانع مستحيلة في المجتمع بين طبقة المحكومين [الرعايا] وبين طبقة الحكام [الفئة العسكرية]، أو بين الفئات المختلفة التي يتشكلون منها. وكان هناك ثلاثة شروط للانتقال من فئة الرعية إلى فئة العسكريين، أو الارتقاء إلى الدرجة الأعلى في الوظيفة التي يشغلها الشخص؛ وهذه الشروط هي خدمة الدولة والدين ومعرفة الآداب العثمانية، وخدمة الدين تقتضي أن يكون الشخص مسلما يعتز بالمبادى السامية التي جاء بها الدين الاسلامي، أما معرفة الآداب العثمانية فهي تتوقف على المعرفة الجيدة لتقاليد الاسلام

Faruk Koçacık, "Balkanlardan Anadolu'ya yönelik göçler (1878-90)",-أنظر (٥٧) *Osmanlı Araştırmaları* I, İstanbul 1980, s. 137-190.

وثقافته ومعايشة ذلك، والاحاطة بدقائق اللغة التركية العثمانية، والتمسك بالعادات والتقاليد العثمانية(٥٨).

وهذا يعني أن الانتقال إلى فئة الحكام أو الارتقاء إلى أعلى الدرجات في مناصب الدولة كان متوفقاً على التعلم واكتساب المهارات، وهذا أيضا له طرق معلومة: إذ يستطيع الانسان أن ينخرط في سلك العسكريين ويبلغ أعلى المناصب بين فئة رجال السيف، وعندئذ يقتضي الأمر أن يخضع لنظام الدوشيرمة، ونظام الـ (قول)، ثم يقضي المدة اللازمة في كنف احدى العائلات التركية، ثم اوجاق العجمية، ويتلقى القدر اللازم من التعليم والتدريب في الأندرون. ففي الفترة الواقعة بين عامي ١٤٥٣–١٥٦٦م تولى الصدارة العظمى عدد من الصدور العظام بلغ ٢٤ وزيراً، كان أربعة منهم من فئة رجال الهيئة العلمية، بينما كان الآخرون ممن نشأوا وتربوا على هذا النظام(٥٩). أي أن هؤلاء كانوا من أولاد الرعايا المسيحيين، ثم طبق عليهم نظام الدوشيرمة، وتلقوا قدراً معلوماً من التعليم والتدريب، ثم استطاعوا الارتقاء حتى ارفع المناصب في الدولة.

وكان في وسع الشخص الذي قضى مرحلة من التعليم في المدارس أن ينخرط هو الآخر في السلك العسكري، ويبلغ أرفع المناصب في المجتمع. كما كان في وسعه وخاصة إذا كان من أصحاب الموهبة واللياقة وساعده الحظ بعض الشيء أن ينخرط في التشكيلات العدلية والدينية والتعليمية، ويبلغ أرفع المناصب في البيروقر اطية المدنية. فعلى سبيل المثال نرى عندما ننظر إلى القاعدة الاجتماعية لمن ارتقوا مناصب التدريس في مدارس السلطان الفاتح التي كانت أرفع المؤسسات التعليمية عند العثمانيين في القرن السادس عشر أن ٤٧٪ من هؤلاء كانوا من الأهالي المحليين [الرعايا]، وأن ٣٩٪ منهم كانوا من عائلات الهيئة العلمية و ١٤٪ منهم جاءوا من الفنات العسكرية العلمية و ١٤٪ منهم جاءوا من

كما كان اشتراك الشخص في الحرب والكشف عن بسالته وشجاعته، وبالتالي استحقاقه للتصرف على أحد الإقطاعات [التيمارات]، أو الالتحاق كاتباً في احدى دوائر الدولة الرسمية أمراً يشكل الخطوة الأولى لعروج سلم الترقى.

وقد كتب السفير النمساوي بوسبك O.G. de Busbecq السطور التالية ليصور الزحام الذي كان عليه مجلس السلطان سليمان القانوني في عام ١٥٥٥م، ويعرض علينا صورة واضحة

E. Akarlı, a.g.m., s. 21 : أنظر - (٥٨)

<sup>(</sup>۹م) - أنظر: S. Yerasimos, s. 175

للدينامية الاجتماعية في المجتمع العثماني، فيقول: "عندما كنا في المجلس كان هناك زحام عظيم، إذ كان قسم كبير من بكلربكية الولايات قد جاءوا بالهدايا، وكل الحرس السلطاني (خاصّه آلايي)، والخيالة، والسياهية، والغُربَا، وأصحاب العُلوُفَات، والانكشارية، كلهم كانوا هناك. ولم يكن في ذلك المجلس الضخم رجل واحد ذو منصب أو رتبة إلا ويحوز الجدارة والشجاعة التي تليق بهما، فلا يستطيع أحد أياً كان أن يشغل منصباً أرفع من الآخرين لأنه من نسل فلان أو ينحدر من العائلة الفلانية. وكل شخص يرى التقدير اللائق لوظيفته ومأموريته. ولأجل هذا فليس هناك نزاع بين الأتراك في المراسم والدرجات. والسلطان نفسه هو الذي يمنحهم الوظائف والمأموريات، فلا ينظر أثناء ذلك لدرجة ثراء الشخص ولا لأصالته، أهي من الأم أو من الأب، ولا ينظر للرجاءات الفارغة والاسترحامات والتوصيات... ولا اعتبار على الاطلاق للنفوذ والشهرة التي يحوزها الشخص المرشح لوظيفة، فالجدارة والدراية وحدهما محل الاعتبار، فالمطلوب من الشخص هو سجاياه وموهبته الفكرية ومهاراته. وها هنا يجرى تعيين كل شخص على العمل الذي يناسب مواهبه واستعداده ومعارفه واخلاقه وسجاياه. والشخص نفسه في تركيا هو الذي يبني مستقبله ويحدد موقعه. والذين تصدروا أرفع المناصب كانوا في الغالب ممن خَبروا حرفة الرعى، لم يكونوا يخجلون لأنهم جاءوا من مثل هذه المواضع الصغيرة المتدنية، بل على العكس كانوا يفخرون بذلك، فيقول الواحد منهم ماذا كنت وكيف اصبحت بفضل اجتهادي وإخلاصي!... وبقدر ضئالة الدين الذي عليهم لأجدادهم في مناصبهم ورفعتهم الحالية يرون مدى أحقيتهم في الفخر. فالأتراك لا يؤمنون بانتقال المزايا من الاب إلى الابن بالارث، أو الحصول عليها لمجرد النسب، بل يرون أن ذلك إحسان من الله في قسم منه والباقي مكافأة على الجد والاجتهاد والمعاناة. وبهذه الصورة فان السلطة والمقام الرفيع والمناصب الإدارية في الامبر اطورية العثمانية إنما هي مكافآت على الجدارة والمهارة. فعديم الشرف والكسول والعاطل والجاهل ليس في وسعه أبدأ أن يتسلق منصباً رفيعاً، بل يظل على حاله حقيراً وضيعاً. وهذا هو السر وراء نجاح العثمانيين في كل عمل أقدموا عليه، فتحولوا إلى جنس ساد العالم كله، واتسعت رقعة أراضيهم إلى هذا الحد(٦٠).

G.de Busbecq, Kanunî devrinde bir sefirin hâtıratı (Türk mektupları), Ankara, 1953, s. 40-41. :انظر: (۲۰)



الفصل الرابع الحياة اليورية في المجتمع المثماني



كان الناس في المجتمع العثماني خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر يعيشون كما هو الحال في أوربا، فيفكرون ويتحادثون ويتحركون وينجزون أعمالهم ويتزوجون ويتخذون لأنفسهم الأموال والاملاك ثم يتركون المواريث لمن يأتي بعدهم حتى تدركهم الوفاة، وهم يفعلون كل ذلك تطبيقاً لأوامر دياناتهم وعاداتهم وتقاليدهم وأعرافهم التي توارثوها على مدى التاريخ. وعلى الرغم من هذه المبادئ الأساسية إلا أن قطاعات مختلفة من المجتمع كانت تمارس ألوانا أخرى من الحياة، تتناسب ومستويات خبراتها وتجاربها، وتتوائم مع الظروف المختلفة للبيئة التي يعيشون فيها. ولهذا السبب يجدر بنا أن نتناول الحياة اليومية في المجتمع العثماني من خلال الحياة في المجتمع العثماني من خلال الحياة في القصور والمدن، والقرى والبراري [البدو الرحل].

ففي القصور العثمانية كانت الحياة اليومية تجري تبعاً للقاعدة العامة، أي في إطار مبادئ الدين الاسلامي، وفي اطار العادات والتقاليد الجارية في القصور نفسها.

وكان السراي العثماني مجتمعاً مغلقاً ذا طبيعة خاصة، يعيش فيه السلطان وعائلته مع عدد من العاملين في الخدمة الداخلية والخارجية، يتراوح بين 10-10 ألف عامل. وحتى أوائل القرن العشرين لم يكن أحد يعلم شيئاً عن حياة السلطان الخاصة، وعن دائرة الحريم التي يقيم فيها، وبالتالي عن الحياة اليومية هناك. ولا شك أن المعلومات التي جاء بها الرحالة الاوربيون في هذا الصدد ما هي إلاّ نسيج من خيالهم، لأنه لم يكن في وسع أي أجنبي كان أن يخترق دائرة الحريم قبل عام 100 م

ففي دائرة الحريم الواقعة خلف الجدران الضخمة، وتحت حراسة أغوات دار السعادة، تعيش السلطانة الوالدة وزوجات السلطان (قادين افندى) والوصيفات والمحظيات والعاملات الاسطاوات والقلفاوات والجواري والخادمات، والأمراء أبناء السلطان وبناته الأميرات، فيقضى كل منهم يومه في القسم المخصص له، أو في الغرف، حيث يتناولون طعامهم، ويؤدون عباداتهم، أو يقضون بعض الوقت في القراءة، أو بعض التسلية والمشاركة في الحفلات والأفراح(٢١).

والواقع أن دائرة الحريم كانت تقوم هي الأخرى بوظيفة المدرسة، مثل قسم الأندرون في السراي؛ إذ يدخلها الجواري أطفالاً في سن الخامسة أو السادسة، ويمكثن في الدوائر المختلفة على شكل مجموعات تضم المجموعة الواحدة عدداً يتراوح بين ٢-٢٠ جارية، ثم تتولى قلفاوات

Çağatay Uluçay, Harem, Ankara 1971 - أنظر: (٦١)

الحريم تربيتهن، بينما يقوم المعلمون الخصوصيون بتعليمهن القراءة والكتابة والقواعد المعمول بها في السراي.

ويجري تقسيم الجواري بحسب مواهبهن؛ فهناك قسم كان يتعلم العزف على الآلات الموسيقية والغناء، وقسم آخر منهن يفضلن التمثيل، وفي أيام معلومة من الاسبوع يأتي المدرسون الخصوصيون لتعليم العازفات منهن في مكان يُعرف باسم (مَشَقْخَانة)، كما كان يحدث أن يذهبن إلى المعلم في داره. وكانت آلات العزف كثيرة، مثل القوبوز والكمانجة [وهي ما تعرف بالارنيه في مصر] والقانون والناي والدف والطنبور والكمان والأصناج والمزمار وغيرها. وفي القرن التاسع عشر دخل البيانو والقيثار (harp) والكمان، بينما أخذت الفرقة الموسيقية العسكرية الحديثة (باندو) مكان الطاقم القديم (مَهْتَر). كما كان من الهوايات والمشاغل اليومية التي ينشغل بها الجواري تعلمهن للحياكة، وشُغل الابرة والدانتل. وكن جميعاً يحرصن على الصلة والصوم باهتمام شديد. وكان للسيدة صفية أوكيوير إحدى معلمات الحريم في العهد الأخير عبارة جعلتهم يكتبونها على باب الفصل، تقول: "لا تدخل الفصل من لا تودى صلاتها وتصوم فريضتها".

والمعروف أن عدد هؤلاء الجواري كان ببلغ في عهد السلطان محمود الثاني ٢٥٦ جارية، وزاد في عهد السلطان عبد العزيز حتى بلغ ٨٠٩ جواري. وتأتي أهمية تعليمهن وتدريبهن من احتمال أن يصبح بعضهن زوجات للسلطان أو والدات لهم. لأن الأمراء والسلاطين العثمانيين كانوا في أوائل عهد الدولة يتزوجون من بنات حكام الدول المجاورة، وبعد عهد السلطان محمد الفاتح أخذوا في اختيار زوجاتهم من بين الجواري. وكانت زوجات السلاطين يعرفن القراءة والكتابة، فكان لكل واحدة منهن تقريباً مكتبة في الجناح الخاص بها داخل دائرة الحريم، ومن ثم كن يقضين أغلب أوقاتهن في المطالعة، وكان عدد كبير منهن يعرف الموسيقى، ويطالع أسفار التاريخ بوجه خاص.

ولم يكن في وسع زوجات السلطان الاقتراب منه إلا بدعوة، ولا تجلس الواحدة منهن إلى جواره إلا باذن، فيكون حديثها إليه في إطار رسمي، وكل تصرفاتها كذلك.

وكانت الزوجات تعتنين كسائر النسوة الأخريات بشعورهن على الخصوص، ويعلقن الدبابيس المرصعة بالمجوهرات بين ضفائرهن، ويصنعن المكياج لوجوههن، ويضعن الكحل في عيونهن، ويعلقن العقود والسلاسل والأقراط في أعناقهن وآذانهن. وكن يرتدين في الغالب الفسائين الحريرية ذات الياقة والعروات المحلاة بأزرار الماس، ويتمنطقن باحزمة مشغولة

بالمجوهرات، ويضعن على اكتافهن شيلان من الكشمير، ويرتدين فوق ذلك معطفاً خفيفاً في الصيف و معطفاً من الفراء في الشتاء.

وكانت زوجات السلاطين قد أخذن بعد عهد محمود الثاني في ارتداء الفراجة والملاءة (چارشاف) ووَضع الـ ( يَشمَق ) على وجوههن، والظهور في أماكن النزهة، أما في عهد السلطان عبد الحميد الثاني فقد بدأن في التشبه بالاوربيات في ملبسهن ومعيشتهن.

وكانت العادة الجارية مع السلطانات والدات السلاطين وزوجاتهم وبناتهم أن يحصلن على المزارع والاقطاعيات، وعلى قدر معلوم كل عام من النقود والأقمشة، وعلى قدر من الشموع والصابون والحطب والفحم وغير ذلك، مرتين في العام، في شهري محرم ورجب. كما كن يحصلن كل يوم على قدر من اللحوم والدجاج والسمن والعسل والقشدة والفاكهة وغيرها. وكان لكل واحدة منهن وكيل (كتخدا) يدير أمورها خارج السراي، وعدد كاف من الجواري. وكن يتناولن طعامهن في اجنحتهن داخل دائرة الحريم.

كما جرت العادة عندما يُرْزَق السلطانُ بطفل أن يخصص له جناح خاص ومربية ومرضعة وقلفة وعدد من الجواري، فكن يعملن على تربيته، وبعد أن يبدأ المشي كان يخرج بصحبة القلفاوات أو المربية إلى الحديقة، ليلعب ويلهو مع الأطفال الآخرين والجواري الصغيرات. فاذا بلغ سن التعليم عينوا له مدرساً، وتكون البداية في احتفال خاص بهذه المناسبة. وهؤلاء الأطفال كانوا يتعلمون القرآن والقراءة والكتابة واللغة العربية والتركية والفارسية والحساب والتاريخ والجغرافيا. وعندما ينتهي الطفل من قراءة القرآن كله كانوا يقيمون حفلاً بمناسبة ختم القرآن. وفي القرن التاسع عشر ولا سيما بعد إعلان "التنظيمات" شرعوا يُدَرِّسُون لهم الموسيقى الغربية واللغة الفرنسية.

وكانوا يطلقون كلمة "خَلُوة" (خلوت) على خروج سكان الحريم للتنزه واللهو في حدائق القصر، أما الاجتماعات والمجالس التي يعقدها السلطان في جناحه الخاص معهم في أجواء الشتاء المعتمة فكانت تُعرف باسم "الخلوة المُخْتَصرَة" (مختصر خلوت). كما كانت تقام الخلوات مع السلطان في حديقة الخاصة السلطانية داخل القصر. وفي أيام الخلوة التي تقام عدة مرات في الربيع والصيف كانت تُنْصبَ الخيام على الطرق التي تمشي فيها النسوة والجواري، حتى تؤدي فيها الصلاة ويجري فيها لعبهن وسمرهن وطعامهن، وتقام بين الخيام حارات مغلقة، وتكون الخيام مفروشة ومجهزة بالأمتعة اللازمة. وعندما ينتهي العمل من اقامة تلك الخيام يقوم أغوات

الحريم السلطاني بالصبياح باعلى أصواتهم (خَلْوَتْ.. خَلْوَتْ)، فيخرجون إلى الحديقة ويقضون وقتاً ممتعاً حتى المساء.

وكان أهل السراي يخرجون للنزهة أيام الجمعة؛ فيزورون بين الحين والآخر بعض الاماكن في الخارج، وتُعرف هذه النزهات باسم "نزهة أميرية" (بكلك گزى). وكانوا أثناء هذه الرحلات التي يستخدمون فيها العربات يمارسون أنواع اللهو والتسلية حتى المساء. وفي بعض المواسم أيضا كانوا يذهبون إلى السرايات السلطانية الأخرى؛ فقديماً كانوا يزورون سراي أدرنة، أما بعد السلطان أحمد الثالث فكانوا يترددون على سرايات چراغان وبَشيكُطاش وطُولْمَه باغچه في استانبول، ويقضون فيها مدة.

كما كانت تقام في السراي في بعض الليالي حفلات موسيقية خاصة، وأحيانا تنظم السهرات الغنائية التي يحضرها كل شخص.

وكان للمدّاحين ولاعبي قَرَه گوز ولاعبي مسرح الساحة (اورطه اويونى) \* مكان هام في حفلات السراي الترويحية، وكانت الجواري الماهرات في التمثيل والرقص ينظمن تمثيلية، أو حفلاً غنائياً، مرةً أو مرتين في الاسبوع. واكثر التمثيليات المعروفة في دائرة الحريم هي: الرقاص (كُوچَك) والأرنب (طَاوَتْمَان)، والمُهرِّج (مَطْرَاق)، والـ (قَليَانچُو).

وعدا الحفلات والمراسم التي كانت تقام داخل السراي العثماني في مناسبات الولادة والخطبة والزواج، كانت هناك احتفالات أخرى حية ممتعة، مثل تحية [أو تشريفة] يوم الجمعة (جمعه سلاملغي)، والتهاني بعيد النوروز، والمناسبات الدينية، وموكب الصرة إلى الأراضي الحجازية، والاحتفالات الأخرى التي تشارك فيها النساء. ومع مقدم شهر رمضان المبارك يفعم السراي بالجو الديني، وكل الموجودين فيه يصومون الشهر، ويختم القرآن من يجيد التلاوة منهم، ويتبادلون الدعوات لتناول الافطار، وبعد التراويح يقضون ليلهم حتى السحور في السمر والفكاهة في أجنحتهم. وفي ليلة النصف من رمضان يقوم الجميع بزيارة البُردة النبوية الشريفة، وفي ليلة

فيما بينها أمام المتفرجين.

<sup>\*</sup> المداح رجل يقوم بنقل الحكايات الغريبة وحركات النقليد لتسلية الناس. والقره گوز لعبة المسرح الشعبي التي تعتمد في الغالب على شخصيتين تصنعان من الورق المقوى أو من جلد البعير، والشخصية الأولى (قره گوز) تمثل أحد العوام من الأهالي بتلقائيته وعفوية الفاظه، بينما يمثل الشخصية الثانية (حاجى واد) الذي يتميز بالرقة والتهذيب مع بعض التحذلـق. ومن خلال الحوار بين الشخصيتين تظهر المواقف المضحكة. ويقوم لاعب الـ (قره گوز) بتحريك الشخصيتين بعودين متصلين بهما من الخلف وراء ستارة بيضاء مع تركيز الضوء عليهما. وقد تضاف شخصيات أخرى ثانوية إلى هاتين الشخصيتين. أما مسرح الساحة (اورطه اويونى) فهو مسرح شعبي يقام في الساحات والميادين ويعتمد على شخصية حقيقية يجري الحوار

السابع والعشرين منه يجري الاحتفال بليلة القدر، أما الاحتفالات والمراسم التي تقام في السراي بمناسبة عيد الفطر وعيد الاضحى فكانت مبعثاً لتتسم جو مختلف.

وتُصور للأميرة عائشة عثمان أوغلى ابنة السلطان عبد الحميد الثاني الجو الذي يلف السراى في شهر رمضان فتقول:

"كان رمضان ممتعاً في السراي؛ إذ يبدأ الاستعداد له قبل أسبوع، فتجري أمور التنظيف، وتأتي من الكيلار الهمايوني إلى كل الدوائر شتى أنواع المشروبات في قوارير ضخمة وألوان من أطعمة الافطار. وفي الليلة الأولى من الشهر كانت تقام حواجز الشبك الخشبية المُذَهَبّة على كل الإيوانات في الدوائر، وتفرش سجادات الصلاة، ثم يأتي أغوات الحريم ومعهم إمام واثنان من المؤذنين من ذوي الصوت الحسن، وتنشد الأناشيد الدينية وتقام الصلاة. وفي الليل تفتح الأبواب، وتدخل الصينيات وعليها طعام السحور، ويظل الجميع في حركة دائبة حتى انطلاق مدافع الامساك. وعند الظهيرة كان يأتي واعظ لكل دائرة، فيلقي وعظه. ومع انطلاق مدفع الافطار يبدأ الجميع إفطاره بشرب ماء زمزم المباركة، ويجري إعداد أطقم الافطار، ويشرب الناس عصائر الليمون والفاكهة المثلجة... وتتحول دائرة الحريم في السراي خلال شهر رمضان إلى ما يشبه الجامع؛ فالكل مشغول بالعبادة...،(١٢).

وكانت الحياة اليومية في المدن العثمانية تبدأ -ولاسيما بين القطاعات المسلمة- مع أذان الفجر الذي يدعو الناس للصلاة، وهكذا يستيقظ الواحد منهم، ثم يرفع فراشه، ويضعه في الخزانات المثبتة داخل الجدران، ثم يرتدي ملابسه ويتوضأ ويهيئ نفسه للصلاة.

ومما لاشك فيه أن الزي واللباس الذي يستخدمه الشخص كان يدل على مكانته وموقعه ودرجة ثرائه داخل المجتمع. ويأتي هذا الفارق من جنس القماش، أو من صناعته إذا كان محلياً أو مستورداً. وتحدث تيفينو J. Thévenot الذي زار تركيا بين عامي ١٦٥٥-١٦٥٦م عن لباس الأتراك وزيّهم في استانبول فصوره على النحو التالي:

"إن لباسهم يساعد على ظهورهم بمظهر جميل، ويستر كافة عيوبهم؛ فهم يرتدون سروالاً داخليا مغلقا من الأمام والخلف تحت لباسهم، وأكمام قمصانهم تشبه قمصان النسوة عندنا، وتفتح بنفس الشكل، ويرسلونها فوق السروال. ويرتدون فوق القميص نوعاً من المعاطف (doliman) يطول حتى يبلغ الكعبين، ويغلق بازرار من الأمام مثل معاطف الرهبان، وهو ذو اكمام ضيقة

Ayşe Osmanoğlu, Babam Abdülhamid, İstanbul, 1960, s. 59-61 : انظر (٦٢)

نتتهي على شكل دائرة صغيرة بشكل يغطي القسم الأعلى من اليدين. وكانوا يصنعون هذه المعاطف من أقمشة جميلة كالحرير والستان، أو من الأقمشة الملونة الأخرى، أما في الشتاء فكانوا يصنعونها من الأقمشة القطنية (پيكه). ويضعون على ذلك المعطف حزاماً، ويلبسون على رؤسهم نوعاً من التُربَّان أو القلانس، بعرض إصبعين أو ثلاثة، ويعلقون في آذانهم أقراطاً من الذهب أو الفضه.

ويعلقون فوق أحزمتهم خنجرين يطلقون عليهما اسم (جان جكر)، وهما سكينان في جرابين، ولكن المقبضين والجرابين مرصعان بالذهب والفضة، وأحياناً بالأحجار الكريمة، أو أن يكون المقبضان مزينين فقط باسنان الأسماك التي يفضلونها على سن الفيل. وهذا النوع من الخناجر يباع باسعار أغلى. ويعصبون على الحزام منديلين على الجانبين الأيمن والأيسر، ويضعون عليه علية التبع، ويضعون في صدور هم النقود والزينات وشتى الأشياء وحافظة الهوية والمناديل وغير ذلك، لأنهم يستخدمون صدور هم كما نستخدم نحن الجيوب.

ويلبسون فوق المعطف فَرَاجَةً تشبه المبذل عندنا (robe de chambre)، أكمامها واسعة، لكنها في طول اكمام المبذل، وهم يستخدمونها بدل المنطو (مانطو)، وفي الشتاء يرتدون فوقها معطف الفراء، وكان في وسع متوسطي الحال أنفسهم أن يبذلوا عن طيب خاطر أربعمائة أو خمسمائة قرش لامتلاك فراء السَّمُّور.

ويستخدمون نوعاً من الجوارب الصوفية تغطي الساق كلها، ويلبسون في أقدامهم نوعاً من الخفاف الصفراء أو الحمراء، كل حسب مقدرت، وهي مخيطة من أسفل، وأحذيتهم من نفس اللون، صنعت كلها تقريباً مثل الخفاف (pantofle)، ويثبتون في كعبها قطعة صغيرة من الحديد، تشبه نصف الدائرة، ويطلقون عليها اسم (پابوچ)"(١٣).

وكان من عادة المسلمين أن يستخدموا الأحذية الصفراء، أما غير المسلمين فيستخدمون الاحذية السوداء والزرقاء البنفسجية. ومن بين أنواع الأحذية المستخدمة عند الأتراك: پُوتين، چيزمَه، مَسْت، تَرَيِك.

والعمامة (صاريق) هي أهم أنواع أغطية الرأس، يستخدمونها من القطيفة، ويلفون عليها الشال الخفيف، فكانت لفة الشال تدل على موقع الشخص ومكانته. وقد انعكس ذلك الوضع على شواهد القبور نفسها، ويمكننا أن نرى ذلك واضحاً اليوم من خلال القبور الباقية عن العثمانيين في

Jean Thévenot, 1655-1656'da Türkiye (trc. N. Yıldız), İstanbul 1978, s. 82-83 : انظر – (٦٣)

استانبول. وكان لكل لفة عمامة اسم خاص يميزها؛ فهناك: سليمي وقلاوي، وپريشاني وغيرها. أما غير المسلمين فكانوا يضعون على رؤسهم الزعبوط (كُلاَه) أو الطاقية، وليس العمامة.

والمرأة في الأراضي العثمانية، مهما كان دينها أو عرقها، تحب التزين والظهور في أجمل مظهر، مثل كل النساء في سائر الأرض، وفي كل عصر، غير أنها لم تكن وهي تمشي في الشوارع تكشف عن تلك الأزياء الجميلة، وحليها الغالي، كالاحزمة والدبابيس والماس والزمرد واللؤلؤ، أو تكشف عن عقدها المحلى وأساورها الثمينة، بل يظل ذلك كله مستتراً تحت فراجتها، فلا تكشف عنه إلا في دارها، أو في دار أحد من أصدقائها.

ولا شك أن المأكل والمشرب كان أمراً هاماً في الحياة اليومية، ويذكر الرحالة الذين زاروا الأراضي العثمانية من القرن الخامس عشر إلى القرن السابع عشر أن الأتراك من الأقوام القنوعة، وأنهم يتناولون طعاماً قليل النفقات، يمكن إعداده بسرعة، وإذا كان لدى الواحد منهم شيئ من الملح والخبز والثوم أو البصل، مع قليل من الزبادي (يوغورت) فلا يطلب الزيادة على ذلك، ويكفيهم لمؤنة البيت دن من الأرز، وقَدْرٌ بدانيه من السمن، وقَدْرٌ من الفاكهة المجففة.

ومن لا يذهب إلى داره عند الظهيرة يتناول طعامه في المطاعم، وأهمها الـ (باشْخَانه)، أي المَسْمُط، والـ (إشكَمبَه جى) أي طاهي الكرش، والـ (مُهلَّبيجي) أي صانع حلويات الألبان. ففي الباشخانه يجد الناس رأس الغنم وكوارعها والأرز، بينما يجدون عند المهلبيجي الحليب والقشدة والسميد والدجاج المسلوق.

وكانوا يتناولون طعام العشاء في منازلهم، وأهم الأطعمة الأرز ولحم الغنم والخضروات المطهية، تُقتم لهم في أطباق وصحون نحاسية مطلية بالقصدير، وفي قِصاع من الصيني أو الفخار، موضوعة كلها فوق صينية كبيرة.

وكانت منتجات الألبان وخاصة الزبادي (يوغورت) من أهم الأطعمة عندهم، وكانت دكاكين بائعي القشدة (قايماقجي) في حي ابي ايوب الأنصاري في استانبول ذات شهرة واسعة في ذلك، كما كانت تلك الدكاكين في الوقت ذاته محلاً لاجتماع الناس ومسامر اتهم.

وتكثر أنواع الأطعمة إلى درجة كبيرة، وأكثر المشروبات بعد الماء البوظة والمثلث والبَكمز \* ومحلول العسل. ويشرب غير المسلمين العَرقي والنبيذ، ويشاركهم -بالطبع- بعض المسلمين في ذلك.

وكانت تركيا قد عرفت البن في أواسط القرن السادس عشر، وعمّ شرب القهوة بشكل واسع، فكان ظهور أولى المقاهي في استانبول عام ١٥٥٤م، ثم لم تلبث أن انتشرت خلال مدة وجيزة في العديد من المدن الأخرى، فاصبحت موضة العصر، وتحولت إلى أماكن للاجتماع والسمر، يقبل الناس عليها كثيراً. وعلى الرغم من منع شرب القهوة في عهد السلطان مراد الثالث إلا أن الناس لم يعبأوا بهذا المنع، بل على العكس أضيف إلى القهوة عادة شرب الدخان ابتداءاً من أواخر القرن السادس عشر، وانتشرت بين النسوة إنفسهن عادة تدخين الدر (چوبوق) خلال فترة وجيزة.

ومما لا شك فيه أن هناك قطاعا من الناس كان يعارض التدخين. وعلى الرغم من رغبة السلطان مراد الرابع عام ١٦٣٧م في منع الدخان واغلاق المقاهي وقيام رجال الدين بوعظ الناس في المساجد وتحذيرهم من تدخينه إلا أنهم لم يفلحوا في ذلك، واضطر السلطان محمد الرابع في النهاية إلى رفع الحظر، وأسس إدارة لاحتكار التبغ (Regie)، فكان أمراً أتاح للدولة مصدراً جيداً للدخل.

وكانت أماكن العمل في المدن موجودة في أحياء مستقلة عن بعضها البعض، يمشون إليها من منازلهم سيراً على الأقدام، في شوارع مرصوفة بالأحجار، وتُستخدم الدكاكين بوجه عام مكاناً لصناعة الشئ وبيعه معاً، أما البضائع القادمة مع قوافل التجارة فكان يجري أولاً تخزينها في الخانات الضخمة، ثم يجري توزيعها من هناك على أرباب الصنايع والحرف.

وكانت الأصوات الصادرة عن الدكاكين بما تنتج من مختلف السلع تضفي على المدينة روحاً من الحيوية والنشاط، وتشتعل الحركة في الأسواق اكثر واكثر عندما يطوف فيها القاضي والمحتسب وغيرهما من موظفي الدولة لمراقبة الأسعار وجودة السلع. ولم يكن ذهاب الناس إلى الأسواق والبازارات مقصوراً على التسوق وحده، بل كانوا يرتادونها للفرجة والتسلية أيضاً.

<sup>\*</sup> المثلث مشروب من الماء والسكر وبعض أنواع البهارات يتم غليها شلاث مرات. أما البكمز فهو يشبه العسل الأسود في مصر ولكنه يصنع من الفاكهة كالعنب والكمثرى والنفاح.

وكان من بين الأعمال اليومية الهامة التي يقوم بها الناس ذهابهم للتسوق في أسواق الأحياء، التي تقام في أيام معلومة من الأسبوع، تختلف من حي إلى آخر.

ويجري مشوار العمل اليومي ممتداً من الصباح إلى المساء، صيفاً وشتاء، ولا يتوقف إلا مرتين عند صلاة الظهر وتناول طعام الغداء، وعند صلاة العصر، أما يوم الراحة الاسبوعية فهو يوم الجمعة، فضلاً عن أيام الاعياد الدينية وبعض المناسبات والاحتفالات السنوية الأخرى(٦٤).

والحياة اليومية داخل المجمعات المعمارية والجامع الضخم الذي يتوسطها وتقام فيه صلاة الجمعة تختلف -لا شك- عن الحياة في أماكن الشغل؛ ففي مجمع السليمانية المعماري مثلا الذي يضم الجامع والمدارس والكُتّاب ودار الحديث ودار الإطعام (عمارت) ودار النقاهة (تابـخانه) ودار الشفا والضريح كانت الحياة تبدأ مع القيام لصلاة الفجر، لعدد من الطلاب يبلغ ٩٦ طالباً، وعدد من العاملين يبلغ ٩٣٥ عاملاً. ومن الطبيعي أن ضيوف الليل في دار النقاهة كانوا يشتركون معهم. ومن البديهي أيضا أن العاملين على إعداد فطور الصباح في دار إطعام الفقراء كانوا يبدأون العمل قبل ذلك. ثم تبدأ بعد الفطور أعمال الدرس والتعليم في الكُتّاب والمدارس ودار الحديث، وفي الجامع نفسه، بينما يتوافد الناس على دار الشفا للعلاج والتداوي، وتعلو من داخل الضريح أصوات الدعاء للموتي.

وكان موظفو المجمع وطلابه والمسافرون والفقراء القادمون من شتى أنحاء البلاد يتناولون طعام الغداء معاً داخل دار الإطعام، ويمدون عدا ذلك اربعين مائدة يجلس على كل منها خمسة أشخاص، أي يقدمون الطعام لمجموعة أخرى من الناس تبلغ مائتي شخص، مما يعني أن هذا المكان كان يطعم بالمجان عدداً من الناس يتجاوز الثمانمائة(٥٠). ويذكر دوسون (D'ohsson) أن دور الضيافة الموجودة في استانبول خلال القرن الثامن عشر كانت تطعم كل يوم عدداً من الناس بالمجان يزيد عن ثلاثين ألفاً(٢٠).

وهذا يعني أن طلاب ومعلمي المدارس التي هي أرفع المؤسسات التعليمية في البلاد كانوا يجتمعون يومياً، وخلال ساعات معينة مع موظفي المجمع وعماله، ومع قطاع كبير من الأهالي على مائدة واحدة. وكان المسجد وهو يتوسط المجمع المعماري هو قاعة المؤتمرات والباب

Robert Mantran, XVI. ve XVII. : المزيد من المعلومات عن الحياة اليومية في المدينة أنظر المعلومات عن الحياة اليومية في المدينة أنظر المعلومات عن الحياة اليومية في المدينة أنظر المعلومات عن الحياة العيام (١٤٤) Yüzyılda İstanbul'da gündelik hayat, (trc. M. A. Kılıçbay), İstanbul 1991.

B. Yediyıldız, "Sinan'ın yaptığı.....", s. 110-112 : أنظر: (٦٥)

D'Ohsson, Tableau Général de l'Empire Ottoman, c. II, Paris 1788, s.461 - أنظر: (٦٦)

المفتوح أمام الأهالي إلى المدرسة التي هي بمثابة الجامعة عنيد العثمانيين. وبهذه الوسيلة تنتقل المعلومات المكتسبة من المدارس إلى الاهالي. وكانت العطلة كل عام تتخلل الأشهر الثلاثة (رجب وشعبان ورمضان) ويتفرق طلاب المدارس ومعلموها على مختلف المناطق والبلدان، وتتاح أمامهم الفرصة من خلال الوعظ في المساجد لنشر معارفهم في كل بقعة من أنصاء البلاد، وعلى هذا النحو تتشكل ثقافة شفوية مشتركة من شأنها توفير التكامل الاجتماعي بين الناس. وهذه الثقافة كانت تدخل حتى القرى عن طريق قنوات الاتصال التي ذكرناها(١٧).

وأغلب القرى العثمانية المتناثرة جداً كان يتكون من خمس أو ست دور (خانه)، والأماكن التي تضم أربعمائية أو خمسمائة دار كانت تعد قصبة، ولكن في القصبات أيضا كان الناس يعيشون حياة القرية. وكما كانت هناك قرى مستقلة بالمسلمين وأخرى بالمسيحيين كان هناك أيضا قرى مختلطة، وكانت مظاهر العداء جد نادرة بين الطرفين، فكانوا يعيشون حول الجوامع، وأحيانا حول الزوايا أو الكنائس، في جو من التسامح المتبادل، وكان للتأثير الثقافي أثره حتى في تشكيل مزارات يشترك في زيارتها المسلمون والمسيحيون على السواء.

وكان قطاع كبير من أهل الريف، وخاصة في المناطق النائية، يسعون من الناحية الاقتصادية للأكتفاء بمواردهم الذاتية؛ فالنسوة يقمن بتمشيط الصوف الذي حصلن عليه من الاغنام التي تربيها الأسرة، ويصنعن منه الحبال وينسجن الأقمشة، أما الرجال فيقومون بتصنيع الجلود وإعداد الأمتعة، ويصنعون في الغالب الأدوات الخشبية المستخدمة في مزارعهم. كما كانت صناعة اللباد من الأعمال اليومية التي يتولاها الرجال، فقد كانوا يستخدمونه في عمل السجاجيد والأغطية والخيام، ويشكل في الوقت نفسه المادة الخام لصناعة العباءات الغليظة وأغطية الرأس وغيرها.

ويحصل القروي على طعامه بوجه عام من الحيوانات التي يقوم بتربيتها، ومن البسانين التي يزرعها، والأغذية الأساسية عندهم هي الحليب والزبادي وأنواع الجبن والفاكهة الطازجة والجافة ولحم الاغنام والعسل النحل والجوز وغير ذلك، اما المشروب الأساسي فهو الماء والزبادي أو اليوغورت السائل (آيران).

وتمتلك الأسرة القروية في الغالب بقرة أو بقرتين، وزوجاً من الثيران أو الجاموس، وأحيانا حصاناً أو حماراً وعدداً من الماعز والأغنام والدجاج، وحقلا تزرع فيه الخضر ومستلزمات

B. Yediyıldız, "Sosyal teşkilâtlar bütünlüğü olarak Osmanlı Vakıf külliyeleri", :انظر العربة (۱۷) -انظر Kültürü (Mart-Nisan 1981, sy. 219), s. 262-271.

البيت. وتختلف أجناس الحيوانات من منطقة إلى أخرى، ففي المناطق المرتفعة تكثر الأغنام والماعز، وفي جنوب الأناضول تكثر الابل، ويربون الخيول في منطقة الروملي. ولا شك أن اكثر المواد الغذائية استهلاكاً هي الحبوب. وكانوا يزرعون القمح والشعير بكثرة في مراعي الأناضول الشتوية، وفي سهول تونس وتساليا. وكان متوسط استهلاك العائلة المكونة من خمسة أفراد من القمح ١٥٠٠ كجم تقريباً. أما الأرز فلم يكن مادة غذائية ميسرة للجميع، لأن زراعته لم تكن ممكنة إلا في المناطق التي تستخدم نظام الري الدائم، مثل غرب الأناضول وچُقُور أوَه والبلقان ومصر. بينما يزرع قصب السكر في مصر وقبرص، ويصنع النبيذ في اليونان وطرابزون ومناطق نهر الدانوب.

وتقام المنازل من مواد تختلف مع اختلاف المناطق، وبعد تأثيثها تفرش بالسجاد والكليم أو باللباد، وتكون الحظيرة في الغالب أسفل المنزل أو بجواره، ومن ثم كانوا يستغلون الحرارة الناشئة عن الحيوان في فصل الشتاء. وكانوا يستخدمون المتدفئة الحطب أو الروث الجاف في فرن الدار. ولم تكن الاثاثات المنزلية الحديثة [الموبيليا] معروفة فكانوا يضعون ملابسهم في حقائب من الجلد أو صناديق من الخشب. أما المواد الغذائية كالحبوب واللحوم والفاكهة المجففة فكانوا يحفظونها في عنابر خاصة (سَرَنْدي) أو في آنية فخارية.

ونمط العمل الزراعي بوجه عام هو الذي يحدد التقويم السنوي للفلاح، وفي القرى الكبيرة التي تضم جوامع كبيرة يجتمع الناس فيها أيام الجمعة وفي عيدي الفطر والأضحى، وتعم الفرحة كل البلاد مع مقدم موسم الربيع. وكان لكل منطقة عاداتها وتقاليدها الخاصة للاحتفال بتلك الأعياد والمناسبات، ولكل منهم ألعابه وأغانيه المتميزة. وتؤثر الثقافات المحلية في بعضها البعض من كافة الجوانب؛ وكان لوجود الأتراك في منطقة البلقان أثره الواسع والعميق على الثقافات الشعبية هناك. وكانت الثقافة الشعبية التركية التي استمدت أصولها من منطقة تركستان في آسيا الوسطى قد أخذت صبغتها الاسلامية عن طريق الزوايا والتكايا بوجه خاص، فقد كانت جماعات الدراويش موجودة في كل المناطق تقريباً، حتى في أكثر المناطق بُعداً، ويجذبون أهالي البلاد برقصاتهم وأغانيهم المصحوبة بالموسيقى، وبها يلقنونهم أفكارهم وأساليب معيشتهم. ويذكر الرحالة ابن بطوطة أن لتركمان ديار الروم في القرن الثالث عشر في كل ولاية ومدينة وقرية يسكنونها كانت

توجد زاوية لدراويش "الأخيَّة". وقد استمرت أغلب الزوايا حتى نهاية القرن التاسع عشر تواصل نشاطها بشكل أو بآخر (٦٨).

وكانت أهمية تلك الزوايا عظيمة لما تركته من أثر على الحياة اليومية للفلاحين وسكان القصبات؛ لأنها كانت بمثابة مراكز ثقافية في القرية التي توجد فيها، وفي القرى المحيطة بها، يتردد عليها الناس كل يوم. ولهذا السبب فان التعرف على الحياة اليومية في إحدى الزوايا سوف يكون أمراً طريفاً، والمثال على ذلك زاوية "آخي بهلوان" التي تأسست في أواسط القرن الثالث عشر في (نيكسار) واستمر وجودها حتى نهاية القرن الناسع عشر؛ فقد أقيمت تلك الزاوية عام ١٢٩٦م في نيكسار التي كانت السيول قد خربتها عام ١٢٨٩م، وكانت الزاوية تضم في داخلها مدرسة وعدداً من الحجرات وحماماً ومنز لا وبعض حنفيات المياه أو الششمات (چشمه) وعدداً من الحدائق. وأوقفوا للصرف عليها عدداً من القرى والبسانين والمخازن والطواحين والحدائق والدور والخانات والدكاكين، وكان في الزاوية شيخ وخادم وطباخ وعامل مياه (صويولجي) وحمامي، فكان الشيخ هو المستول عن كافة أمور ها بصفته مديراً لها، وعامل المياه هو الذي يعنى بقنوات المياه والششمات، بينما كان يدخل الحمام كل من يريد الاغتسال وبلا مقابل، فيدخل الشخص إلى الحمام بعد أن يترك ملابسه على السجاجيد الصغيرة في المدخل، ويقوم خادم الحمام (دلاك) بدلك القادمين، فضلاً عن مهمته في العناية بامور الحمام نفسه.

وكانت مهمة الطباخ هي إعداد وجبتين في اليوم صباحاً ومساءاً، وكان الضيوف القادمون الله الزاوية كل يوم يتناولون الطعام مع الدراويش المقيمين فيها والفقهاء النازلين عليها. والمواد الغذائية الاساسية في الزاوية هي خبز القمح واللحم وزيت الزيتون والجبن والبطيخ والعنب والفواكه الأخرى.

وكانت تزداد مقادير الطعام وتتنوع أصنافه في ليالي الجمعة والعيدين والمناسبات الدينية الأخرى، ويصنعون آنذاك "حلوى العسل" (بال حلواسي)، وتزدان الزاوية بالأنوار من كل جانب.

وكانت العادة في أيام الاثنين والخميس أن يقوم أربعة حفاظ من أهل الزاوية بتلاوة أربعة أجزاء من القرآن الكريم، وكان الأذان للصلاة من عمل خادم الزاوية الذي يعاون الشيخ، بينما تقع المسئولية العلمية والمعنوية للزاوية على الشيخ نفسه، إذ يلزم أن تتوفر فيه صفات العلم والإيمان والتقوى والبعد عن النواهي والزهد، والعلم بآداب الصوفية، والتخلق باخلاقهم، والقدرة

B. Yediyıldız, "Aybastı Kuzköy yatırının tarihçesi", /V. Milletlerarası: انظر – (۱۸) Türk Halk Kültürü Kongresi Bildireleri, c. IV, Ankara 1992, s. 269-275.69

على تتوير الطالبين وإرشادهم لطريق الحق. ولم يكن للشيخ أن يغادر الزاوية أيام الجمعة وفي الأعياد، فلا يتركها إلا لآداء بعض الواجبات الاجتماعية، مثل عيادة المرضى، والشهادة أمام المحكمة، والمشاركة في تشييع الجنازات وغير ذلك. فهو الذي يؤم أهل الزاوية في الصلاة، وبعدها يُتلى بعض من القرآن، أما بعد صلاة الفجر والمغرب فكان موعد الجماعة مع حلقة الذكر.

وكان لآخي بهلوان زاوية أخرى في قرية (يَاوَادِي) التابعة لـ(مسعوديه)، ولازال الأهالي في تلك المنطقة يحكون أساطير وحكايات شعبية تتعلق بها حتى عام ١٩٨٥م، وهو الأمر الذي يكشف بوضوح عن مدى الأثر العميق الذي تركته الزوايا على الحياة اليومية عند أهل الريف(١٩).

وتختلف الحياة اليومية عند البدو عنها عند أهل الريف، سواء كان من ناحية طبيعية المنطقة التي يعيشون فيها أم كان من ناحية مجال عملهم؛ فالبدو الرحل يعيشون -قبل كل شئ - حياة متنقلة بين مراعي الصيف ومراعي الشتاء، وبين موسم وآخر، وقد يكون المرعى الصيفي قريباً من مرعى الشتاء، أو يكون على العكس بعيداً، وعلى سبيل المثال فان العشيرة التي كانت تتجه نحو المناطق التي ينبع منها نهر الفرات حيث المراعي الصيفية كانت تنزل في الشتاء إلى براري سوريا لقضائه هناك. وكان الغالب أن يربوا الخيول والغنم والماعز والبغال والجمال، كما كان منهم من يقوم بتربية العجول. ويمضي القسم الأعظم من حياتهم في الترحال مع تلك الرحلات الطويلة. وكان الغالب أن يقيموا خيامهم في الصيف بالقرب من القرى والأماكن الخربة، أو أماكن الاستيطان المتروكة، وفي الشتاء يقيمونها في أطراف القصبات.

وخيامهم التي تعرف باسم (يورد / أو / أو) أي المسكن أو الوطن، كانت من النوع الذي يسهل نصبه وفكه بسرعة، وتستخدم العشائر التركية ثلاثة أنواع منها، هي الخيمة السوداء ذات العمود (ييركلي قَرَه چَادر)، والخيمة المستديرة (مُدور چادر)، وخيمة العُشْب (آلاچوق چادر). وتصنع الأولى من شعر الماعز، والثانية من القطن أو اللباد، بينما تصنع الثالثة من العشب والكلأ أخضره ويابسه، أما خيام العشائر العربية فكانت من وبر الجمال.

وعدا الخيام كان لوسائط النقل والمواصلات آنذاك، أي الخيول والجمال، دور هام في حياة البدو الرحل، نظراً لما جَرَوا عليه من حياة الحِل والترحال. وكانوا وهم يمضون عامهم في التنقل

B. Yediyıldız, "Niksarlı Ali Pehlivanın dârüssulehâsı", : أنظــــر (٦٩)

Türk tarihinde ve kültüründe Tokat, Ankara 1987, s. 281-290.

بين مرعى الصيف ومرعى الشتاء يسكنون الخيام التي صنعوها من شعر الحيوانات التي ينشغلون بتربيتها طول اليوم، ويرتدون الألبسة التي نسجوها من صوفها. وكان أكثر ما ينسجون السجاد والأجولة والمخالي وجلال الدواب والأكلمة. وكانت شهرة السجاد والكليم التركماني واسعة. كما كانوا يستخرجون طعامهم من لحوم وحليب تلك الحيوانات. وعلى الرغم من أن العمل الاقتصادي الأساسي عند البدو الرحل هو تربية الماشية فانهم كانوا ينشغلون أحياناً ببعض الزراعات البدائية في مراعيهم. وكان لكل عشيرة بوجه عام حياة اقتصادية مغلقة، يكتفون ذاتياً من خلالها، غير أنهم كانوا أثناء رحلاتهم الموسمية الطويلة يذهبون إلى الأسواق القريبة من الأماكن التي حلوا فيها، ويبيعون منتجاتهم الحيوانية كالسمن والجبن والزبادي والصوف، أو يتقايضون عليها. كما كانوا يتولون عند خروج الجيش العثماني للحرب أعمال المعاونة في نقل المعدات والأدوات العسكرية بخيولهم وجمالهم وبغالهم. ويمضي جانب كبير من حياتهم اليومية في تربية تلك الحيوانات، وخاصة خيول الركوب، وفي الاتجار في تلك الحيوانات بين العشائر نفسها، أو مع تجمعات الحضر القريبة.

المُمل المُاوس التَّهْيِرات البِيِّ طَراُت على تركيب المجتمع المثماني



نجحت الدولة العثمانية -كما ذكرنا سابقاً- في أن تجمع خلال تاريخها التقليدي بين أناس اختلفت أجناسهم وتباينت أديانهم واعتقاداتهم، في إطار من السلم والتعايش. وكانوا يطلقون على ذلك النظام الاجتماعي وتعايش الناس اسم "نظام العالم" (نظام عالم)، وأطلق عليه الأوربيون اسم Pax ottomana أي السلام العثماني. ولكن الواقع أن أعراض المرض التي بدأت تظهر على هذا النظام والسلطان سليمان القانوني ما يزال على قيد الحياة أخذت تبرز وتتكشف بوضوح في الأعوام التالية.

وكان هناك تحولان كبيران وقعا في المجتمع خلال القرن السادس عشر، أولهما هو التحول الذي طرأ على التركيب الديمغرافي، أما الثاني فقد كشف عن نفسه في اختلال التوازن القائم بين المجموعتين اللتين تشكلان فئة رجال السيف (سيفيه). والواقع أن عدد السكان كان قد زاد على امتداد ذلك القرن في كل حوض البحر الأبيض المتوسط، وفي الأراضي العثمانية أيضا، بمعدل النفي القطاع الريفي، و ٢٪ في المدن. وفي الجانب الآخر كان قسم كبير من اقطاعيات السباهية أصحاب التيمارات الذين هم حكام المقاطعات في اطار نظام التيمار قد انتقل إلى أيدي القيوقولية الذين هم من أصول الدوشيرمة ممن جرى تعيينهم للعمل في المقاطعات. وقد فضلت تلك الفئة التي اتخذت لنفسها الجفالق والمالكانات مستقلة عن مركز الدولة أن تعمل بتربية الماشية بدلاً من الزراعة، ولهذا حاولوا جمع ضرائب زائدة من الفلاحين على الرغم من انخفاض الانتاج الزراعي، بل إنهم قدموا للفلاح الذي وقع في الضيق ديوناً بالرباحتى ضاقت حاله اكثر واكثر، بينما ازدادوا هم ثراءاً بهذه الطرق اللاعقلانية. وهكذا فقد قسم كبير من الشباهية أصحاب بينما رات تيماراتهم، واضطر الفلاحون بعد أن تعطلوا عن العمل أن يتخلوا عن أراضيه بعجز هم عن سداد ديونهم، وبدأوا يعملون بالأجر حتى ضاق بهم العيش، بينما ظهر في الوقت نفسه نوع جديد من أثرياء القرى، هم موظفو الدولة.

كما كان هناك حدث آخر هام أثر بعمق على المجتمع العثماني في القرن السادس عشر، ألا وهو اكتشاف أمريكا (١٤٩٢م). وقد قام الأوربيون بنقل معدن الفضة التي حصلوا عليها بكميات ضخمة من بيرو والمكسيك إلى أوربا، وفي تسعينات القرن السادس عشر (١٥٨٠م) طرحوها في الأسواق العثمانية، وهذه الطاقة الشرائية الجديدة قد زعزعت الاقتصاد العثماني الذي كان يراعي دائماً أمر التوازن بين الأنتاج والاستهلاك، ومن ثم ارتفعت أسعار الحبوب والمواد الخام، وبدأت عملية بيعها مهربة خارج الأراضي العثمانية. وهذا أيضا كان سبباً في معاناة أرباب الحرف والصنايع من شح المواد الخام، وكان ارتفاع الأسعار يسير بوجه عام بمعدل ٢٠٪ سنوياً، على

فترة بلغت ١٥٠ عاماً، فارتفع المعدل كثيراً حتى بلغ ٢٠٠٪، وهذا الغلاء الفاحش زعزع أحوال الأهالي، وكان سبباً في تذمر اجتماعي.

وكان يجري بسهولة تشغيل الأهالي الذين تركوا قراهم لأي سبب، نظراً لقلة أعدادهم في النصف الأول من القرن السادس عشر، فكانوا يساقون إلى الحروب بوجه عام تحت اسم "الفتية الغرباء" (غريب يكيت)، ومع مرور الزمن زاد عددهم حتى أصبحوا يشكلون فرق العاملين أو الحاشية (قابى خلقى) مع أمراء السناجق والبكلربكيين، واكتسبوا صفة الجندي الأجير باليومية، وعرفوا باسم (سكبان). غير أن عملهم لم يكن متصلاً، فلم يكونوا يحصلون على أجورهم إلا عند الاشتراك في الحرب، ويصبحون عاطلين في زمن السلم، أو عندما ينقل أميرهم إلى مكان آخر، وكان يطلق على هؤلاء العاطلين اسم (لَونَد).

وهؤلاء اللوندية العاطلون عن العمل، والسباهية الذين اغتصب القبوقولية تيماراتهم بالشكل الذي ذكرناه سابقاً، وبعض طوائف البدو الرحل، والفلاحون الذين فروا من قراهم وعطلوا مزارعهم، وخريجو المدارس الذين لم يعشروا على عمل لهم، بدأوا جميعاً يبحثون عن عمل يشبعون به بطونهم؛ فانخرطوا في أعمال اللصوصية وقطع الطرق. وقد بدأت تلك الحوادث في منطقة توقاد عام ١٥١٩، واستمرت على ذلك حتى النصف الثاني من القرن السابع عشر، وشكلت الأساس لثورات "الجلالية" المعروفة التي تركت أثراً عميقاً في المجتمع العثماني؛ فقد انقرضت فئة السباهية أصحاب التيمارات، وتحول الفلاح الذي جرى تسليحه ضد الجلالية تحت اسم "جند الولاية" (إيل أرتري) - إلى جندي بالأجر بعد ذلك لطبقة الأعيان التي سوف نتحدث عنها فيما يلي، وازدادات سرعة الهجرة من القرى إلى المدن، واضطر الفلاحون للانتقال إلى مناطق بعيدة لا تصل إليها أيدي اللصوص وقطاع الطرق، وأقاموا هناك قراهم الجديدة. ونتيجة لتلك الحركات الاجتماعية انخفض الانتاج الزراعي، واختل التوازن القائم بين القرية والمدينة في المجتمع العثماني(٧٠). ولم تستطع كتب العدالة (عدالت نامه) التي كان يجري نشرها على مدى القرن الثامن عشر أن تصيب هدفها تماماً ضد "أهل العُرف" الذيات ناعتصبوا من الفلاح القرن الثامن عشر أن تصيب هدفها تماماً ضد "أهل العُرف" الذيات اغتصبوا من الفلاح أرضه (١٧).

Mustafa Akdağ, *Türk halkının dirlik ve düzenlik kavgası*, Ankara 1975 - أنظر: (۲۰)

Halil İnalcık, "Adâletnâmeler", Belgeler, Ankara 1967, ۱۱/3-4, s. 49-145 - أنظر: ۲۱) - (۲۱)

كما أن بعض التغيرات التي ظهرت على آلية الإدارة في المقاطعات ومركز الدولة آنذاك قد أسفرت عن نتائج أثرت في كيان المجتمع. فالواقع أن منح السناجق والإيالات لكبار موظفي الدولة كنوع من الد (آرپه لق) لتكون مصدر دخل لهم، ثم عدم ذهابهم إلى وظائفهم تلك جعلهم يرسلون وكلاء عنهم لإدارتها ممن عُرفوا أولاً باسم (مُسَلَّم)، وبعد ذلك باسم (مُسَلَّم). ونظام التوكيل هذا الذي فكروا فيه للأحوال الاضطرارية قد تحول فيما بعد إلى نظام دائم. وفي البداية كان يجري انتخاب المسلم والمتسلم من بين حاشية الاداري الأصلي نفسه، وبعدها أصبح يجري انتخابهم من بين الأعيان والوجهاء في المنطقة (٢٧). ولا شك أن اتجاه أمراء السناجق والبكلربكيين لإعطاء وظيفة الوكالة إلى أعيان ووجهاء المنطقة إنما لأنهم الأقوياء وأصحاب الكلمة المسموعة فيها، ومن ناحية أخرى كان الاعيان والوجهاء الذين قبضوا على زمام الأمور بهذا الشكل يدعمون قوتهم المحلية اكثر واكثر، كما أن فقدان نظام التيمار لأهميته قد أسفر عن التوسع في نظام "الالتزام" الخاص بجباية الضرائب، وهو السبب الذي زاد من قوة الأعيان بما لهم في القادرين على الحصول على وظائف الالتزام كانوا في الغالب من طبقة الأعيان بما لهم في مناطقهم من قوة المال والرجال.

وكانت طبقة الأعيان والوجهاء موجودة في المجتمع العثماني في القرن الرابع عشر، غير أن أوضاعهم ووظائفهم كانت مختلفة آنذاك، إذ كان عملهم الأصلي هو إدارة العلاقات القائمة فيما بين النظام الحاكم وأهالي المدينة. فقد كان قاضي البلدة عند وصول أحد الفرمانات من مركز الدولة يقوم بدعوة أعيان ووجهاء المدينة ووكلاء الطوائف الحرفية والأئمة، ثم يُعلنهم بأوامر السلطان، باعتبارهم ممثلي الأهالي ونوابهم.

كما كما كمان السادات والأشراف والمفتي الذي هو وكيل شيخ الاسلام معدودين أيضا من الوجهاء، وهؤلاء كانوا من أثرياء المجتمع وذوي النفوذ فيه، ولم يكن الأعيان أيضا أقل شأناً منهم في الثراء والنفوذ. وكانت الأصول الاجتماعية لهؤلاء ترجع في الغالب إلى فئات الموظفين المحليين الذين استغلوا مناصبهم الرسمية وارتفع قدرهم بين الناس، والى جنود القبوقولية الذين عملوا في المنطقة. وكان لظهور جو الاضطرابات التي أثارتها الثورات الجلالية أثره في التيسير على الأعيان لأن يحلوا محل أصحاب التيمارات كمستأجرين أو محصلين للضرائب.

Özer Ergenç, "Osmanlı klâsik dönemindeki eşraf ve a'yan üzerine: انظر (۲۲) bazı bilgiler", *Osmanlı Araştırmaları* III, İstanbul 1982, s. 105-118.

وفي عام ١٦٩٥ م وقع تغيير في المالية العثمانية؛ إذ تحول "نظام الالتزام" إلى نظام المالكانة يكون "المالكانة"، وهو الأمر الذي دَعَم من نفوذ الأعيان. لأن المورد الضريبي في نظام المالكانة يكون مؤجرًا مدى الحياة، وينتقل هذا الحق من الأب إلى الابن. وكان ما يزيد على نصف الأراضي المخصصة للزراعة كانت قد تحول إلى هذا النوع من المالكانات. وكما ذكرنا سالفاً فان إحجام الإداريين في المقاطعات عن الذهاب إلى وظائفهم وتعيينهم لوكلاء ينوبون عنهم في تلك الوظائف تحت اسماء مختلفة، ثم انكماش قوة الادارة المركزية باطراد جعل من الأعيان قوة اكثر تأثيراً ونفوذاً في مناطقهم، مما جعل الادارة المركزية نفسها مضطرة للتعاون معهم، وهو الأمر الذي ونفوذاً في مناطقهم، مما جعل الادارة المركزية نفسها مضطرة للتعاون معهم، وهو الأمر الذي الذين يقوم الأهالي بانتخابهم وتضفى عليهم الصفة الرسمية، وكانوا يساعدون الدولة في أمور جباية الضرائب وتوفير الأمن المحلي وجمع العدد المطلوب من الجنود للدولة والرقابة على الأسعار والعناية بالمنازل (منزلخانه) أي محطات الراحة على طريق عبور الجيوش، بل كان يجرئ تعيين بعض هؤلاء الأعيان في مناصب أمير سنجق وبكلربكي.

ومع ضعف النظام المركزي وتفككه تدعم موقف الأعيان بنفس النسبة، حتى أصبحوا أصحاب السطوة الذين يمثلون دولة داخل الدولة، واستمرت عائلاتهم على ذلك لعدة أجيال. وكان من بين تلك العائلات آل قره عثمان وآل چاپان وآل جانيكلي زاده وآل كوچوك على وآل تكه وآل تيه دلنلي على باشا وآل سرزالي اسماعيل أفندي وغيرها من العائلات المتنفذة (٧٣).

وكان السلطان محمود الثاني قد اضطر في البداية أن يعقد اتفاقاً مع الأعيان، إلا أنه عاد بعد ذلك وكسر شوكتهم، وعادت الادارة المركزية إلى قوتها من جديد، بعد إلغاء أوجاق الانكشارية. غير أن المركزية العثمانية في القرن التاسع عشر لم تتعد أن تكون نظاماً استطاع الحفاظ على وجوده في ظل توازن القوى الأوربية.

ومع حدوث تلك التغيرات على إدارة المقاطعات في الدولة العثمانية، وما تركته من تأثير في التركيب الاجتماعي وقعت كذلك بعض التغيرات في نظم الإدارة المركزية، ولكن الذي يعنينا هنا هو قبل كل شيء تغيير الهوية في كوادر الإدارة، نظراً لتأثيره على التركيب الاجتماعي أكثر من التغيرات التي تعرضت لها النظم والتشكيلات نفسها.

Yücel Özkaya, *Osmanlı İmparatorluğu'nda ayanlık*, Ankara, 1977; a. mlf., *XVIII. Yüzyılda*: انظر (۲۳) *Osmanlı kurumları ve Osmanlı toplum yaşantısı*, Ankara 1985; Necdet Sakaoğlu, *Anadolu Derebeyi ocaklarından Köse Paşa Hanedanı*, ankara 1984.

ففي القرن الثامن عشر أخذت فئة أهل القلم (قلميه)، أي فئة البيروقراطية تتبوأ مكان الصدارة على حساب الفئات العسكرية الأخرى، حتى بدأت الدولة في تعيين الصدر الأعظم من بين رؤساء الكُتَّاب الذين هم رأس البيروقراطية العثمانية، وليس من رجال السيف، وعلى سبيل المثال فان قوجه راغب باشا أحد الديبلوماسيين الكبار في عصره تولى منصب الصدر الأعظم. وهو من رجال القلم. ويرجع علو قدر البيروقراطيين إلى أن العلاقات الخارجية في الدولة كان يتولاها رئيس الكتاب رأس البيروقراطية، ثم تكاثف حجم العلاقات الخارجية للدولة، ابتداءا من القرن الثامن عشر. ففي عهد السلطان محمود الثاني تحول منصب رئاسة الكتاب إلى "نظارة الخارجية" (خارجيه نظارتي). وهذه القنوات هي التي ستغذى اتجاهات التحديث عند رجال الدولة العثمانية الذين آمنوا بان قيام الدولة من كبوتها ومسايرتها للعصر لن يتأتى إلا بملاحقة التحولات الحادثة في أوربا. وسوف يكون للأفكار أو الخبرات القادمة من هذا الطريق أثرهما في احداث تغيرات بين القطاعات الأخرى للمجتمع. وفي الجانب الآخر كان نظام الدوشيرمه مصدر تغذية الجيش بالجنود الجدد قد اضمحل في القرن الثامن عشر، ولهذا السبب أخذ الناس من كافة الفئات والطبقات في الانخراط في كوادر الدولة، وتولى الوظائف البيروقراطية. وهؤلاء الإداريون القادمون من قاعدة اجتماعية مختلفة، والمزودون بمصادر معرفة مختلفة وهوية جديدة تتمتع بالتجربة والكفاءة بحيث تستطيع التباري مع السفراء الأجانب الموجودين في استانبول قد استطاعوا من خلال الاصلاحات التي بدأوا بها أن يهيأوا الدولة العثمانية للدخول في القرن التاسع عشر.

وفي ذلك القرن استطاع السلطان محمود الثاني أن يحطم شوكة الأعيان المتمردين في المقاطعات من ناحية، ويقضي من ناحية أخرى على الانكشارية عام ١٨٢٦م، وهم الذين كانوا قد بدأوا يمارسون أعمالاً أخرى زعزعت نظام المجتمع منذ مدة طويلة. وبذلك نجح السلطان في القبض على زمام الأمور، والاستحواز على الأدوات اللازمة لإعادة تنظيم شئون الدولة والمجتمع.

كذلك فان التطورات والتغيرات التي وقعت في القرن الثامن عشر وتحدثنا عنها بايجاز فيما سبق، وإقامة السفارات الدائمة في دول أوربا بوجه خاص، واطراد حجم العلاقات مع تلك الدول كانت عوامل مهدت لظهور جيل جديد من الديبلوماسيين العثمانيين. وهولاء الرجال الذين سعوا بحكم عملهم إلى التعرف على نظم الحكم في الدول الغربية، وعلى الأوضاع الدولية كانوا يختلفون عن فئة الاداريين القدامي، لانهم ليسوا من النظام العسكري التقليدي، ولم يتخرجوا في

المدارس التقليدية. بل كانوا ممن نشأوا في "غرفة الترجمة" (ترجمه اوده سي) أو ربوا أنفسهم بانفسهم في مجال السياسة وادارة الدولة أثناء آدائهم لوظائفهم الديبلوماسية خارج تركيا. وهؤلاء الذين اكتسبوا الحنكة والتجربة العملية في مكاتب الدولة كانت تتسم طبيعة التعليم الذي حصلوا عليه بالصبغة العلمانية، ويتجه في الاساس إلى الجانب العملي، ولأن هؤلاء البيروقراطيين كانوا قد تخصصوا في موضوعات بعينها في المجالين المالي والديبلوماسي وازداد نفوذهم في الادارة خلال ذلك القرن فقد اتجهوا إلى القيام باصلاحات جذرية في الدولة، ولا سيما في الادارة. وياتي في مقدمة هؤلاء الرجال رشيد باشا الكبير وفؤاد باشا وعالي باشا ومدحت باشا، وغيرهم من الشخصيات البارزة التي تركت بصماتها على سياسة الدولة خلال "عهد التنظيمات الخيرية" (١٨٣٩-١٨٧٦م).

وكان لأغلب البيروقراطيين في عهد التنظيمات صلات بالسفراء الأجانب في استانبول، وهذه الصلات على الرغم من أنها كانت تدعم مراكزهم إلا أنها أتاحت للأجانب فرصة التدخل في الشئون الداخلية للدولة العثمانية.

وهذا الجيل الجديد من البيروقراطيين كانوا يرون في أنفسهم جماعة مستقلة عن أصولها الاجتماعية والاقتصادية، رغم انحدارهم من عائلات ثرية، ويعتقدون مع هذا أنهم الاكثر كفاءة في إدارة الدولة، ومن ثم بدأوا ينتزعون صلاحيات السلطان، ويستحوزون عليها رويداً رويداً، وتحولوا إلى جماعة مغلقة على نفسها لا تقبل المشاركة من الآخرين.

وترى هذه الجماعة المتحللة إلى حدٍ ما من المعايير والمبادئ الاسلامية أن السياسة فن يجب ترقيته بطريق العقل، ومثل هذه السياسة وحدها هي التي تخدم الصالح العام، وتمثل إرادة الشعوب. ولكي تستطيع تلك الإرادة أن يكون لها السيادة فلا مناص من إقامة إدارة حكومية سلطوية (Authoritarian)، وتحويل الفكر العلماني الذي سيجري استمداده من حضارة الغرب إلى مؤسسات متخصصة يدعمها القانون. وهذه الآراء والأفكار هي التي مهدت لظهور "التنظيمات الخيرية"(١٤٧). ونلاحظ في "خط كلخانه الهمايوني" (١٨٣٩م). أنه احتوى تلك الأفكار الثورية، لكنها وضعت بمهارة بين السطور، حتى لا تستثير استياء المحافظين. فقد نصت تلك الوثيقة على امكانية إصدار مجموعة من القوانين لأجل رفاه المجتمع وتأسيس السلطة من جديد، وكان السلطان هو الآخر يُقِرَ بتعهدات صدَق عليها بالقسم في هذا الموضوع.

Musa Çadırcı, *Tanzimat döneminde Anadolu kentlerinin sosyal ve ekonomik yapıları*, : انظر – (۷٤) Ankara 1991; *150. Yılında Tanzimat* (haz. Hakkı Dursun Yıldız), Ankara 1992.

وأخذ مبدأ المساواة بين كافة رعايا الدولة مسلمين وغير مسلمين مكانه في الفرمان، فكان أمراً مهماً في تغيير تركيبة المجتمع؛ إذ بدأ تشكيل مجالس إدارة للولايات، كانت مهمتها مناقشة الموضوعات المتعلقة بالادارات المحلية وإصدار القرار بشأنها، وتكون نسبة التمثيل في تلك المجالس تبعاً لعدد السكان المسلمين وغير المسلمين.

وقد اقتضى "خط گلخانه الهمايونى" وَضْع تنظيم جديد للعلاقة بين الدولة والمجتمع، كما اقتضت تلك المبادئ وَضْع حد للأعمال والانجازات الاعتباطية والتقديرية التي كان يقوم بها السلطان والحكومة، وأقرت الحقوق الطبيعية للأهالي وواجباتهم تجاه الدولة، وكلِّف "مجلس الأحكام العدلية" (مجلس أحكام عدليه) باعداد مسودات القوانين والرقابة على الانفاق الحكومي، وقام السلطان وكبار رجال الدولة والموظفون فأقسموا أمام الأهالي أنهم سوف يتمسكون بالأسس والمبادئ التي جاء بها الخط الهمايوني، ثم جرى بعد ذلك تسجيل الخط في المحاكم، وأرسلت نسخ منه إلى دوائر الدولة، وإلى مجلس الأحكام العدلية المكلف باعداد مسودات القوانين، وجرى حظر إصدار القوانين والتشريعات التي تحتوي أموراً قد تشكل تناقضاً مع مبادئ هذا الخط(٥٠).

أما في "فرمان الاصلاح" [الذي صدر عام ١٨٥٦م] فقد توسعوا في تلك المبادئ وبلوروها اكثر واكثر، وعددوا الاصلاحات الملموسة التي تستهدف التطبيق بوجه خاص. وجعلوا هدفهم في فرمان الإصلاح - كما هو الحال في خط گلخانه - التقريب بين كافة المواطنين بصرف النظر عن أديانهم وأعراقهم، وخلق مجتمع عثماني متوحد متآلف.

وعلى تلك المفاهيم الجديدة بدأ يظهر نش تربى في المدارس الجديدة التي أقيمت بعد تنفيذ تلك التنظيمات. وإلى جانب ذلك كانت التقاليد العثمانية والمؤسسات التعليمية القديمة تواصل وجودها، ولهذا السبب ظلت تقاليد المجتمع محلاً لجدال استمر حتى انهيار الدولة العثمانية بين مؤيدي الاتجاه العثماني والاتجاه التركي والاتجاه الاسلامي والاتجاه الغربي، ولكن لأسباب كشيرة لم تتح الفرصة لاقامة مجتمع عثماني على ذلك النحو. ومع هذا كانت الأراضي العثمانية مسرحاً لتطورات وتغيرات كبيرة في الحركة السكانية وعمليات إعادة البناء.

وكانت الدولة العثمانية منذ نهاية القرن السادس عشر حتى أواخر القرن الثامن عشر قد خاضت حروباً طويلة ومضنية، وزاد عدد السكان، وظهرت الأزمات الاقتصادية، وعَمّت البطالة

Enver Ziya Karal, "Gülhâne Hatt-ı Hümâyununda Batının etkisi", *Belleten*, XXVIII/112 : أنظر – (٥٠) (Ekim 1964), s. 581-601; Halil İnalcık, "Osmanlı toplum yapısının evrimi", s. 34 vd.

وحركات النهب والسلب والخروج على القانون، وكثرت الثورات الجلالية وغيرها، مما كان سببا في حدوث تموجات ديمغر افية كبيرة داخل البلاد.

وكانت الدولة قد اتبعت سياسة للاسكان، طبقتها لإعمار وتتريك الأماكن التي فتحتها حديثاً خلال القرنين الرابع عشر والخامس عشر، فاضطرت هذه المرة لتطبيقها من أجل إعمار الأماكن التي خربت ونزح عنها أهلها وتجهيزها للزراعة، ثم توطين المهاجرين القادمين من الأراضي التي تخلو عنها بالحرب إلى أماكن أخرى مناسبة. ولا شك أن هذه السياسة كانت تستهدف تعويض النقص عن المحاصيل التي كانت تنتج في الأراضي المفقودة بالحرب، ولهذا السبب كانت تعمل على تشجيع ودعم العشائر البدوية أو القادمين من خارج الحدود على التوطن والاستقرار.

وإزاء جماعات البدو التي كانت تمارس السلب والنهب وتقلق الأهالي وتضطرهم للرحيل عن أراضيهم فقد اضطرت الدولة للقيام بابعادها إلى أماكن أخرى، وتوطينها حتى اضطر قسم من تلك الجماعات إزاء الرقابة الصارمة من الدولة إلى الاستقرار والتوطن من تلقاء أنفسهم.

وقد شاءت الدولة توطين الزراع - الذين تركوا أراضيهم للأسباب التي ذكرناها سابقاً - في أماكنهم القديمة، تطبيقاً لسياسة الاسكان، إلا أنها لم تفلح في ذلك، نظراً لأن أحداً لم يفتش عن المشاكل التي كانت تكمن وراء مغادرتهم لديارهم، ويسعى لحلها.

وكانت المضايق والممرات وهي التي تحمل أهمية كبيرة في توفير الأمن للطرق قد تعرضت للإهمال خلال فترة الاضطراب، فبدأت الدولة منذ عام ١٧٢٠م في إصلاحها، وأعادت تنظيم أجهزتها من جديد، ثم عملت على توطين الزراع العاطلين حولها.

ومن جماعات الأهالي الذين كانوا هدفاً للإسكان في القرن الثامن عشر جماعات البدو الرحل المتنقلة بين مراعي الصيف ومراعي الشتاء، والتي كانت تقلق راحة الأهالي في حلِّها وترحالها، فقامت الدولة بتوطينها أيضا، إما في مراعيهم الصيفية، وإما في مراعيهم الشتوية، بحسب ما يفضلونه ومدى ملاءمة المكان لأحوالهم.

وقد ذكرنا قبل ذلك أن عدد السكان في الدولة العثمانية وكافة بلدان البحر الأبيض المتوسط زاد في القرن السادس عشر، أما في القرنين السابع عشر والثامن عشر فالمعتقد أن أعداد السكان تناقصت عند العثمانيين في المدن والقرى على السواء.

أما في القرن التاسع عشر فكانت هناك ظاهرتان معاً عاشتهما الدولة في موضوع السكان؛ فمن ناحية كان عدد السكان العام في تناقص، ومن ناحية أخرى كانت هناك زيادة مطردة في عدد

السكان الأتراك المسلمين داخل الحدود العثمانية الآخذة في الانكماش. وكان تناقص عدد السكان الاعرام مرتبطاً بحادثة فقدان الأراضي في الحروب، أما زيادة عدد السكان الأتراك المسلمين فكان نتيجة لحركة الهجرة القادمة من تلك الأراضي المفقودة. والحقيقة أن ظاهرة الهجرة تلك لعبت دوراً مهماً في تحويل السكان إلى وضع أكثر تجانساً. ففي عام ١٨٤٤م كانت معدلات السكان المسلمين والسكان غير المسلمين [انظر الجدول رقم ٣] تتطابق تقريباً مع معدلات القرن السادس عشر. وفي هذا التاريخ كان مجموع السكان يقدر بنحو ٣٥ مليوناً، في حين أن مجموع السكان عام ١٩١٤م انخفض إلى نحو ١٨ مليوناً بسبب الأراضي التي فُقِدَتْ وبسبب الهجرات، بينما ارتفع معدل المسلمين إلى ١٨٪ [انظر الجدولين رقم ٣ ، ٤].

وخلال العقدين الأخرين من القرن الثامن عشر وقعت حروب العثمانيين مع الروس والنمساويين، وكثرت بسببها الهجرة إلى الأناضول من مناطق قازان والقرم والقوقاز وأوزي حتى بلغ عدد المهاجرين ما يقرب من نصف مليون.

وفي نهاية الحرب العثمانية الروسية (١٨٠٦-١٨٠٦م) اضطر عدد من الاتراك يبلغ درى دروب العثمانية الروسية (١٨٠٦-١٨٠٦م) اضطر عدد من الاتراك يبلغ قرى وقصبات منطقة الروملي، بل وفاضت بهم استانبول حتى عبروا الأناضول.

وأجبر الأتراك بين أعوام ١٨٢٠-١٨٣٠م على الهجرة من جزيرة المورة والأفلاق والبغدان المي الأناضول.

أما حرب القرم (١٨٥٤-١٨٥٦م) فقد كانت سبباً في موجة جديدة من الهجرة؛ إذ نزح إلى الأناضول من أهل القرم ٢٠٠,٠٠٠ نسمة خلال أعوام ١٨٥٦-١٨٦٤م.

وفي عام ١٨٧٧م هاجر من منطقة القوقاز إلى الأناضول مليون شخص، وقد استمرت تلك الهجرات في الاطراد حتى انهيار الدولة العثمانية، بل كانت تحدث بين الحين والآخر في العهد الجمهوري نفسه، ولا زالت على ذلك حتى اليوم.

ومع تطور وسائل النقل وإقامة العلاقات مع الأسواق الخارجية ارتفع أيضا معدل عمران المدن في القرن التاسع عشر، فكان تعداد سكان استانبول في أول القرن نحو ٣٥٠,٠٠٠ نسمة، وارتفع في نهايته حتى تجاوز المليون، بينما تطورت المدن الأخرى أيضا، وأصبحت مدينة إزمير هي الثانية بين المدن.

ووقعت في القرن التاسع عشر تغيرات في أماكن القرى أيضا، وكانت قرى الوديان والبراري المحدودة في القرن السادس عشر قد تضاءلت كثيراً خلال حقبة الاضطرابات التي

وقعت خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر وتحدثنا عنها قبل ذلك، وبدأت تنسحب القرى إلى المنحدرات والجبال. في حين أن المهاجرين القادمين من الخارج في القرن التاسع عشر قد جرى توطينهم في قونية وأدرنة، وفي وديان السواحل. لأن المنتجات الزراعية التي انفتحت على التجارة الخارجية كان يجري تصديرها من الموانئ، وهذا الوضع قد اقتضى زراعة الوديان. كذلك فان البدو الرحل الذين شاءت الدولة أن تضعهم تحت سيطرتها لتدعيم الإدارة المركزية لم يكن أمر توطينهم ممكنا إلا في تلك الوديان. وعلى الرغم من الظروف الصحية غير الملائمة إلا أن موجات الاسكان المتعاقبة كانت جديرة بزيادة سكان الوديان وزيادة عدد القرى.

الجدول رقم (٦) توزيع السكان في الدولة العثمانية بحسب الطوائف الدينية (١٩٠٦–١٩١٤م)(٢٧)

| النسبة  | ١٩١٤م            |           | النسبة | ٧/١٩٠٦     |                | الطـــوائف         |              |
|---------|------------------|-----------|--------|------------|----------------|--------------------|--------------|
| ٪۸۱٫۱۲  | 10,. £ £ , \ £ ₹ |           | %Y£,Y٦ | 10,0.1,400 |                | المسلمـــون        |              |
| 1,4,4,4 | ٣,٤٧٥,١٧٠        | 1,77.,784 | Y0,Y£  | ٥,٣٧٥,٨٧٧  | ۲,۸۲۳,۰٦۳      | الزوم              | غير المسلمين |
|         |                  | 1,171,179 |        |            | ۱,۰۳۱,۷۰۸      | الأرمن             |              |
|         |                  | 18,9.4    |        |            | ٧٦١,٥٣٠        | البلغار            |              |
|         |                  | ٦٢,٤٦٨    |        |            | <b>۲9,</b> V£9 | الروم – الكاثوليك  |              |
|         |                  | ٦٧,٨٣٨    |        |            | ۸٩,٠٤٠         | الارمن – الكاثوليك |              |
|         |                  | ٦٥,٨٤٤    |        |            | ٥٢,٤٨٥         | البروتستان         |              |
|         |                  | 71,110    |        |            | 7., £97        | اللاتين            |              |
|         |                  | ٤٧,٤٠٦    |        |            | ۲۸,۷۳۸         | الموارنة           |              |
|         |                  | 08,70.    |        |            | ٣٦,٩٨٥         | السريان            |              |
|         |                  | 17,711    |        |            | ۲,۳۷۱          | الكلدانيون         |              |
|         |                  | ۱۸۷٬۰۷۳   |        |            | 707, 570       | اليهود             |              |
|         |                  | . 11,179  |        |            | ١٦,٤٧٠         | القبط              |              |
|         |                  |           |        |            | 197,77.        | أجانب              |              |
|         |                  | 72,401    |        |            | ٣٢,٠٤٧         | آخرون              |              |
| ١٠٠     | ۱۸,۰۲۰,۰۱٦       |           | ١٠٠    |            | ۲۰,۸۸٤,٦٣٠     | المجموع العام      |              |

ووقعت تغيرات أيضا في تركيب المدن خلال القرن التاسع عشر، فقد بدأ استخدام السفن البخارية والسكك الحديدية في النقل، مما اقتضى اقامة محطات السفر والموانئ والمخازن والفنادق ونظم البريد ومنشآتها، وبدأت هذه المباني تحتل مكان النزل والخانات.

ومع ظهور رأس المال الأجنبي ظهرت المصارف في مناطق معينة من المدن، وظهرت فيما حولها مكاتب العمل، بينما تراجعت الأسواق الدائمة للحلى والاقمشة الثمينة (بَدَسْتَان).

<sup>(</sup>۲۱) - أنظر: Characteristics, Wisconsin, London, 1985, s. 162-189
وذلك نقلا عن مخطوطة تركية في مكتبة جامعة استانبول حول تعداد السكان في عموم الممالك العثمانية لعام ١٩٣٠ رقم (٩٤٧) والاحصاء الصادر تحت اسم: ممالك عثمانيه نك ١٩٣٠ (١٩١٤) سنه سي نفوس استاتستيكي (استانبول ١٩١٩).

ونظراً لأن أمور الادارة في المدن قد جرى نقلها من مقار فئة العسكريين إلى الدوائر الرسمية التي أقيمت لأجل النظام البيروقراطي البذي تشكل حديثاً فقد تحولت تلك الدوائر إلى مناطق جذب سكاني داخل المدينة، كما ظهر – نتيجة لحركة التغريب في المدن الكبرى – محال لبيع الامتعة الفاخرة، ومسارح وأماكن للترفيه.

و لا شك أن كل هذه التغيرات كانت وراء تغيير التركيب الاجتماعي للمدن العثمانية التقليدية. فقد أدى ذلك إلى اختلاط "الطوائف" المقيمة في أماكن منفصلة عن بعضها البعض، بل وظهور طبقات كوزمو پوليتية غنية جديدة جاءت نتيجة لاختلاط الأفراد من ملل ونحل مختلفة، مما دفع هؤلاء إلى إقامة أحياء جديدة خارج المدن. كما كان استقرار المهاجرين وأهل الريف في أطراف المدن ظاهرة أخرى جديدة.

وهذه التغيرات التي تعرض لها بناء الدولة والمجتمع العثماني قد أثرت بدورها على أساليب الحياة المعيشية التي حاولنا تصوير ملامحها فيما سبق. وقبل كل شئ لا بد من القول إن زيادة عدد السكان وعدم الكفاية الاقتصادية لتجمعات الاستيطان الصغيرة وإلغاء تحديدات الاسكان في "عهد التنظيمات الخيرية" ثم ظهور التموجات السكانية التي أسفرت عنها الحروب قد أفسد الوحدة الثقافية التي كانت عليها الأحياء التي تكونت تبعاً لنظام "الطوائف" المستقلة، فدخلت الجماعات العرقية والدينية في عملية تفاعل أوسع في أساليب حياتها المعيشية. وانهار نظام "المجمع" (كليه) الذي كان يشكل المراكز الثقافية في الأحياء والمدن، ويصبغ الحياة الاجتماعية بصبغة معينة، كما فقد المسجد وظيفته المتعددة الجوانب. ومع إقامة المدارس الحديثة تراجعت المدارس التقليدية –التي كانت أهم عنصر في المجتمع الطبقة البيروقر اطية، وتحولت دور الشفاء هي الأخرى إلى مؤسسات صحية منفصلة، تقوم على خدمة الطبقة البيروقر اطية. واحتلت المباني المخصصة للثكنات العسكرية (قشله) والمحاكم ومحطات القطار وغيرها مكان عمارة الجامع الذي فقد خصائصه في الضخامة والعظمة.

وكانت المقاهي قديماً تأخذ مكانها حول المجمع (كليه)، وتلعب دور المُحَفِّز في عملية التفاعل الاجتماعي، فكان الناس يجلسون فيها على أرائك تحيط بحوض للمياه، تتوسطه فسقية أو نافورة صغيرة، ويتبادولون الحديث انتظاراً لوقت الصلاة، ويستمعون لملاحم البطولة مثل (دانشمندنامه) وغيرها. أما في القرن التاسع عشر فقد تأثر الناس بالغرب، فأخنت الكراسي مكان الأرائك، وأخذت خشبات المسرح مكان الأحواض، وعلقوا على الجدران صوراً لأبطال الحرية جنباً إلى جنب مع الرسوم التي تدل على كرامات الأولياء. كما تحول عدد من المقاهي إلى أماكن لبيع الفطائر والكعك والحلوى وأماكن للترفيه والسمر، وبدأت أساليب التسلية الحديثة تدخل الحياة اليومية، وكان المسرح

واحداً منها. كما تحولت عادات الناس في ارتياد أماكن النزهة القديمة إلى حفلات الليالي المقمرة على شاطئ البسفور. أما الحفلات التي كانت تقيمها السفارات الأجنبية فقد تمخضت عن ظهور أسلوب للترفيه، يختلط فيه الرجال مع النساء بين الطبقات الراقية من المسلمين.

وفي القرن التاسع عشر عجزت الحرف التقايدية عند العثمانيين عن إشباع الرغبات والأذواق المتنامية نتيجة للتأثير الغربي، فانهارت مع مرور الزمن. ولا شك أن استيراد المنتجات الصناعية من أوربا كان من أهم العوامل على ذلك الانهيار، فقد تحول استخدام السلعة الأوربية، ولا سيما في نظر الطبقة الراقية من أهالي استانبول، إلى رمز على التميز الاجتماعي، وأصبح ذلك عنصراً مشجعاً على ترك الانتاج المحلي، ناهيك عن رخص المنتج الصناعي وقدرته على التنافس. وهكذا تغير أيضا نمط الحياة الاقتصادية، ومَهد التحولُ في ذلك المجال إلى ظهور نمط جديد من الناس اعتادوا الطواف بين الشوارع لمشاهدة الفترينات ذات الطابع الأوربي التي تعرض السلع المستوردة.

وفي العهود الأولى كان الناس في الأحياء العثمانية يعيشون حياةً لا تختلف كثيراً في أنماطها بين غني وفقير، ونتيجة لتأثرهم بالقيم الإسلامية التي تحض بوجه خاص على انفاق الكسب الفائض عن الحاجة في أوجه الخير، بينما كان لتغير العقلية في القرن التاسع عشر وظهور الفروق الاقتصادية أن بدأ الأثرياء في السكن في أماكن منفصلة، مثل شواطئ البسفور. وتأثرت الطبقة الفقيرة بشكل سلبي بسبب زيادة عدد السكان، واضطروا للسكني في منازل صغيرة بالإيجار، متلاصقة بعضها ببعض، كانوا يطلقون عليها اسم "دار اليهودي" (يهودي خانه).

وبدأت التقنيات الغربية تترك أثرها على الحياة اليومية في استانبول؛ فقد بدأ مثلاً بين الطبقات الراقية شيوع استخدام [الاتوموبيل]، الذي دخل استانبول لأول مرة عام ١٨٩٥م، وعُرف آنذاك باسم (ذات الحركه)، كما دخل الترام الكهربائي في خدمة النقل، وأصبح وسيلة لسرعة نبض الحياة. أما البرق والهاتف فقد صارا من عناصر الحياة اليومية بعد إعلان الدستور الثاني(٧٧).

وعلى الرغم من تلك التحولات التي طرأت على الحياة اليومية في استانبول إلا أنها استمرت في المقاطعات أعواماً طويلة وهي تحافظ على سكونها، في جو من التوكل الناشئ عن نظام الحي القديم، وعن الأفكار الصوفية ومسالك الدراويش.

Ekrem Işın, "19. yüzyılda modernleşme ve gündelik hayat", *Tanzimat'tan* : أنظر – (۷۷) *Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi*, İstanbul 1985, s. 538-563.



## الباب السابع الاقتصادية في الدولة المثمانية

المُملِ الأول النظام الا لي عند المثمانيين



## أولاً - كيف يعمل النظام المالي

١ – الدفتردار

كان للعثمانيين نظام مالي وضعوه على أسس متينة، غير أن وَضعْه لم يأت دفعة واحدة تبعاً لخطة بعينها، فقد كان لهم إمارة صغيرة، لم تلبث أن تحولت إلى امبر اطورية واسعة، تمتد أراضيها في ثلاث قارات، وكان النظام المالي آخذاً في التطور مع الوقت،ملبياً للاحتياجات المطردة.

وكان على رأس النظام المالي موظف كبير يُعرف باسم الدفتردار، كان مسئولاً أمام الصدر الأعظم. وكان العثمانيون قد استحسنوا ذلك النظام الذي استخدمته قبلهم الدول التركية المسلمة، مع التغيير قليلا في اسم (دفتردارئ مَمَالك) الذي كان يستخدمه الإيلخانيون. والمعروف أن الدفتردار كان موجوداً في النصف الأول من القرن الخامس عشر، وزاد العدد مع اتساع حدود الدولة، وهناك احتمال أن دفتردارية الأناضول أقيمت على أيام السلطان بايزيد الثاني، للنظر في الشئون المالية لمنطقة الأناضول، بينما أقيمت دفترداريتان أخريان في النصف الأول من القرن السادس عشر، للنظر في الشئون المالية للاراضي الساحلية (يالي) في منطقتي الروملي والأناضول، وموارد الالتزام (مقاطعه لر) الموجودة في استانبول وعُرفتا باسم دفترداريات "الشق الثاني"(۱). أما "دفتردارية العرب والعجم" التي أقامها السلطان سليم الأول، ودفتردارية "الشق الثالث" التي أقيمت في عهد السلطان محمد الثالث وكانت معنية بالنظر في الشئون المالية لاقطاعات الخاصة (خاصلر) على شواطئ نهر الدانوب فلم تعمرا طويلاً.

والدفتردار هو رئيس الشئون المالية في منطقته، إلا أن دفتردار "الشق الأول" أو "دفتردار الروملي" هو الباش دفتردار أي رئيسهم جميعاً، والمسئول من الدرجة الأولى عن الشئون المالية للدولة. وقد انحسرت أهمية الدفتردارين الآخرين بعد القرن السادس عشر الميلادي بينما زادت أهمية الباش دفتردار. وفي العهود السابقة على ذلك كان الدفتردارون الثلاثة يضعون توقيعاتهم المُذَيّلة (قويروقلى) معا على ظهر الفرمانات والمراسيم وغيرها مما يكتب في دائرة المالية، أما في القرن الثامن عشر فقد اقتصر ذلك الحق على الباش دفتردار وحده. وكان من وظائفه إعداد الميزانية السنوية، وتقديم ملخصاتها وملخصات قوائم العلوفات إلى السلطان. ودفتردار الأناضول

Osmanlı Devletinin) م ١٥٢٠-١٥٤٠ يقول المؤرخ اسماعيل حقي او زون چارشيلي أن تلك الدفتر دارية اقيمت خلال ١٥٤٠-١٥٠١م (١٥٢٠م) و (١٥ المفتردارية اقيمت خلال ١٥٢٠م) و المخذت (Merkez ve Bahriye Teşkilâtı, Ankara 1948 s. 328, n. 1 المنافق الله العام أنظــــر: , المخالفة العام أنظــــر: , المخالفة العام أنظــــر: , المخالفة العام أنظــــر: , المخالفة العام أنظــــر: (Ord. Prof. Ömer Lütfi Barkan'a Armağan) (1985), 435.

الذي عُرف بعد القرن السابع عشر باسم "دفتردار الشق الثاني" قد فَقَد قيمته بعد القرن السادس عشر، ولم يعد يؤدي وظيفته بالمعنى الحقيقي في الديوان الهمايوني إلا عندما يخرج "الدفتردار الأول" (باش دفتردار) مع الجيوش إلى الحرب، فينوب عنه في استانبول تحت اسم "دفتردار الآستانة" (آستانه دفترداری)، أما "دفتردار الشق الثاني" الذي تغير اسمه إلى "الشق الثالث" بعد القرن السابع عشر فكان بمثابة المساعد له.

ومع تأسيس "خزانة الايراد الجديد" (ايراد جديد خزينه سى) في عهد السلطان سليم الثالث اكتسبت دفتردارية الشق الثاني شخصية جديدة؛ فقد رأت الدولة أن يكون "ناظر الجيش الحديث" (تعليملى عسكر ناظرى) الذي وضعته على رأس "الجيش الجديد" الذي استحدث تحت اسم (نظام جديد) هو رئيس "خزانة الايراد الجديد" في الوقت نفسه، ثم جرى دمج هذه الوظيفة مع دفتردارية الشق الثاني، وبذلك عُرف دفتردار الشق الثاني باسم "ناظر الايراد الجديد" أيضا.

وحصل "ناظر الايراد الجديد" في هذه الترتيبات على صلاحية إدارة موارد الالتزام (مقاطعه لر) التابعة للخزانة الجديدة، أما الباش دفتردار فقد كُلف بالمحافظة على تلك الخزانة ومراقبة أعمالها.

وفي عهد السلطان سليم الثالث أيضا كانت دفتردارية الشق الثالث قد فقدت أهميتها آنذاك مع تأسيس "نظارة الذخيرة" (ذخيره نظارتي) عام ١٧٩٥م، فجرى دمجها مع نظارة الذخيرة، واكتسبت تلك الدفتردارية شخصية جديدة. غير أن الدولة رأت بعد اقامة "خزانة الترسانة" (ترسانه خزينه سي) عام ١٨٠٥م أن تجعل ناظر الترسانة دفترداراً للشق الثالث، أما ناظر الذخيرة فقد انخفضت درجته إلى الشق الرابع.

ونظراً لأن الدفتردار هو المسئول عن كافة الشئون المالية في الدولة فقد كان يقتضي الأمر أن يكون حائزاً على بعض الخصال المهمة، كأن يكون وقوراً، دمث الأخلاق، متزن المزاج، بعيداً عن الرشوة، مقتصداً في تصرفاته، يفهم في شئون الكتابة، ساعياً إلى زيادة مداخيل الخزانة، قادراً على تأدية الرواتب في أوقاتها(٢). كما يلزم من ناحية أخرى أن يكون الدفتردار حسب نصائح صاري محمد باشا الذي تولى وظيفة الدفتردارية عدة مرات خلال القرن السابع

<sup>&</sup>quot;Lütfi Paşa Âsafnâmesi (Yeni Bir Metin Tesisi Denemesi)", *Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu'na* : انظر – (۲) *Armağan*, (nşr. M. S. Kütükoğlu), İstanbul 1991, s. 93-95.

عشر (٣) - مجهزاً بالصلاحيات التامة في الأمور المالية، وعدم اللجوء إلى تغيير الدفتردار بكثرة عند سماع الشائعات حتى يتمكن من أداء وظيفته على الوجه الأكمل.

ومنذ أواسط القرن السابع عشر أخذت أهمية الباش بفتردار في الاطراد، حتى أن دفتردار الأناضول نفسه لم يكن له حق الكلمة إلا عند غياب الباش دفتردار. وقد تحول هذا النظام إلى "نظارة المالية" عام ١٨٤٠م/١٣٥٦هـ.

#### ٢ - أقلام الشئون المالية

ظهر النظام المالي العثماني من أقلام [أي إدارات أو دوائر]، متعددة كانت مهمتها تحصيل الواردات، وتوزيع الانفاق. وتدلنا الشروح المسجلة على هوامش ميزانية عام ١٥٦٧م أن قسماً من هذه الأقلام في القرن السادس عشر كان تابعاً للخزانة، والقسم الآخر للدفتردارين.

ومن أقلام الخزانة قلم الروزنامجه الأول [أو: الروزنامجه الكبير]، الذي كان يتولى مهمة قيد الواردات والنفقات بشكل يومي، إذ تُرسل إليه يومياً التذاكر التي تعد في الأقلام الأخرى، وتُعرف باسم (تحويل)، فيقوم بقيدها في الدفاتر، ثم يراجعها عند كل مساء بشكل منتظم. أما قلم الروزنامجه الثاني [أو: الروزنامجه الصغير] فكانت مهمته قيد رواتب الموظفين، من أمثال بوابي السراي وجنود المتفرقة الثابتين (گديكلي متفرقه).

وقلم المحاسبة هو الثاني بين الأقلام التابعة للخزانة، وكان في البداية ينقسم إلى قسمين؛ أحدهما لحسابات الروملي، ويُعرف باسم (محاسبة أول / أو / باش محاسبه)، والثاني لحسابات الأناضول، ويُعرف باسم (محاسبة ثاني)، وكانت مهمتها تدقيق دفاتر أوقاف السلاطين والوزراء وحسابات الجزية في مناطقهما. وقبل الاصلاح الضريبي الذي أجري عام ١٦٩١م كان قلم المحاسبة الأول هو المكلف بمهمة الرقابة على كافة الايرادات والنفقات، وبمثابة المدير على أقلام المالية الأخرى. أما بعد العملية التنظيمية التي أجريت في ذلك التاريخ فان قلم محاسبة الجزية (جزيه محاسبه قلمي) الذي كان معنياً باعداد تذاكر الجزية المفروضة على غير المسلمين من رعايا الدولة العثمانية وجمع الضرائب قد ظهر كأكبر قلم للموارد. بينما أحيلت إلى قلم محاسبة الحرمين الشريفين إدارة الأوقاف الكبرى، وأمور الحج، وحسابات الأوقاف الموجودة في مكة والمدينة، وحسابات الالتزام (مقاطعه لر).

Defterdar Sarı Mehmed Paşa, *Nesâyihü'l-vüzerâ ve'l-ümerâ veya Kitâb-ı.* : انظر الخراد (۲) *Güldeste*, (yay Hüseyin Ragıp Uğural), Ankara 1969.

أما قلم المقابلة (مقابله قلمى) فقد كانت مهمته إعداد دفاتر الجنود الذين يحصلون على علوفات، مثل جنود القبوقوليه، ومقابلتها مع الدفتر الرئيسي، ثم تحديد مقدار العلوفة اللازم صرفها. وقد انقسم ذلك القلم إلى عدة أقلام في العهود التالية، فكان منه قلم مقابلة المشاة (پياده مقابله قلمى)، وقلم مقابلة السباهية، وقلم مقابلة السلحدار. وفي البداية كان قلم مقابلة المشاة (پياده مقابله قلمى) يتولى إعداد مواجب [أي رواتب] الموظفين والجنود في الانكشارية والمدفعية وسائقي عربات المدافع وموسيقات الخيمة (مهتران خيمه / أو / چادر مهترلرى) والمطبخ السلطاني (مطبخ عامره) ومخازن المؤن (كيلار)، أما في أو اخر القرن السابع عشر فقد وجهت إلى قلم الانكشارية (يكيبچرى قلمي) مهمة إعداد مواجب الانكشارية وغلمان العجمية وبستانية السراي والبلطجية [أي جنود الفؤس].

أما الأقلام التابعة للدفتردارين فهي أقالام المقاطعات [أي موارد الالتزام]، والموقوفات، والواردات، وتذاكر القلاع، وتذاكر الأحكام.

فكان للمقاطعات قلمان، قلم أول وقلم ثان، كانا تابعين للباش دفتردار في القرن السادس عشر، كما كان للأناضول ولدفترداريات الشق الثاني ثلاثة أقلام، باسم الأول والثاني والثالث. وكل واحد من تلك الأقلام كان معنياً بامور مقاطعات موارد الالتزام الواقعة داخل نطاق منطقته، فهو الذي يُصدر البراءات والتذاكر الخاصة بها. ومع مرور الزمن ظهرت أقلام للمقاطعات، عُرف أغلبها باسم النشاط الذي يمارسه، ومن هذه الأقلام قلم الباش مقاطعه، الذي كان مختصاً في رسوم بعض الجفائك أو المزارع (چفتك) والملاحات والأسماك والمستنقعات والغابات في منطقة الروملي، وإعطائها للإلتزام، فلما تنازلت الدولة عن قسم من الأراضي التي كانت توجد فيها المقاطعات في منطقة الروملي عقب الحروب التي انتهت بمعاهدة قارلوفچه عام ١٦٩٩م فقد ذلك القلم أهميته السابقة.

ومن ناحية أخرى، فقد تشكلت عدة أقلام أخرى مستقلة لانجاز الأعمال التي استجدت مع مرور الزمن، مثل: قلم مقاطعات الحرمين، الذي تحول إلى قلم مستقل، وأخذ ينظر في شئون الوظائف الموجهة لبعض المتقاعدين وأهل الدعاء (دُعَاجي)، وكان يقوم باعماله قبل ذلك كاتب يتبع قلم المقاطعات الثاني في الأناضول والمقاطعات الموجودة في تكه وعلائيه (آلانيا) في القرن السادس عشر.

- وهناك قلم مقاطعات الخواص (خاصلر مقاطعه سى قلمى)، الذي كان ينظر في حسابات خواص [اقطاعات] الوزراء وغيرهم، وفي حسابات بعض المقاطعات.
- وقلم مقاطعات استانبول، الذي كان يقوم بمهمة قلم المقاطعات الأول التابع لدفتر دار الشق الثاني في القرن السادس عشر، وينظر في حسابات الاحتساب في استانبول وأدرنه ومقاطعات موانى المورة وجمرك سلانيك.
- وقلم مقاطعات بورصة، الذي جرى فصله عن بعض المقاطعات في قلمي المقاطعات الأول والمقاطعات الثالث التابعين لدفتردار الأناضول في القرن السادس عشر، وكان ينظر في حسابات مقاطعات بورصة وبولو وبيغا واطه پازارى وچانقيرى وقسطمونى وبعض المقاطعات في انقرة، ويضطلع بحسابات مقاطعة "ميزان الحرير".
- وقلم مقاطعات أولونيا واكريبوز، الذي كان يضطلع بحسابات المقاطعات في تساليا وألبانيا، ثم انضم إلى مقاطعات بورصة في عام ١٧٤٨م.
- وقلم مقاطعات كفه، الذي كان يقوم بمراقبة واردات بعض المقاطعات على سواحل بحر ايجة والجزر ما عدا القرم، وحسابات مواجب محافظي بعض القلاع، ثم جرى دمجه عام ١٧٣٣م مع مقاطعات استانبول.
- وقلم مقاطعات المناجم (معدن مقاطعه سى قلمى)، الذي كان يُدار بواسطة أحد الكتبة العاملين في قلم المقاطعات الثاني التابع لدفتردار الشق الأول في القرن السادس عشر، ويضطلع عدا واردات المناجم المختلفة بحسابات مقاطعات بعض الجمارك وعلى رأسها جمرك استانبول، وبحسابات الرسوم المحصلة عن البن والتبغ والعنب.
- وقلم مقاطعات الأغنام، الذي كان يضطلع بحسابات الرسوم المفروضة على الأغنام والماعز في منطقة الروملي، والمعروفة باسم (عَادَتِ أغنام).
- وقلم مقاطعات الساليانة (ساليانه قلمي)، الذي كان يعنى بحسابات ساليانات خانات القرم وحسابات ساليانات ربابنة الأساطيل في البحر الأبيض المتوسط ونهر الدانوب.
- وقلم التشريفات، الذي ظهر نتيجة لاطراد أعمال كاتب التشريفات التابع للباش دفتردار الذي كان يعنى الى جانب أعماله الاخرى بامور تسجيل وقيد الهدايا القادمة إلى السلطان في القرن السادس عشر.

وكانت أقلام الموقوفات (موقوفات قلملرى) مكلفةً بالنظر فيما هو موقـوف من بيت المال، والأشياء التي ليس لها صاحب (ياوه)، ومن التيمارات، والتجهيز للمؤن الميرية المقرر جمعها

لحساب ضريبة العوارض، وإمساك حسابات أجور النقل الخاصة بالمؤن المشتراة من جانب الميري والمقرر نقلها إلى استانبول، والاضطلاع بامور الالتزام الخاصة بضريبة الأغنام (عَادَبَ أغنام)، وتحصيل الرسوم "القلمية" (قلميه رسمى) المقرر تحصيلها بنسبة ١٠٪ من المزارع (چفتلک) المعطاة للالتزام مدى الحياة. ولكي يتمكن قلم الموقوفات من الاضطلاع بهذه الأمور قامت الدولة في تواريخ متفاوتة باقامة قلم عُرف باسم خليفة المنزل (منزل خليفه سى)، وآخر باسم كتابة الأغنام (عَنَم كتابتى)، ودائرة عُرفت باسم دائرة الشئون القلمية (قلميه دائره سى)، وربطتهم جميعاً بقلم الموقوفات.

وكان قلم تذاكر القلاع (تذكره جئ قلاع) التابع للباش دفتردار يتولى إعداد مراسيم التعيين والمواجب للعاملين في قلاع بلاد العرب كلها وارضروم ومنطقة الروملي، أما قلم تذاكر القلاع الآخر الذي كان تابعاً لدفتردار الشق الثالث فكان معنياً بتلك الأمور في قلاع المورة وإينابَخْتي وكورون ومودون وغيرها.

وكانت هناك أقلام عُرفت باسم تذاكر الأحكام (تذكره جئ أحكام قلملرى)، مهمة كل واحد منها في الأماكن الواقعة تحت إدارة الدفتردار التابعة له هي إعداد أحكام الميري والشكاوى وإعداد تذاكر ومراسيم [أو براءات] التيمارات الخاصة باصحاب الملاحات وزراع الأرز والقائمين على تربية الصقور.

أما "الوارداتي" (وارداتجى) فكان وحيداً، ويتبع الباش دفتردار، كما كان لكل دفتردار موظف باسم (تذكره جى) وآخر باسم (مودوعاتجى) يقوم بتسجيل الذهب والنقد الداخل إلى الخزانة، وموظف ثالث باسم (تسليماتجى) مهمته تسليم الأقمشة المقرر حياكتها أو تطريزها للحرفيين المعنيين.

وكان قلم المؤرخ (تاريخجى قلمى) يقوم - إلى جانب وظيفته في وضع التواريخ على المستندات والأوراق الصادرة عن الشئون المالية - باعداد "أحكام سبب التحرير" (سبب تحرير حكملرى) الخاصة بالحوالات التي يتقرر عملها من مداخيل المقاطعات والجزية والعوارض وغيرها، وكان مصدر الدخل للعاملين في ذلك القلم من الرسوم المحصلة عن تلك الأحكام.

وكانت هناك محكمة الشئون المالية (ماليه محكمه سى) مهمتها النظر في قضايا الجرائم المالية، ويمثل مقام الادعاء فيها موظف يعرف باسم (باش باقى قولى)، وهو المكلف في الوقت

نفسه بتعقب ديون ومستحقات المالية، وهي وظيفة كان يقوم بها مع عدد من المساعدين له، يُعرف الواحد منهم باسم (باقى قولى) أي جندي البواقي أو موظف الديون والمستحقات.

#### ٣- الميزانيات

تمثل أنشطة الدولة وأجهزتها المختلفة العنصر الأساسي في نفقاتها، كما أن حالات الحرب والأزمات الاقتصادية والسياسية وسنوات القحط والأوبئة هي من العوامل التي طالما أشرت على واردات الدولة ونفقاتها. ولأجل هذا كان لدراسة ميزانيات الدولة أهمية خاصة، ليس في تاريخ الاقتصاد وحده، ولكن في التاريخ السياسي أيضا وإلقاء الضوء على منعطفاته المختلفة.

والميزانية بالمعنى الحقيقي هي الخطة المالية التي تعدها الحكومة حول تصورها لموارد الدخل المقرر جمعها للخزانة في العام التالي والنفقات التي ستقوم بها، ثم يصدق عليها المجلس ويعيدها للحكومة لتقوم بتنفيذ بنودها. غير أن الدولة العثمانية لم يكن لها ميزانية بهذا المعنى حتى القرن التاسع عشر. وعلى الرغم من أمر السلطان محمد الفاتح الوارد في "قانوننامة التشكيلات" (تشكيلات قانوننامه سي) الذي ينص على "أن يقرأ الدفتردارون على ركابنا الهمايوني مرة كل عام موارد دخلنا ونفقاتنا" وما يدل عليه ذلك الأمر من قيام الدفتردارين باعداد ميزانية كل عام وعرضها على السلطان، إلا أن عدد ما وصلنا من تلك الميزانيات قليل جداً، كما أن الموجود منها بين أيدينا الآن لا يرقى إلى وصف ميزانية بالمعنى الحقيقي.

وتمثل ميزانيات الدولة العثمانية في العهد التقليدي نوعاً من البلانشو، أو بيان الموازنة balance sheet الذي يجري عمله في نهاية السنة لعرض موارد الدخل والنفقات التي تمت في العام السابق، أو بتعبير آخر، لم يقم العثمانيون بوضع نفقاتهم في إطار جرى تحديده من قبل. ومع ذلك فان هذا لا يعني أنهم كانوا يقومون بالإنفاق بشكل عشوائي، فكانت ميزانية العام السابق دليلهم دائماً للعام الذي يليه.

ويمكننا عرض خصائص الميزانية عند العثمانيين على النحو التالي:

- ١- جرى تنظيم ميزانيات القرن السادس عشر بحيث تحتوي مدة سنة شمسية، ويكون تاريخ البداية هو يوم النوروز. أما في القرن السابع عشر فقد جعلوا الأساس هو العام الهجري، غير أنهم عادوا في القرن الثامن عشر وجعلوا تنظيمها على أساس العام المالي الذي يبدأ في شهر مارس، واستمر ذلك حتى نهاية الدولة العثمانية.
- ٢- تتميز ميزانيات القرن السادس عشر كلها بخاصية مشتركة إلا ميزانية عام ١٥٢٧ ١٥٢٨م/ ٩٣٣-٩٣٤هـ، وتتمثل تلك الخاصية المشتركة في وضع أرقام الميزانية الأساسية

وإلى جانبها مباشرة أرقام ميزانية العام المالي السابق على سبيل المقارنة، حتى يتضم وضمع المكسب والخسارة في الميزانية الأساسية بالنظر إلى الميزانية السابقة.

٣- لا تحتوي الميزانية العثمانية على كافة المفردات في موارد الدخل، ولا يدخلها تقريباً إلا الموارد التي يتم الحصول عليها من "خواص" السلطان. والاستثناء الوحيد من بين الميزانيات المعروفة هو ميزانية عام ١٥٢٧-١٥٨/ ٩٣٣-٩٣٤هـ؛ فالواقع أنها تحتوي حاصلات خواص وتيمارات الوزراء والأمراء وغيرهم عدا خواص السلطان، كما تحتوي أعداد أصحاب الاقطاعات الأخرى، أدرجت جميعها بحسب الايالات، أو مجموعة الايالات التابعة لها، وتكشف على هذا النحو أيضا نصيب كل واحد من المجموع العام.

غير أن الميزانيات الأخرى المعروفة عن القرن السادس عشر لا تحتوي موارد الايالات ولا موارد الأوقاف. وكان للصعوبات والمخاطر الموجودة في عملية النقل والاتصال دورها في فرض منهج معين انعكس على الميزانية، فكان يجري ارسال الباقي بعد استقطاع المصاريف المحلية من المبالغ المحصلة حتى في مفردات الواردات التي قامت الدولة نفسها بجمعها. أما في نظام التيمار فقد تنازلت الدولة عن موارد تلك الاقطاعات لقاء قيام المنتفعين بها بخدمة معينة. وفي التيمارات غير الحرة كانت تقوم الدولة بتحصيل بعض الرسوم منها، بينما لم تتذخل في التيمارات الحرة.

وقرى الأوقاف الكبرى هي الأخرى مثل التيمارات؛ فلا تتدخل الدولة فيها بشكل من الأشكال، ومن ثم فلا نرى انعكاساً لمواردها في الميزانية.

فالموارد هنا هي عملية إرسال ما يفيض منها - بعد استقطاع المصاريف المحلية - إلى المركز، وكان ذلك هو السبب في التناقض المستمر لارقام الميزانية ابتداءاً من القرن السابع عشر. فالواقع أن قسماً من موارد الدولة يبلغ ٤٩٪ تقريبا منها لم يكن يظهر في ميزانيات القرن السادس عشر، ثم ارتفعت تلك النسبة في العقد السابع من القرن السابع عشر لتصل إلى ٥٧٪ من الموارد. ويرجع السبب في ذلك إلى اختلال التوازن العسكري والسياسي في القرن السابع عشر لغير صالح العثمانيين، ولم يدخل ضمن الميزانية كل موارد الخواص السلطانية الواقعة في المنطقة الباقية شمال نهر الدانوب، وقسم كبير من موارد مناطق مثل دياربكر والموصل وبغداد وكريت كان يستهلك في محله، كما لم توضع إرسالية مصر ضمن موارد الدولة، بل كانت تدخل مباشرة إلى "خزانة الجيب الهمايوني" (جيب همايون خزينه سي) أي خزانة النفقات السلطانية الخاصة.

٤- إن المقصود من المصاريف هو ما تقوم الدولة بانفاقه في المركز فقط؛ ومفرداتها الأساسية هي المبالغ التي يتسلمها السلطان، ونفقات السراي، ومواجب القبوقولية، ونفقات الترسانة، والنفقات العسكرية [مثل عملية تصنيع الأسلحة وصب المدافع وغير ذلك]، والانعامات والاحسانات، والنفقات الموجهة إلى سفراء الدول الأجنبية.

أما عن أسلوب ترتيب الميزانية فكان يبدأ بعنوان يدل على الكيفية الخاصة بها، مثل: "إجمال المحاسبة" أو "محاسبة الواردات ومصاريف الخزانة العامرة". ونشهد هنا تاريخ البداية وتاريخ الانتهاء بالسنة الهجرية وأسماء الدفتردارين الثلاثة. ثم يأتي المجموع العام لتلك السنة تحت عنوان "أصل المال"، ويشار إلى مكسب الخزانة من جراء الفرق بين أسعار بيع وشراء الذهب تحت اسم (تفاوت حسنه). وبعد أن تجرى عملية الجمع لهذه الأمور وإلى جوارها أرقام الميزانية السابقة يوضع الفرق في المجموع بين الميزانيتين تحت اسم "الزيادة" (+) أو "الكسر" (-).

وقد سُجلت الموارد والنفقات في فصول مستقلة. وعلى الرغم من عدم وجود تطابق تام بين ميز انيات القرن السادس عشر فان التصنيف قد جرى بحسب الافترداريات، أو بمعنى آخر، بحسب الانتشار الجغرافي. فقد وضيعت الأرقام تبعاً لترتيب دفتردار الشق الأول والشق الثاني ودفتردار الأناضول. ويأتي في مقدمة تلك الموارد حاصلات المقاطعات والجزية وضرائب الاسپنچه والرسوم على البساتين وصناع الزيت وأفران صهر المعادن. كما أن الرسوم المقررة على الأحكام والشكاية والتذاكر داخلة ضمن هذه المجموعة. أما الموارد وهناك من مثل دياربكر وحلب والشام وبلاد العرب الأخرى فقد سُجلت منفصلة. وهناك موارد وضعت تحت عنوان "أموال متفرقة" (اقچهاى متفرقه)، هي عبارة عن الضرائب التي تجبى في الظروف الطارئة كالضرائب المعروفة باسم العوارض، والمبالغ المتبقية في الخزانة خلال المدة الواقعة بين عمليتي تعيين لمحافظي القلاع، ورسوم الخمس (پنجيك) التي تُحصَّل عن الأسرى، وأموال المخلفات [أي التركات]، والأموال التي تأتي من بيع حيوانات ودواب الحكومة والأقمشة الزائدة عن الحاجة ومعاطف الفراء القديمة وغيرها في السراي. كما نرى في بعض الميزانيات موارد أدرجت منفصلة تحت عنوان: (مقرر) و (غير مقرر).

وفي القرن السابع عشر حدث تغيير على هذا الشكل من التنظيم في الميزانيات؛ إذ اتبعوا ترتيباً بحسب أقلام الشئون المالية. صحيح أن قسماً من تلك الأقلام يقترن باسماء أماكن

مثل بورصة أو كَفَه، ولكن هذا أيضا شيء مضلل إلى حدٍ ما، لأن "قلم مقاطعات كَفَه" مثلاً لم يكن معنياً بكفه وحدها، بل كان مكلفاً بالنظر في الشئون المالية لكل سواحل بحر إيجه وجزره. وأن "قلم مقاطعات المناجم" كان يعنى بموارد من غير المناجم، كما أن عدداً من الموارد المتعلقة بالمناجم كانت موزعة أيضا على أقلام أخرى.

أما عن النفقات فقد وضعت ضمن فصول مختلفة بحسب ما هية الانفاق؛ ويتقدمها مواجب القبوقولية وموظفي السراي تحت عنوان: (مواجبات)، ثم يأتي بعده فصل (تسليمات) الذي يضم أو لا المبالغ المدفوعة للسلطان، ثم النفقات التي يستهلكها المطبخ السلطاني (مطبخ عامره) والاسطبل الخاص والنفقات المخصصة للسفراء الأجانب وغير ذلك. أما الفصول التي تلي ذلك فهي تختلف قليلاً من ميزانية لأخرى؛ ففي ميزانيات القرن السادس عشر تأتي مشتروات الأقمشة والبسط ومعاطف الفراء وغير ذلك تحت عنوان: "المبايعات"، وتأتي النفقات المقدمة للانكشارية في بعض القلاع، والأموال المقدمة للانكشارية أيضا وغلمان العجمية وغيرهم كبدل للاسلحة (كمان بها) تحت عنوان: "عادات"، كما تأتي الإحسانات والصدقات تحت عنوان: "الغمات وتصدقات". ويحمل الفصل الثالث في ميزانيات القرن السابع عشر عنوان: "الاخراجات". أما في النهاية فتأتي البقية، ويجري تسجيلها في بعض الميزانيات بحسب أجناس العملات الذهبية الموجودة عليها، كما يُشار في البعض الآخر إلى المبالغ المحفوظة في الخزانة العامرة وفي (يدى قوله) وفي (بَدَسْتَن). وفي حالة زيادة الواردات على النفقات يوضع الزائد تحت عنوان "الباقي"، أما في عكس ذلك فيوضع العجز تحت عنوان: "زيادة المصاريف عن الايراد".

وعندما تعددت الخزائن جرى تنظيم ميزانيات مستقلة توضح الايرادات والنفقات للخزائن الجديدة. ومنها ميزانيات خزانة الايراد الجديد (ايراد جديد خزينه سى)، التي كانت تتشكل من جمع الميزانيات الشهرية التي كان يجري إعدادها بانتظام، وتضم اقسام الايراد والنفقات والموازنة.

وتجتمع مفردات الايراد ومفردات النفقات على السواء في ثلاث مجموعات: ففي المجموعة الأولى من الايراد نرى: (أ) - موارد المقاطعات، (ب) - فوائد السندات [الربح السنوي]، (ج) - مداخيل النيمارات والزعامات مما تقوم تلك الخزانة بضبطه.

وفي المجموعة الثانية منها نرى: (أ) – ضريبة الزجر (زجريه) التي يجري تحصيلها عن بيع الخمور، (ب) – الرسوم المقررة على القطن، (+) – رسوم الأصواف، (+) – رسوم كرم

استفيديا، (هـ) - رسوم الأصباغ، (و) - رسوم شجر العفص [المستخدم في دبغ الجلود]، (ز) - الرسوم على الوبر والأصواف الناعمة (angora, mohair) المخصصة لتلك الخزانة.

أما في المجموعة الثالثة فنرى الواردات غير العادية، كالموارد الحاصلة من التركات والأموال العائدة إلى الخزانة نتيجة لبعض المعاملات.

وخُصص الفصل الأول من مفردات النفقات للمبالغ المدفوعة للخزانة العامرة وخزانة الضربخانه من جرّاء ضبط بعض المقاطعات. بينما خُصص الفصل الثاني لرواتب جنود "النظام الجديد" وجنود البحرية.

ولم تكن النفقات خارج هذه المفردات ثابتة عند قدر معين؛ بل كانت تتغير بحسب الحاجة من سنة إلى أخرى، ولهذا اختلفت الميزانيات إحداها عن الأخرى. ويمكننا أن نذكر من ذلك بيع وشراء السندات ومصاريف الانشاء والتعمير ونفقات الحروب وغير ذلك.

#### ٤- الخزائن:

### أ) عهد الخزانة الواحدة

كان للعثمانيين حتى الربع الأخير من القرن الثامن عشر خزانتان؛ إحداهما أساسية توضع فيها موارد الدولة وتخرج منها نفقاتها وتعرف باسماء متعددة مثل: الخزانة العامرة (خزينه عامره) وخزانة الخارج (ديش خزينه - طشره خزينه سى) وخزانة البيرون (بيرون خزينه سى) وخزانة المالية (ماليه خزينه سى) وخزانة الديوان الهمايوني (ديوان همايون خزينه سى)، أما الثانية فهي للاحتياط وعرفت باسماء مثل: خزانة الداخل (اندرون خزينه سى - إيچ خزينه) أو خزانة الخاصة [السلطانية]. ولأن خزانة الداخل كانت بمثابة الخزانة الاحتياطية فلا نجانب الصواب إذا قلنا إن ذلك العهد كان عهد الخزانة الواحدة.

الخزانة العامرة: كانت خزانة الخارج في القرنين السادس عشر والسابع وكما يُعرف من اسمها الآخر أي "خزانة الديوان الهمايوني" توجد بجوار المبنى المعروف باسم (قُبّه آلتى) أي

"تحت القبة" الذي يجتمع فيه الديوان الهمايوني(٤). أما في القرن الشامن عشر فتدلنا المصادر العثمانية على وجود خزانة في الفناء الأول داخل سراي طوب قابي (٥).

وكانت العادة عند دخول المبالغ إلى الخزانة أن يتسلمها كبير الأمناء (وَزْنَه دار باشى) في حضور الأمناء الآخرين وكتّاب اليومية (روزنامچه جيلر) وناظر السركي (سرگي ناظري) وكاتب السركي وفريق موسيقي الخيمة (مَهْتَرانِ خَيْمَه). وعندئذ يقوم كاتب السركي بتسجيل الايراد والمصاريف في ايصالات السركي (سرگي پُوصله سي)، كما كان الشخص الذي يقوم بتسليم شيء للخزانة يحصل من الروزنامچه على ايصاله. وعند المساء تجري عملية حساب الصادر والوارد، ويتولى رئيس الأمناء مراقبة ذلك بمراجعة الايصالات الموجودة بين يديه، ولأجل المصاريف الجارية كانت تُترك عنده أربعة أو خمسة أكياس من النقود، بينما يُودَع الباقي منها في الخزانة ثم يجري ختمها.

وكان لا بد عند صرف شيء من الخزانة أن يصدر بذلك أمر (بيورلدى) من الصدر الأعظم بناءً على طلب موقع من الدفتردار، فلا يتم الصرف من الخزانة في حالة نقص أحد الأمرين، حتى أنهم في القرن الثامن عشر بدأوا في النص عند الصرف على نوع الايرادات التي سيجري منها.

خزانة الداخل (ايج خزينه): وهي الخزانة التي عُرفت باسماء متعددة، وتكونت من عدة خزائن فرعية يقوم قسم منها بوظائف متباينة. وتلك الخزائن هي: خاص اوده و بُدروم وإفراز وچيلخانه ورَخْت (أو: خاص آخور) وخِلْعت (أو: أندرون ديش خزينه سي) وجيب همايون (أو: حرم همايون). فكانت خزانة الاسطبل الخاص (خاص آخور) تضم أطقم الخيول الثمينة وغير

<sup>(1) -</sup> يقول (التوقيعي عبد الرحمن باشا) في قانوننامته وهو يتحدث عن اجتماعات الديوان الهمايوني (10-1/3,509) (MTM, الاكبير أمناء خزانة الخارج كان قبل الاجتماع يقوم بفك الشمع عن خاتم الخزانة ثم يسلمه للصدر الأعظم، أما بعد انفضاض الاجتماع فكان يقوم كبير الجاويشية بأخذ الخاتم الهمايوني من الصدر الأعظم ثم يختم به كيس الروزنامة ودفترخانة المالية والخزانة والدفترخانة. وهذا يعني أن خزانة الخارج كانت في أواخر القرن السابع عشر توجد الى جوار الديوان الهمايوني.

<sup>(°) –</sup> يقول دوسون إن خزانة المالية كانت توجد في الساحة الأولى من سراي طوب قابى عند الدخول من الباب الهمايوني في المالية كانت توجد في الساحة الأولى من سراي طوب قابى عند الدخول من الباب الهمايوني في الجهة اليمنى، أنظر: Uzunçarşılı, Merkez ve Bahriye Teşkilatı, s. 362 وذلك نقلاً عن M. Belin, Türkiye İktisadî Tarihi Hakkında Tetkikler, (trc. M. Ziya وأنظر أيضاً de L'Empire Ottoman [Karamürsel]), İstanbul 1931. s. 46

كما جاء في دفتر الروزنامجه المؤرخ في ١٣٦٩هـ/ ١٧٢٦م عبارة تقول: "عندما يقتضي الأمر اخراج نقود من الخزانة المختومة في الباب الهمايوني..." وهي تدلنا على وجود خزانة عند الباب الهمايوني في المعراي. أرشيف رئاسة الوزراء العثماني، تصنيف كبه جي، رقم ٢٠٢٨، وأنظر ايضاً: Ahmet Tabakoğlu, Gerileme Dönemine Girerker

Osmanlı Maliyesi, İstanbul 1985, s. 42, dn. 27.

ذلك، وتضم خزانة الخلّع (خلِّعت خزينه سي) الخلع ومعاطف الفراء الغالية والمخلفات [التي يتركها الشخص بسبب الوفاة أو المصادرة]. وهاتان الخزانتان كانتا توجدان خارج "باب السعادة" الباب الثالث في سراي طوب قابي، أما الخزائين الأخرى فكانت تقع داخل الفناء الثالث. وباستثناء خزانة الجيب الهمايوني (جَيِّب همايون خزينه سي) كانت الخزائين الأخرى أقساما لحفظ المسكوكات وعيدان المسكوكات، وحفظ الحلي والمجوهرات الثمينة في حالة عدم كفاية "مهجع الخزينة" (خزينه قوغوشي). وكانوا عند الحاجة يستخرجون – بأمر من السلطان – النقود والمعادن الثمينة المحفوظة هناك ويستخدمونها. وفي حالة عدم كفاية النقود الموجودة هنا للحاجة كانوا يستخرجون الذهب والفضة منها لتحويلها إلى عملة، ويرسلونها عندئذ إلى الضربخانة. فعندما نفدت نقود الدولة نتيجة للحروب التي وقعت في النصف الثاني من القرن الثامن عشر قامت باذابة المعادن الثمينة في السراي وحولتها إلى نقود.

وخزانة الجيب الهمايوني هي الخزانة الخاصة بالسلطان، وتُجْمَع فيها الموارد التالية:

- ١- مبلغ ٥٠,٠٠٠ أقجه يقدمه الديوان الهمايوني كل شهر.
  - ٢- الموارد القادمة من الخواص السلطانية والمالكانات.
    - ٣- الفائض عن أوقاف الحرمين الشريفين.
- ٤- الحاصلات التي تجمعها طائفة البستانية في استانبول وأدرنه من حدائق الخاصة السلطانية.
  - ٥- الفائض عن الضربخانة.
  - ٦- الموارد الناتجة عن المخلفات والمصادرات.
    - ٧- إرسالية مصر
  - ٨- الضرائب القادمة من إمارتي الافلاق والبُغدان.

وكان لهذه الموارد أبواب متعددة للصرف؛ وأهمها الأموال والهدايا التي جرت العادة بارسالها كل عام مع موكب الصرة إلى مكة المكرمة والمدينة المنورة، وزكاة الفطر، والعطايا والصدقات والهبات التي يقدمها السلطان في مناسبات شتى، والنفقات الشهرية لدائرة الحريم السلطاني، والهدايا المقدمة لحكام الدول الأجنبية وغيرهم.

وكان السلطان عندما يسحب أموالاً من الخزانة يقدم ايصال استلام (تَسَلُم تذكره سي) مختوماً بالخاتم الهمايوني ذاكراً فيه مقدار العملة ونوع السّكة(٦).

وكان إذا انتهت احدى الحروب بالنصر، وضاقت خزانة الداخل بفائض أموال الغنائم استخدموا لذلك الخزانة الموجودة في (يدى قوله)(٧). كما جرت العادة أن تقوم خزانة الداخل باقراض خزانة الخارج، ولا سيما عند ازدياد النفقات في وقت الحرب، وهذا القرض يُصرف بكفالة الصدر الأعظم والباش دفتردار. وكان إذا حدث ووقعت الحرب قبل قيام السباهية بجمع محاصيل تيماراتهم قامت خزانة الداخل باقراضهم، شريطة تسديد تلك القروض بعد الحرب. ولما تدهور الوضع المالي ابتداءاً من القرن السابع عشر أسفر ذلك عن تأخر سداد القروض في وقتها، وهكذا دخلت خزانة الخارج ومن بعدها خزانة الداخل في أزمة مالية، حتى بلغت ذروتها في أواخر القرن الثامن عشر الميلادي.

#### ب عهد الخزائن المتعددة

عهد الانتقال وقيام الضريخانة بوظيفة الخزانة الاحتياطية: وقع في النصف الثاني من القرن الثامن عشر بعض التغييرات في هوية الضربخانة، أي دار سك العملة؛ إذ بدأت الدولة في استخدامها كخزانة احتياطية للخزانة العامرة ابتداءاً من عام ١٧٧٣ – ٧٤. وبسبب تدهور إدارة مقاطعات الحرمين الشريفين التي ينتفع بها أغوات دار السعادة أدرجتها الدولة ضمن نظام المالكانه الذي يعني حق الانتفاع على قيد الحياة، وابتداءاً من عام ١٧٥٧ – ٥٨ أعطيت صلاحية بعض الأمور كالبيع والالتزام للدفتردار، ثم بدأت بعد ذلك الضربخانة عام ١٧٦٦م في إدارتها. غير أن بدلات البيع التي تعرف باصطلاح (مُعَجَّله) فقط وليس كافة مداخيلها هي التي كانت

<sup>(</sup>٦) - هناك العديد من تلك التذاكر في دور الوثائق عندنا، أنظر مثلاً تذاكر مراد الرابع في: الأرشيف العثماني، تصنيف ابن الأمين، مالية رقم ٩٥٧.

<sup>(</sup>٧) - تشير بعض المصادر إلى أن هذه الخزانة أقيمت في عهد السلطان سليمان القانوني وعلى ايام الصدر الأعظم رستم باشا (دسخة (Belin, TİTHT, s. 52; Uzunçarşılı, Merkez, s. 363). غير أن كتاب (آصفنامه) الذي وضعه لطفي باشا (نسخة مكتبة جامعة استانبول التي نشرتها مباهات كوتوك اوغلى، ص ٩٢) يورد عبارة تقول:

<sup>&</sup>quot;عندما ترك عبدكم الفقير الوزارة جرى تخصيص قدر يكفيه لمدة عشرين عاماً من خزانة (يدى قُله) ومن الخزانة العامرة". وذلك دليل على أن خزانة (يدى قُله) كانت موجودة أيام كان لطفي باشا صدراً أعظم. بل إن الأمر الذي أصدره السلطان محمد الفاتح عقب فتح استانبول باقامة قلعة داخلية لخزانة الدولة في (يدى قله) يجعلنا نذهب إلى أن تلك الخزانة كانت موجودة منذ عهد الفاتح نفسه. انظر: Bekir Kütükoğlu, "Fâtih, Fetih ve İstanbul", Tarih Boyunca İstanbul عهد الفاتح نفسه. انظر: Seminen, 29 Mayıs - 1 Haziran 1988 - Bildiriler, İstanbul 1989, s. 8

تدخل خزانة الضربخانة، أما المبالغ المقرر تأديتها باسم (مال) كل عام فكانت تترك لخزانة الحرمين الشريفين لمواجهة المصاريف اللازمة للأوقاف.

وما عدا مقاطعات الحرمين الشريفين كانوا قد تركوا للضربخانة موارد مقاطعة السرسيم المسمكشخانه) وبعض مقاطعات الميري، وتركوا لها أيضا موارد الجفالك والتيمارات التي كانت تقوم هي بالسيطرة عليها وادارتها، وتركوا لها ضريبة "بدل المخلفات" (مخلفات بدلي) التي كانت تسدد في المصادرات عند ترك التركات للورثة. وكان من واردات تلك المؤسسة أيضا الحاصلات التي تأخذها من عمليات سك العملة.

خزانة الإيراد الجديد: وقع في عهد السلطان سليم الثالث تغيير في السياسة المالية للدولة؛ إذ شاءت تأسيس خزانة خاصة لمواجهة نفقات الحرب إلى جانب نفقات الجيش الحديث الذي أقيم آنذاك وعرف باسم "النظام الجديد". وفكروا في البداية أن تُترك إدارة ذلك العمل للضربخانة، شم لم يلبثوا أن صرفوا النظر عن ذلك، ورأوا من الأنسب إقامة خزانة جديدة تعرف باسم "الإيراد الجديد"، فأقيمت تلك الخزانة في ٢ مارس ١٧٩٣م، وتقررت مصادر إيرادها على النحو التالي:

- ١- تقوم "خزانة الايراد الجديد" بادارة بعض مقاطعات الميري التي تديرها الخزانة العامرة، وإدارة مقاطعات الحرمين الشريفين والتيمارات التي تديرها الضربخانة، وادارة شئون الالتزام الخاصة بكل ذلك.
- ٢- وكان قد تقرر لمقاطعات المالكانه التي تتجاوز فوائدها السنوية عشرة أكياس من النقد أن تحال إلى خزانة الايراد الجديد فور سقوط حق الانتفاع بها، غير أنهم رأوا أن تترك لها الفوائد فقط حتى لا تُحرم الخزائن الأخرى تماماً من مواردها فتضعف، وأن تنقل المبالغ المعروفة باسم (مُعَجَّله مال قلميه) إلى الخزائن التي كانت تتبعها من قبل.
- ٣- وتدخل الفوائد الخاصة بالسندات (أسهام) التي يتقرر سقوط حقها بين موارد خزانة الايراد
   الحديد.
  - ٤- يجري ربط تيمارات الجنود رماة القذائف (قُمْبَرَه جي) بتلك الخزانة.
- ٥- يُترك لهذه الخزانة الجديدة أيضا جمع بعض الرسوم، وعلى رأسها "رسم الزجر" بالاضافة إلى المقاطعات التي نقلت من الخزانة العامرة والضربخانة بقصد ضمان تأدية "مُعَجَّلاتها" في وقتها لتلك الخزائن.

غير أن خزانة الإيراد الجديد لم تعمر طويلاً؛ فقد جرى الغاؤها هي والأجهزة الجديدة الأخرى نتيجة للثورة التي شبت آنذاك، وخُلع فيها السلطان سليم الثالث عن العرش ثم قُتل.

غزاتة المؤن: كان تأسيس خزانة المؤن (ذخيره خزينه سي) في عهد السلطان سليم الثالث أيضا. وقد قامت الدولة أولاً بتأسيس "نظارة المؤن" (ذخيره نظارتي) في خريف عام ١٧٩٣م بغية توفير المؤن لاستانبول، وضمان تحقيق ذلك بطريقة اكثر تنظيماً. وفي تلك المرحلة جرى تخصيص صندوق تحت اسم "رأسمال المؤن" (ذخيره سرمايه سي) من الضربخانة لشراء المؤن، على أن تكون الحسابات وتشغيل النقود أمراً تتبولاه الخزانة العامرة، أي أنهم جاءوا بنوع من الرأسمال الدوار العسابات وتشغيل النقود أمراً تتبولاه الخزانة العامرة، أي أنهم جاءوا بنوع من الرأسمال الدوار العرار الدوار ١٩٠١م، وبعد عامين من ذلك وضعت اللائحة التنظيمية المؤرخة في عرفت بالاسم الذي أشرنا إليه. وهي خزانة تختلف عن الخزائن الأخرى في أنها لا تملك مصادر عرفت بالاسم الذي أشرنا إليه. وهي خزانة تختلف عن الخزائن الأخرى في أنها لا تملك مصادر معينة للدخل، أما من حيث أسلوب العمل فلا اختلاف فيه. وكانت تحتل مكاناً خاصاً داخل سراي طوب قابي (قابي آره سي)، ويقوم بحساباتها اليومية موظفان، أحدهما لأمانة السجل (سركي خليفه سي) والثاني لأمانة الخزانة (ورَرْنَه دار)، ويقومان كل مساء بتسليم أوامر الصرف (سركي خليفه سي) لناظر المؤن والباش دفتردار على أمر الصرف، ثم قيام الناظر بسحب اشارة لا بد من توقيع الصدر الأعظم والباش دفتردار على أمر الصرف، ثم قيام الناظر بسحب اشارة (صح) على ظهر الأمر.

وبعد مقتل السلطان سليم الثالث شاء البعض إلغاء هذا النظام التمويني الجديد مع إلغائهم للجيش الحديث الذي عُرف آنذاك باسم "النظام الجديد"، ومن ثم فكروا في إلغاء خزانة المؤن، غير أنها ظلت على حالها حتى بعد "عهد التنظيمات" وعقب إقامة "خزانة المالية".

خزانة الترسانة العامرة: كانت نفقات الترسانة قبل عام ١٧٩٣م تخرج من "الخزانة العامرة"، فلما أقيمت "خزانة الإيراد الجديد' أحيل إليها أمر تلك النفقات. غير أن زيادتها مع مرور الوقت اقتضت وجود جهاز خاص يمكنه الاضطلاع بحسابات الترسانة، ولأجل هذا نُقلت إليه ابتداءاً من أواخر عام ١٨٤٠م موارد بعض المقاطعات التابعة "لخزانة الايراد الجديد" وموارد الزعامات والتيمارات البحرية وفوائد السندات المحلولة [أي التي مات عنها أصحابها] وبدليات الغليونجية. أما في فبراير ١٨٠٥م وعقب إقامة "خزانة الترسانة" رسمياً فقد وُجهت إليها الزيادات التي أجريت على حاصلات بعض مقاطعات الأوقاف ورسوم ميزان الحرير التي زيدت هي الأخرى. وتقرر منذ ذلك أن تتولى الترسانة من تلك الموراد مواجهة رواتب العاملين فيها ومأكلهم ونفقات انشاء السفن واصلاحها وتجهيزها.

وتدلنا الأرقام الخاصة بميزانيات خزانة الترسانة أنها سجلت نمواً يبلغ خمسة أو ستة أمثالها خلال فترة ثلاثين عاماً، غير أن هذا النمو لا يعني أن حساباتها كانت تُسوّى بغير عجز دائما، فقد عاشت مرحلة استقرار حتى عام ١٨٢١م-١٢٣٧/٢١هـ، بل إن خزانة الترسانة أقرضت الخزانة العامرة نفسها. ثم لم تلبث بعد عام ١٨٢٢م أن اضطرت لطلب العون من الضربخانة، أما عقب اقامة "خزانة العساكر المنصورة" فقد تحولت إلى جهاز تابع لها.

خزانة المقاطعات أو خزائلة العساكر المنصورة: عقب إلغاء جيش الانكشارية في عهد السلطان محمود الثاني واقامة الجيش الجديد الذي عُرف باسم "العساكر المنصورة المحمدية" وتضاعف نفقات الجند عما سبق أضعافاً مضاعفة اقتضى الأمر أن تبحث الدولة عن مصادر جديدة للدخل، وكان أول ما حدث هو زيادة ضريبة الجزية بمقدار ٣٠٪، ثم خُصصت لهذا الأمر حاصلات بعض المقاطعات التي تديرها الضربخانة، وحاصلات العقارات الهمايونية التي تسيطر عليها "خزانة الجيب الهمايوني" وحاصلات الرسوم المعروفة باسم (قبو خُرْجي وباغچه بها)(^). وفي البداية وُجهت إدارة تلك الموارد إلى "خزانة المقاطعات" التي كانت تتبع "الخزانة العامرة"، ومن المحتمل أنها سميت بذلك الاسم لأنها كانت تُعنى بالمقاطعات. وفي فبراير ١٨٢٧م/ رجب ١٢٤٢هـ انفصلت حسابات خزانة المقاطعات عن الخزانة العامرة، وتحولت إلى جهاز مستقل. ونقل إليها -بالاضافة إلى الموارد الأخرى - رسوم القطن ورسوم الاغنام (اغنام ترتيبي)، ورسوم أخرى أعيد تنظيمها من جديد، مثل رسوم الاحتساب (احتساب رسمي) ورسم الميري (ميرى رسمى) ورسم الدمغة ورسم التخميس ورسم الوزن (قنطاريه) ورسم الصادرات (رَفْتيه) ورسم عُرف باسم (رُخْصَتَتِه) فرض على بعض البضائع التي كان تصديرها محظوراً حتى ذلك التاريخ. كما وضبعت الدولة يدها على بعض المواد، وعلى رأسها الأفيون، فيما عُرف بالانحصار او الاحتكار (يد واحد - تك أل) (وتركت لتلك الخزانة حاصلات المكسب الناتج عن الفارق بين أسعار الشراء والبيع لتلك المواد، وحاصلات إدارة فرز الأفيون (افيون مُمَيِّز لكي)(٩).

<sup>(</sup>٨) - "مصاريف الباب" (قابوخرجى) و "بدل الصرة" (بوغچه بَهَا)اصطلاحان كانا مستخدمين للمبالغ التي يرسلها المعينون الجدد في الايالات والسناجق أو من المبقى عليهم في وظائفهم إلى الصدر الأعظم وبعض كبار رجال الدولة.

<sup>(</sup>٩) - كانت ادارة فرز الأفيون (افيون مميزلكي) هي الموكلة بتحديد جودة الأفيون المقرر تصديره من ازمير، وتأخذ مقابلا لذلك مائة درهم افيون عن كل سلة منه. أنظر: (Nezâreti", TED, sy.13 (1987)", 502-503 (1987)", 502-503

وفي البداية كانت تدار الموارد والنفقات معاً، وبعد عام ١٨٢٩م تُركت ادارة الموارد لـ "نظارة المقاطعات"، أما النفقات فقد أقيمت لإدارتها "نظارة الانفاق" (مصارفات نظارتی). وفي عام ١٨٣٤م جری تغيير اسم "خزانة المقاطعات" وأصبح "خزانة العساكر المنصورة" (منصوره خزينه سی)، كما جری في نفس التاريخ إقامة خزانة أخری تتبع الأخيرة، عُرفت باسم "خزانة الرديف" كانت مهمتها تنظيم حسابات كتائب جنود الاحتياط التي شُكلت لتكون القوة الاحتياطية لقوات "العساكر المنصورة المحمدية"، كما فُرضت ضريبة جديدة عُرفت باسم "إعانة جهادية" (اعانهء جهاديه) لمواجهة النفقات من تلك الخزانة. غير أن عجزها عن مواجهة النفقات جعلهم فيما بعد يخصصون لها فائض التعريفات الجمركية وقسماً من رسوم الحرير التي زادوا مقدارها، والقسم المتبقي بعد خصم المصاريف المحلية من الموارد المعروفة باصطلاح "الخارج عن البدلات والثمرات المسجلة" (غير از بدلات وثمرات مقيده) في نظام الالتزام داخل بعض السناجق.

إدماج الخزانة العامرة مع الضربخانة: عقب اقامة خزانة العساكر المنصورة ونقل بعض الموارد إليها لمواجهة النفقات العسكرية فقدت الخزانة العامرة والضربخانة مكانتهما القديمة؛ فقد عجزت الخزانة العامرة في الحفاظ على وجودها دون الحصول على عون الضربخانة لها، ومع المغاء صفة "الميري" أي الصفة الرسمية عنها في ابريل – مايو ١٨٣٥م ثم فقدها بسبب ذلك لصفة الخزانة الأساسية في الدولة جرى دمجها مع الضربخانة في سبتمبر – اكتوبر ١٨٣٥م/ جمادي الآخرة ١٢٥١هـ. غير أن هذا الجهاز الجديد لم يعمر طويلاً؛ إذ أعيد تقسيمه إلى قسمين مرة ثانية عام ١٨٣٨م.

إدماج الخزانة العامرة مع خزانة العساكر المنصورة: عند تشكيل "نظارة المالية" في فبراير المدم جرى فصل الخزانة العامرة عن الضربخانة ودمجها مع خزانة العساكر المنصورة، وعلى الرغم من ذلك فقد ظلوا يمسكون حسابات الموارد والنفقات منفصلين عن بعضهما. وقبيل "التنظيمات الخيرية" جرى فصلهما من جديد تحت اسم "الخزانة العامرة" و "خزانة المقاطعات".

## ج)- الانتقال إلى الخزانة الواحدة: خزانة المالية

كان من جراء عدم الشروع دفعة واحدة وفي كل مكان في تطبيق النظم الجديدة التي جاءت بها "التنظيمات الخيرية" في مجال الشئون المالية أن ظهرت أجهزة تتبع نظامين مختلفين. فبدأت تدار الأجهزة العاملة بالنظام القديم من قبل "الخزائن العامرة". أما الأجهزة العاملة بالنظام الحديث فقد شرعت في إدارتها "خزانة المالية" التابعة لناظر الشئون المالية. وكان مما يدخلها واردات

"إدارات التحصيل" (محصلاق) التي اقيمت حديثاً، وحاصلات "جمرك الامتعة والتبغ" و "جمرك الاخشاب" في استانبول، وحاصلات رسوم الاحتساب ورسوم الزجر (زجريه)، وحاصلات رسوم المناجم والكرنتينة والتحميصخانة وغير ذلك.

واثناء القيام بهذا التنظيم الجديد رأوا أن موارد السلطان الخاصة عاجزة عن مواجهة نفقاته، فتقرر – مع بعض الاستثناءات – أن تتولى خزانة المالية ادارة أملاك السلطان وعائلته، وتدفع له مقابلاً لذلك راتباً من شهر مارس ١٨٤٠م/ محرم ١٢٥٦هـ. كما تقرر في شهر مايو من نفس العام ضم كافة الخزائن الأخرى إلى خزانة المالية، والجري على مبدأ الخزانة الواحدة والميزانية الواحدة.

ثانياً - الضرائب

١- الضرائب الشرعية

أ) - ضريبة العُشر: وهي من حيث اللغة جزء من عشرة أجزاء. والمعروف في الاسلام أن الأراضي المفتوحة عندما يجري توطين المسلمين فيها أو يقبل أهلها المحليون اعتباق الاسلام كانت تُعد "أراض عُشرية"، ومن ثم جرى تحصيل ضريبة العشر التي تراوحت بين عُشر إلى خمسة أعشار تجبى من المسلمين عن الأراضي الزراعية بحسب أسلوب الري فيها، طبيعياً أو صناعياً. غير أن تطبيق ضريبة العشر عند العثمانيين يختلف عن ذلك كثيراً.

فعند العثمانيين كانت ادارة المناطق المفتوحة تنتقل إلى الدولة، ولهذا كانت تتحول كل أراضيها تقريباً إلى ملكية الميري، ويصبح المزارعون مستأجرين دائمين لأراضي الدولة، ويقدمون لها كل عام قدراً من المحصول الذي تخرج به الأراضي، يُعرف باسم "العشر". وكافة الرعايا مسلمون وغير مسلمين مكلفون عند العثمانيين بالعشر. وتتراوح نسبة الضريبة بين عُشر إلى خمسة أعشار، وتنص قانوننامة كل سنجق على القدر المطلوب بحسب طبيعة المنطقة، كما اختلف قدر الضريبة من محصول إلى آخر، حتى ولو كان في منطقة واحدة. وهناك أماكن اختلفت فيها نسبة الضريبة التي يؤديها المسلم والمسيحي وإن كان من الأمور النادرة. كما كانوا يجمعون مع ضريبة العشر ضرائب أخرى تحت اسماء مختلفة في بعض المناطق، ولهذا زادت النسبة. أما في أراضي نظام "المالكانة" فقد أخذت ضريبة العشر شكلا آخر مختلفاً؛ ففي الوقت الذي كانوا يجمعونها في بعض الأماكن [قرامان وبعض الولايات الشرقية] على شكل حصة الذي الذي وحصة للمالكانة، جمعوها في بعض الأماكن الأخرى أيضا على شكل حصتين للمالكانة وحصة للديواني، وخاصة في ارزنجان التي كانت تدفع دائما حصة زائدة لل (ديواني) بواقع ثلاثة

أعشار، أي حصتين للمالكانة وحصة للديواني، كما أن حلب من الأماكن التي كانت تدفع خمسة أعشار، ثلاث للمالكانة وحصة للديواني، وفي ماردين أربع للمالكانة وحصة للديواني، غير أن هذا التباين في النسبة لم يكن ناجماً عن عشوائية في التطبيق، بل راعت الدولة في المناطق المختلفة القوانين التي كان معمولاً بها قبل العثمانيين من ناحية، والظروف الاقتصادية التي كانت عليها تلك المناطق من ناحية أخرى. ومع إعلان "التنظيمات الخيرية" رأت الدولة الأخذ بمبدأ المساواة في الأماكن التي يطبق فيها هذا النظام، ومن ثم توحيد النسبة، وانطباق اسم الضريبة على مسماها (عُشر).

أما عن أسلوب جباية ضريبة العشر فالمعروف في الفترة التي عمل فيها نظام التيمار بشكل جيد أن أمر جمعها تُرك للسباهية مقابل الخدمات التي كانوا يقومون بها للدولة. غير أن تدهور الأوضاع الاقتصادية والشعور بالحاجة إلى موارد دخل جديدة جعلتهم يحولون التيمارات إلى (خواص)، ويدَعُون أمر جباية حاصلاتها للملتزمين، ولكن رغبة هؤلاء في الكسب الأكبر لأنفسهم استنفدت قدرة الفلاح المادية، مما دفع الدولة للتفكير في انقاذه من أيديهم، فأحالت أمر تحصيل هذه الضريبة إلى موظفين رسميين، عُرف الواحد منهم باسم (محصل)، ومع ذلك فان تباطؤ هؤلاء ايضا في نقل المحاصيل إلى الأسواق سبّب للخزانة أضراراً فادحة، وعلى الرغم من قيام الدولة بتجربة إعادة نظام الالتزام ونظام الأمانة، أحدهما في أعقاب الآخر، إلا أنها لم تحصل على النتيجة المرجوة من كليهما. وبعد إعلان الجمهورية التركية جرى إلغاء ضريبة الأعشار بقانون صدر عام ١٩٢٥م.

وتحمل ضريبة العشر أسماء مختلفة تبعاً لنوع المحصول الذي تجبى عنه؛ فهناك ضريبة (رسم باغ)أي ضريبة الكروم التي تجبى عن محصول العنب بعد جمعه، وهناك ضريبة (رسم شرا) أي ضريبة حطب الايقاد التي تجبى عن محصول العسل الاسود المصنوع من العنب (بَكْمَز). ومع اختلاف النسبة من مكان لآخر فان رسم الحطب – في الأماكن التي يكون فيها رسم الكروم بنسبة العشر – يكون بنسبة ١/١ نظراً لاستخدام الحطب عند صناعة الد (بكمز). والرسم الذي يؤدى عن حدائق الفاكهة عندما تنضج محاصيلها ولا تقل نسبته عن العشر يعرف باسم (رسم باغچه) أو (رسم فواكه)، بينما يُعرف الرسم الذي يؤدى عن حقول الشمام والبطيخ وغير هما باسم (رسم بوستان). وهذه الرسوم لا تؤدي إلا إذا كانت تلك المحاصيل بقصد الربح والتجارة؛ فهي لا تخضع للضريبة عندما تكون بالقدر الذي لا يزيد عن حاجة أهل البيت. كما كانت تحصل الدولة على ضريبة العشر عن محصول القطن (رسم پنبه)، وعن الحرير (رسم

حرير)، وعن الكلأ والعشب (رسم كياه - رسم چاير)، وعن صيد الاسماك (رسم آغ)، وعن عسل النحل (رسم قووان - رسم كوّاره). وهذا الرسم الأخير كان يؤدى للسباهي صاحب الأرض التي توجد فيها خلايا النحل بنسبة العشر في الغالب بعد استقطاع نفقات النحل في فصل الشتاء.

- ب) الخراج: وهو من حيث اللغة "المال المأخوذ عن حاصلات مكان أو عن جهد العبيد والصبية الذين يجري تشغيلهم كعمال"، ومع ذلك فقد استخدم هذا الاصطلاح على الضريبة التي تجبى عن الأشخاص، وذلك بسبب ملكية الأرض مع مرور الزمن. والخراج في تعريف آخر، ضريبة تجبى عن "الأراضي الخراجية"، أي الأراضي التي فتحها المسلمون ثم تُركت لأهاليها المحليين. وتعرف ضريبة الخراج التي تجبى من الأشخاص باسم الجزية. وينقسم خراج الأراضي إلى قسمين:
- أحدهما "الخراج المقسّم"، وهو بحسب خصوبة الأرض، ولا يؤدى إلا بجمع المحصول، ويتعدد بتعدد المحصولات السنوية.
- وثانيهما "الخراج الموظّف"، وهو لا يرتبط بالمحصول، بل هو ضريبة تجبى عن مساحة الأرض بحسب عدد الدونم أو الجريب [٦٠ ذراعاً مربعاً]. وفي القرن السادس عشر رأى أبو السعود افندي أن العُشر يقابل الخراج المُقَسّم، ورسم المزرعة (چفت رسمى) يقابل المُؤظّف.
- ج) الجزية: وهي ضريبة الرأس التي يؤديها أهل الذمة في حالة بقائهم على أديانهم وعدم مشاركتهم في الحروب وتعهد الدولة بحمايتهم. ولكي يصبح الشخص مكلفا بدفع الجزية كانت هناك بعض الشروط، كأن يكون الشخص ذكراً بالغاً صحيح البدن قادراً على العمل. ويُعفى من ذلك النساء والأطفال والمرضى والمعوقون والشيوخ غير القادرين على العمل والرهبان الذين يعيشون على الهبات وحدها [ما عدا الذين يعيشون داخل الأديرة الكبيرة]، والعبيد والمتسولون. وهي في نفس الوقت تؤخذ من أصحاب الثروات القادرين على تأديتها رغم عدم اشتغالهم. أي أن الجزية ضريبة رأس تؤدى عن الذكور الأصحاء الذين تتراوح أعمارهم بين ١٤-٥٧ عاماً.

وكانت تؤدى على ثلاثة مستويات، تبعاً للحالة المالية للمُكلّ فين؛ فهي عن الثري بمقدار ٤٨ در هماً فضياً (اعلا) لقاء [اعفائه من] الذهاب راكباً إلى الحرب مع شخص آخر يتكفل بتجهيزه، وبمقدار ٢٤ در هماً فضياً (أوسط) من متوسط الحال لقاء [اعفائه من] الاشتراك في الحرب راكباً وبمفرده، وبمقدار ١٢ در هماً فضياً (ادنى) من الفقير لقاء [اعفائه من] الاشتراك في الحرب

مترجلاً. وكانت فئة متوسطي الحال هي التي تمثل العدد الأكبر؛ إذ يتراوح مقدارها بين ٢٠- ٨٪ من مجموع الفئات الثلاث. اما الفئتان الأعلى والأدنى فكانتا تمثلان نسبة ٢٠- ٢٠٪ تقريباً. وكان يعنى بضريبة الجزية قلم يقال له "قلم حسابات الجزية" (جزيه محاسبه سي قلمي)، فيقوم في شهر المحرم من كل عام باعداد صرر الجزية وتسليمها للقائمين على عملية الجباية، شم إرسالهم الأماكن المطلوبة. وكانت تجري عملية الجباية في أول الأمر على أيدي موظفي الدولة، شم شرعوا ابتداءاً من عهد السلطان محمد الفاتح [أو سليمان القانوني] في تطبيق نظام "الالتزام" مع بعض الاستثناءات القليلة. فلما ظهرت محاذير من جمعها بنظام الالتزام ذي الأجل القصير انتقلوا إلى تطبيق نظام "المالكانة" في عهد السلطان مصطفى الثاني، ومع ذلك فلم يُعمِّر هذا النظام طويلاً؛ إذ عادوا مرة ثانية إلى النظام القديم الذي كان في عهد السلطان احمد الثالث. أما في عهد السلطان محمود الثاني فقد قامت الدولة -فيما قامت- باجراء بعض الاصلاحات على أسلوب جباية تلك الضريبة.

ومع صدور "التنظيمات الخيرية" وقبول مبدأ المساواة بين كافة رعايا الدولة صدرت إرادة سلطانية في ١٠ مايو ١٨٥٥م قضت بفرض الجندية على غير المسلمين، كما هو الحال مع المسلمين، ومن ثم ألغيت ضريبة الجزية، غير أن فرض الجندية أدى إلى ظهور علامات التذمر بين الرعايا غير المسلمين، واضطرت الدولة بعد مدة قصيرة إلى فرض (بدل) نقدي يؤدى بدلاً من ذلك. أما في عام ١٩٠٩م فقد ألغي البدل وعادت الجندية من جديد خدمة إجبارية على جميع الرعايا.

٧ - رسوم الرعية/ أو الضرائب التي تؤدى للسباهي

أ)- ضرائب على الرعايا المسلمين

رسم المزرعة (چفت رسمي): وهو ضريبة كانت تؤدى عن كل دار أو عائلة (خانه) والأرض التي تقوم بفلاحتها. ولأنها تؤدى مرتبطة بالأرض فقد اعتبرها ابو السعود افندي من "الخراج المُوظَف"(١٠). وساد هذا الرأي بعد ذلك أيضا، حتى أنه دخل القانوننامات نفسها(١١). وجباية ضريبة من المزارعين ليست على الأرض مثل ضريبتي (رسَمْ مُجَرّد) و (رسَمْ قَراً)

<sup>(</sup>١٠) - يرى البروفسور برقان في ذلك محاولة للتوفيق بين النظام القائم مع أحكام الشريعة، للمزيد من التفاصيل أنظر: (Kanunlar, s. XLl).

<sup>(</sup>۱۱) - قانون اوسكوب وسلانيك، أنظر: (Barkan, Kanunlar, s. 299)

اللتين تكملان رسم المزرعة إنما يؤكد الرأي بان هذا الرسم لم يكن مرتبطا بالأرض فحسب، بل كان في الوقت نفسه ضريبة تجبى من رب الدار (١٢).

وتنص قانوننامة السلطان محمد الفاتح على أن الفلاح مكلف بخدمة السباهي بدنياً قدر ثلاثة أيام في العام (= ٣ أقجات)، وتأدية رسم يُعرف باسم "رسم المنجل" (أوراق رسمى) (قدر عربة عشب = ٧ اقجات)، ورسم يُعرف باسم "رسم النورج" (دوگن رسمى) (نصف عربة تبن = ٧ اقجات)، ورسم باسم "رسم العربة" (قَعْنى رسمى) (قدر عربة حطب = ٣ اقجات)، ورسم باسم "رسم النير" (بويندروق رسمى) (أن يعمل بعربته = اقجتان)، أي أن المجموع ٢٢ اقجه. وهذا المقدار هو نفسه رسم المزرعة الذي كان يجبى حتى أو اسط القرن الخامس عشر. ويختلف مقدار أرض المزرعة (چفتلک) تبعاً لدرحة خصوبتها والمنطقة التي تقع فيها؛ فهي في كثير من الأماكن تبلغ ٤٠ خطوة أو ٧٥ ذراعاً مربعاً [بذراع الترزي الذي يبلغ ٢٥سم]، أو بتعبير الفلاحين انفسهم، بقدر ما يحرثه زوج من الثيران في اليوم. ويكون الفلاح مكلفاً بتأدية رسم المزرعة بعد اجراء عملية التحرير، أي التسجيل الرسمي للعقارات. وكانت تتم التأدية لهذا الرسم عقب موسم الحصاد، ثم تغير موعدها في أو اخر القرن الخامس عشر ليصبح أول شهر مارس من كل عام.

وقد حرص العثمانيون على عدم تفتيت الرقعة الزراعية؛ فلم يسمحوا بتقسيم أرض المزرعة لأكثر من نصفين. وعندما يكون أبناء صاحب المزرعة أكثر من اثنين فليس لهم إلا أن يفلحوا الأرض مشتركين، ويؤدوا الرسم عنها مشتركين.

أما الأراضي التي تترك خالية بعد تعطيل الفلاح لها فكان من حق السباهي أن يعطيها لغيره حتى يفلحها.

رسم تعطيل المزرعة (چفت بُوزَان رسمي): كان القانون يبيح للسباهي أن يقبض على الفلاح الذي ترك أرضه ورحل عنها إلى مكان آخر أو احترف حرفة أخرى ثم يعيده إليها. وكان القصد من ذلك هو استمرار فلاحة الأرض، والحيلولة بالتالي دون تناقص الدخل المخصص للسباهي من الأرض. غير أن القبض على فلاح عَطّل أرضاً بعد عشر سنوات، واجباره على العودة إليها كان أمراً يصعب تحقيقه، ولهذا فُرضَت عليه هذه الضريبة التي يحددها مقدار الأرض التي عطلها، وهي تعرف باسم (چفت بوزان رسمي)، أو باسم (لوندثلك آقچه سي) أي

H. İnalcık, "Raiyyet", Belleten, XXIII/92 (1959), 583 : انظر - (۱۲)

نقود البحارة، إذا ترك الفلاح أرضه والتحق للعمل في خدمة البحرية. أما في حالة اللجوء إلى أرض سباهي آخر فكان على الفلاح أن يؤدي للسباهي القديم نفس ضريبة العشر التي يؤديها للسباهي الجديد. غير أن السادات، وابناء السباهية، والزياتين، وعشائر اليوروك [الرحل]، وأصحاب المراسيم، والعاجزين عن فلاحة الأرض، والذين اشتغلوا بالحرف الأخرى وسكنوا المدن كانوا معافين من تأدية هذا الرسم رغم قدرتهم على تعطيل مزارعهم متى شاءوا.

رسوم الد (بَنَّاك - مُجَرَد قَرَا): البَنَاك هو الابن المتزوج للفلاح صاحب المزرعة، فاذا كان معدماً من الأرض تماما أطلقوا عليه اسم (جابا بنّاك)، واذا كان يتصرف على أرض تقل عن نصف مزرعة عُرف باسم (اكينلى بنّاك). وكان الغالب أن يؤدي الأول رسماً قدره ٩ أقجات، بينما يؤدي الثاني ١٢ اقجه. أما إذا كان رسم الدونم (دونم رسمى) للأرض التي يتصرف عليها البناك يتجاوز مبلغ الاثنتي عشر اقجه فعليه أن يسدد رسم الدونم بدلاً من رسم البناك.

والمُجرد هو الابن الأعزب للفلاح صاحب المزرعة، ولم تكن عليه رسوم قط في بعض المناطق خلال القرن الخامس عشر، ويؤدي ٣ أقجات في مناطق أخرى. أما في القرن السادس عشر فقد بدأت الدولة في تحصيل رسم عنه قدره ٦ أقجات. وعندما يتزوج المجرد يصبح في وضع البناك، ويعود إلى وضع المجرد في حالة الطلاق. كما يُعد من اعتنق الاسلام واحداً من فئة البناك، لأنه خرج عن فئة غير المسلمين.

أما اصطلاح (قراً) فقد أطلق على معان مختلفة مع اختلاف الزمان والمكان، واستخدموه في القانوننامات علماً على البناك، وفي بعضها الآخر علماً على المجرد.

رسم الأرض أو / رسم الدُّونُم (رَسَمْ زَمَيِن / رسم دُونُم): كان الجاري في حالة فلاحة الأرض التي لا يجري التصرف عليها بالطابو من قبل فلاحين معدمين من الأرض أو فلاحين يريدون زراعة أرض اكثر مما في أيديهم، أو فلاحين ليسوا مسجلين في الأصل على قائمة السباهي صاحب ذلك التيمار (خارج رعيت) أن يجري تحصيل رسم منهم يعرف باسم (دُونُم رسمى - رسم زمين)، وهو بمقدار اقجتين إلى خمس أقجات عن كل دونم تبعاً لدرجة خصوبة الأرض.

رسم الدُّخَان/أو (دُوخَان رسمي - توتون رسمي: وهو رسم كان يجري تحصيله ممن يفدون على تيمار السباهي من الخارج لقضاء فصل الشتاء، فيؤدون رسم ٦ اقجات باسم رسم الدخان في مقابل "اشعالهم لمداخنهم". أما إذا امتدت اقامتهم وتجاوزت ثلاث سنوات فكان على السباهي أن يشرع في تحصيل رسم البَنّاك منهم.

### ب) - ضرائب على الرعايا غير المسلمين

ضريبة الرأس (رَسُمْ إسپنچَه): ضريبة من الضرائب العرفية يؤديها الفلاحون من غير المسلمين، وهي ضريبة على الرأس، وضريبة تقابل ضريبة رسم المزرعة (چفت رسمى) في الوقت نفسه. غير أنها كانت تجبى بمقدار واحد من كافة الذين بلغوا السن اللازمة لآداء الضرائب، ودون النظر إلى مساحة الأرض التي يتصرف عليها غير المسلمين المكافين، أو إلى عدد الحيوانات التي يملكونها. وكان رسم الاسبنجة في القرن السادس عشر يبلغ ٢٥ اقجة، ثم ارتفع بعد ذلك. وقد جرى تطبيقه أولاً في أراضي الروملي التي فُتِحتَ في القرن الخامس عشر، وفي جزء من أراضي المجر وفي الأناضول، أما في الأماكن الأخرى فكانوا يجمعون من الفلاحين غير المسلمين رسم مزرعة كما هو الحال مع المسلمين. وفي حالة انتقال أراضي الاسبنجة إلى أيدي مسلمين كان يستمر تحصيل نفس الضريبة، وإذا دخل المكلف بتأدية الاسبنجة دين الاسلام تحوّل إلى وضع البناك.

رسم الأرملة: وهو ضريبة تعرف باسم (بِيوَه رسمى) تُجبى من الأرملة غير المسلمة بواقع آ اقجات.

## ج) - الرسوم والضرائب الأخرى

كانت هناك أنواع أخرى من الضرائب، يجري تحصيلها من الفلاحين عن الأشياء التي يملكونها أو يقومون بانتاجها.

رسم الطواحين (رسم آسياب): وهي ضريبة كانت تجبيها الدولة عن الطواحين المائية والهوائية ومعاصر الزيت، وكانت تأخذها في بعض الأماكن دون النظر إلى قدرة التشغيل السنوية في الطاحونة أو المعصرة، بينما تقوم بتقريرها في بعض الأماكن الأخرى مع مراعاة دورات التشغيل السنوية، ثلاثة أشهر أو ستة أشهر أو عاماً كاملاً.

رسم العروس (رَسْم عَرُوس): ضريبة كان يحصل عليها السباهي بقدر معين من العريس الذي يتزوج باحدى بنات الفلاحين في تيماره، وتعرف باسماء (رسم عروس/ عروسانه/ گردك). ويتحدد مقدارها تبعاً لحالة العروس إن كانت بكراً أو أرملة أو مسلمة أو غير مسلمة أو حرة أو جارية. أما تزاوج العبيد بالجواري فلم يكن يخضع لأي من الضرائب. وفي حالة زواج بنات الموظفين من أمثال الزعيم والسباهي وجنود القلاع كان الصوباشي هو الذي يحصل على تلك الضريبة، أما في حالة زواج بنات الصوباشي نفسه فكان أمير السنجق هو الذي يحصل عليها.

وقد ألغيت تلك الضريبة في القرن التاسع عشر، وشرعت الدولة في ربط أمر الـزواج بـالحصول على إذن (إذن نامه) من القضاة.

رسم الأغنام (رسم اغنام): ضريبة تجبى من الفلاحين المتوطنين، ومن البدو الرحل الذين يعملون بتربية الحيوان، سواء كانوا مسلمين أو غير مسلمين. وهي بمعدل اقجه واحدة عن كل رأسين من الأغنام أو الماعز تحت اسم (رسم اغنام) أو (رسم آغيل). وكانت تجري عملية حصر الأعداد في النوروز كل عام.

رسم الحيوانات الضالة والفارة (ياوَه وقاچقُون رسمى): كانت العادة عندما يقبض أحد على حيوان ضال أن يخبر القاضي بذلك، ويظل يرعاه حتى يظهر صاحبه، فيسترد منه ما أنفق عليه. وكانت نقع تلك الأمور بكثرة في الأماكن المعروفة بتربية الحيوان باعداد كبيرة. وفي البداية كانت تجبى الضريبة عن تلك الحيوانات تحت اسماء مختلفة، ثم دخلت بعد ذلك تحت اسم "الحاصلات المتفرقة". أما الحيوانات الضالة التي لا يظهر أصحابها فكانت تذهب حاصلات بيعها إلى خزانة الدولة.

## ٣- ضرائب "المعوارض" (عَوَارِضْ ويركيلرى)

وهي نوع من الضرائب التي كانت تفرض في حالات الطوارئ والظروف "العارضة" بقرار من الديوان الهمايوني وأمر من السلطان، وتعرف باسم "العوارض الديوانية". وهي أيضا من نوع الضرائب العُرفية، كانت تُجمع في البداية لمواجهة احتياجات الدولة في حالات الحرب فقط، ثم لم تلبث الدولة أن أخذت تجمعها لأجل توزيع العُلوفات وغير ذلك حتى تخفف العبء عن الخزانة، وترفع عنها الضيق الذي هي فيه.

### أ) - أسلوب توزيع الضرائب العارضة وأنواعها

على الرغم من أن الأساس في ضرائب العوارض هو الـ (خَانَـه)، أي العائلة أو الدار أو الوحدة الأسرية فان خانـة العوارض تختلف من حيث الدلالة عن الخانـة الحقيقية. وتدلنا القيود المسجلة في دفاتر التحرير الخاصة بأوائل القرن السادس عشر على أن خانـة حقيقية كانت تساوي خانة عوارض، ولكن مع مرور الزمـن وتبعاً لطبيعة المكان وحاجـة الدولـة تجاوز عدد الخانـات الحقيقية عدد خانات العوارض (٣، ٥، ٧، ١٠، ١٥ خانة حقيقية = خانة عوارض واحدة). ولأجل حصر خانات العوارض كانت تجري عمليات تحرير خاصة؛ فبعد أن يتم تسجيل كافـة السكان في المكان المقرر جعله للعوارض يُسقط منهم المعافون شم يجري حسـاب عدد خانـات العوارض من الباقين. وهؤلاء قد يكونون – بدلاً من الخانة الكاملة – نصف خانة أحيانا أو ربع أو ثلث خانة. أما

المعافون من العوارض فهم حراس الممرات والمضايق (دَرْبَنْدجي) وصناع الجسور (كُوپريجي)، وغير هم ممن يؤدون للدولة بعض الخدمات، كمستخرجي الملح وزراع الأرز. كما كانت الأماكن التي تتعرض للحرب أو للكوارث الطبيعية معفاة هي الأخرى بشكل مؤقت من تأدية ضريبة العوارض.

ولم تقتصر ضريبة العوارض على الشكل النقدي، بل كانت تجمع في شكل عيني، أو في شكل خدمة بدنية تؤدى للدولة.

### ب) - ضرائب العوارض بحسب أشكال جبايتها

عوارض عينية: ويأتي في مقدمتها ما يحتاجه الجيش من مؤن، وتُعرف باسم "النُول" التي هي الدقيق اللازم للجنود والشعير اللازم للدواب، وهي ضريبة حقيقية تجبى بلا مقابل. ويقوم على جمعها قضاة المنطقة، ثم يقومون بتسلمها للموظف المختص بذلك الأمر هناك، ويُعرف باسم "أمين النزل" (نزل أميني). كما كان يحدث أيضا في الأماكن التي تبعد عن مكان مرور الجيش أن تجبى تلك الضريبة كه (بدل). ولأن ضريبة النزل ضريبة بالمعنى الحقيقي فقد تعفى منها أيضا الفئات المعفاة في الأصل من الضرائب.

أما اصطلاح (سُورْسَات) الذي يعني مهمة نقل المؤن اللازمة للجيش إلى مكان ما، فلم يكن ضريبة بالمعنى الحقيقي، لأن أثمانها دُفعت حتى ولو كان بالسعر الرسمي، بل كانت فقط تكليفاً يُلزم القضاة بجمع الدقيق والخبز والشعير والضأن والسمن والعسل وغير ذلك من المواد الغذائية، ثم الاحتفاظ بها في "منازل" معينة "ينزل" عليها الجيش.

وكانوا يطلقون على المؤن التي تشتريها الدولة شراءاً أثناء الاستعداد للمعارك الحربية بقصد تخزينها في المخازن في الماكن المركزية أو بقصد توفير احتياجات الجيش منها عند ذهابه للحرب أو عودته منها اسم "الذخيرة المشتراة" (اشترا ذخيره سي). وتكون عملية الشراء بسعر السوق الذي يطلقون عليه (نَرْخِ رُوزي/ أو/ نَرْخِ جَارى)، أو أن تجري كذلك بالسعر الميري أي الرسمي كنوع من التكليف.

كما كانت العادة عند سفر أحد الولاة، أو عند وصول أحد السفراء غير العادبين أن يكلف أهالي المنطقة التي يمر منها هؤلاء بتوفير وسائل الاعاشة والبيتوتة لقوافلهم في مقابل "العوارض" المقررة على هؤلاء الأهالي. إلا أنه عند تكرار مثل هذه الأمور في عام واحد وتجاوزهم لطاقة الأهالي كانت الدولة -بناءاً على طلبهم- تنقل هذا التكليف إلى قضاء آخر قريب. والواقع أن الدولة

وهي تفرض على الأهالي هذا النوع من الضرائب كانت تراعي دائماً قدرتهم على تأديتها، وكانت إذا وقع خطأ رغم ذلك تقوم في الحال بتصميحه(١٣).

ضرائب الخدمة البدنية: كانت مهمة التجديف في سفن الأسطول العثماني مقصورة على الأسرى بوجه عام، وعلى المحكوم عليهم بالأشغال الشاقة، ومع ذلك فان الدولة عند عدم كفاية هؤلاء في المعارك البحرية كانت تلجأ إلى جمع عمال التجديف من المناطق الساحلية. وهؤلاء العمال كانوا يقومون بالخدمة البدنية في الاسطول، ويحصلون أثناء ذلك على النقود التي تلبي احتياجاتهم مما توفره الدولة لهم من أهالي المنطقة.

الضرائب النقدية: كان من أشكال ضرائب العوارض أن تُجبى أيضا نقداً تحت اسم (عوارض اقچه سي/ أو/ عوارض بدلي). وكانت الدولة - لكي تحول دون إقدام الولاة على جمع نفقاتهم التي يعجزون عن مواجهتها من خواصتهم بطرق غير مشروعة وتحت أسماء مختلفة - أن قبلت رسمياً في عام ١١٣٠/م/١١٩هـ أن يقوم هؤلاء بجباية ضريبة للمعونة العسكرية تُعرف باسم (إمداديه، سفريه) تُخصت لمواجهة نفقاتهم العسكرية. أما في حالة جباية الضريبة نفسها في زمن السلم فهي تعرف عندئذ باسم (إمداديه، حَضريه). أما الضرائب التي جبيت تحت اسم (جهاديه/ أو/ إعانه، جهاديه) فلم تكن لمواجهة نفقات الحرب وحدها، بل كانت أيضا لأجل توفير بعض الاحتياجات الخاصة بالجنود(١٤). أضف إلى ذلك أن قسماً من ضرائب العوارض كان قد تحول منذ القرن السابع عشر إلى ضرائب دائمة لتغطية عجز الميزانية. كذلك للحيلولة دون سحق الأهالي الفقراء تحت وطأة تلك الضرائب أقيمت مع مرور الوقت "أوقاف العوارض" للحصول على نلك الضرائب من أثرياء المنطقة.

- ٤ الضرائب العُرفية بعد عهد التنظيمات
- أ) الضريبة الجماعية (عن جماعتن ويركي)

كانت الدولة العثمانية مع إعلان التنظيمات الخيرية عام ١٨٣٩م قد قبلت بمبدأ المساواة بين رعاياها من الناحية الاجتماعية والقانونية والمالية، ومن ثم ألغيت بعض التكاليف المقررة على الأهالي، مثل عملية توفير الأخشاب وملح البارود والجوت وغير ذلك من المواد التي كانوا

M. S. Kütükoğlu, "XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Fevkalâde Elçilerin Ağırlanması", - أنظر: " (۱۳) - Türk Kültürü Araştırmaları, XVII/1-2, Ankara 1989, s. 199-201.

الرديف. لمزيد الثاني جمع اعانة باسم "الاعانة الجهادية" لمواجهة احتياجات عساكر الرديف. لمزيد M. S. Kütükoğlu, "Redif Askeri Giderlerini Karşılamak Üzere Alınan Bir Vergi: من المعلومات أنظر: İâne-i Cihâdiyye" Birinci Askeri Tarih Semineri, Bildiriler II, Ankara 1983, s. 145-166

يقدمونها للدولة حتى ذلك التاريخ كنوع من البدل لحق الانتفاع بالمكان (اُوجَاقْلِق)، وتكاليف حراسة الممرات والمضايق (دَرْبَنْدْجِيلك) واقامة الجسور (كُوپروجيلك) وغير ذلك من الخدمات، ثم فرضت ضريبة موحدة بدلاً من كل ذلك. ولأجل هذا اقتضى الأمر أيضا معرفة الأهالي؛ فشرعت الدولة تحت إشراف المُحَصِّلين في حصر كافة ما يتمتع به الناس من أموال وعقارات ودواب، ثم أقرت تطبيق الضريبة ابتداءاً من عام ١٨٤٠م، وراعت فيها مقدار الضرائب العُرفية التي كان الأهالي يؤدونها قبل ذلك، ولكنها خفضت قيمتها لسهولة التحصيل، ثم حددتها حتى تبين المقدار المقرر على القرية أو الحي. وكان يتولى جمعها عُمد القرى وأئمتها ورؤساؤها الروحانيون بالقدر الذي يوافق القدرة المالية لكل شخص. وتقرر في البداية أن تكون جبايتها على قسطين، أحدهما في [٢٣ ابريل/نيسان الرومي الذي يقابل ٦ مايو الميلادي] (رُوزِ جَنْسِر)، والثاني في [٢٦ نوفمبر/ تشرين أول الرومي الذي يقابل ٩ نوفمبر الميلادي] (رُوزِ قاسم)، وبعد ذلك رأت الدولة أن يؤديها المكلف في الموعد الذي يناسبه، حتى تقرر في النهاية أن تكون التأدية على عشرة أقساط.

ولكي تتمكن الدولة من سد عجز الخزانة الناشئ عن إلغاء بعض الضرائب والرسوم التي كانت مقررة قبل عهد التنظيمات فقد أقرت بعض الزيادات على مقدار الضريبة الموحدة، حتى تواجه أولاً نفقات جهاز الحجر الصحي (قرانتينه) الذي أقيم حديثا عام ١٨٤٥-١٨٤٦، وتسد العجز الناشئ عن ضريبة الـ (إسپنچه) التي ألغيت عام ١٨٤٨-٤٩، وتتلافى فاقد الموارد الذي خَلَفته شروط "معاهدة قانليجه التجارية ١٨٦١" في الجمارك(١٥).

## ب) - الفصل بين ضرائب: الأملاك، والأراضي، والتمتع

قامت الدولة عقب صدور "فرمان الإصلاحات ١٨٥٦" بتحقيق سلسلة من الإصلاحات، ورأت أثناء ذلك أن النظام الضريبي في حاجة هو الآخر إلى إجراء تنظيم جديد، فألغت الضريبة الموحدة التي ظل تطبيقها سارياً حتى عام ١٢٧٥ (١٨٥٨-٥٩)، وقررت جباية ضرائب الأملاك والأراضي والتمتع منفصلة عن بعضها، ثم شرعت في تطبيق ذلك بأن جعلت ولاية بورصة في منطقة الأناضول وولاية يانيه في منطقة الروملي هما بداية التطبيق، بينما شرعت في عمليات التعداد السكاني للمناطق الأخرى. ووضعت ضرائب إجبارية على كافة المباني، بحيث تكون الضريبة على ما يدر دخلاً بمعدل ٢٠٠٤، وعما لا يدر دخلاً بمعدل ٢٠٠٤، وعن الأطيان بمعدل

<sup>(</sup>١٥) - للمزيد من المعلومات أنظر قسم التجارة الخارجية والجمارك.

3,٠%، وعن الدخل السنوي للحرفيين والتجار بمعدل ٣٪ كضريبة تمتع. أما الذين يعملون بالزراعة فقد استمروا في تأدية ضريبة العُشر ورسم الأغنام كما كان عليه الحال من قبل. غير أن الدولة أجرت بعض التغيير على هذه الضرائب من خلال لائحة تنظيمية (نظامنامه) صدرت عام ١٢٩٧ (١٨٨٠م)، وكان منها أن بدأت في تحصيل ضريبة عن الأراضي التي تسدد ضريبة العُشر، ومن قيمة أراضي البناء بمعدل ٤,٠٪، وعن الأراضي التي لا تسدد ضريبة العُشر بواقع ٨,٠٪، وعن المباني التي تقل قيمتها عن ٢٠,٠٠٠ قرش ويقيم فيها أصحابها بواقع ٤,٠٪، والأخرى التي تزيد قيمتها عن ٢٠,٠٠٠ قرش وتمارس التجارة والصنايع بداخلها بواقع ٨,٠٪. ثم لجأت الدولة في الأعوام التالية إلى زيادة هذه المعدلات لسد العجز في الميزانية، وأجرت بعض التعديلات الجديدة. وكانت البداية بسكان استانبول؛ إذ كانوا معافين من قديم من الضرائب هم التي يؤديها سكان المدن، فبدأوا في عهد السلطان عبد الحميد الثاني في تأدية الضرائب هم الأخرون.

### ثالثاً- موارد الدخل وإدارتها

كانت عملية جمع الموارد من كل ركن في أنحاء الدولة العثمانية وايصالها إلى خزانة المركز أولاً ثم اعادة توزيعها من هنا أيضا لمواجهة النفقات أمراً شاقاً الى أبعد الحدود مع ظروف ذلك العصر، بل كانت مستعصية أحياناً. ولعل هذا هو السبب الذي دفع الدولة لأن تترك جانباً من تلك الموارد لمواجهة الرواتب وتحيل الجانب الآخر منها للأشخاص ليتولوا جمعها.

### ١ - نظام الـ (تيمار)

إن الأساس في نظام التيمار هو أن تترك الدولة للفئات العسكرية التي تريد مكافأتها على الخدمات التي تتولى القيام بها حق قيامهم باسمهم ولحسابهم بجباية بعض حاصلات الضرائب بدلاً من حصولهم على رواتب شهرية. والرسوم التي يتولى السباهي جبايتها هي: رسم المزرعة (چفت رسمي) وتوابعه التي ذكرناها سابقا، ورسوم العُشر والدخان والطابو والكردك، ورسوم النيمارات الحرة (سَرْبَسْت تيمار) التي يتصرف عليها الأشخاص ذوو الرتب العليا، مثل رسم النيابة ورسم الجُرْم والجناية ورسم البادهوا. والذي يحدد نوع هذا الإقطاع هو قيمة حاصلاته [المسجلة في دفاتر التيمار]، فالذي يُدر دخلاً سنوياً يبلغ ٢٠,٠٠٠ اقجه يسمى (تيمار)، والذي يزيد دخله عن ذلك ولا يتجاوز ٢٠,٠٠٠ اقجه يسمى (زعامت)، أما الاقطاع الذي يزيد دخله عن ذلك ولا يتجاوز والذي يتصرف على هذه الاقطاعات كان مكلفاً مقابل الحصول على دخولها بالمشاركة بنفسه في الحرب مع اصطحاب عدد من الجنود يُعرف الواحد منهم باسم

(جَبَلُو)، وتجهيزهم تجهيزاً عسكرياً كاملاً، على أن يكون تجهيز الجندي الواحد مقابلا لمبلغ من دخل الاقطاع.

# ٢ - نظام اله (مُقَاطَعَه)

من معاني المقاطعة في اللغة الاتفاق على عمل بحجم معين، مقابل أجر معين، أما استخدامها كاصطلاح مالي عند العثمانيين فهي تعني المكان أو المؤسسة التي تجلب دخلاً نقدياً معيناً كل عام، مثل المناجم والجمارك والملاحات وفخاخ صيد الأسماك والضربخانات وغيرها، وتجري إدارتها في عدة أشكال، منها أن تدار المقاطعة بايدي عدد من الموظفين تقوم الدولة بتعيينهم برواتب شهرية، ويطلق على هذا الموظف اسم (أمين)، بينما يعرف هذا الشكل من الادارة باسم الد (أمانت)، وهو أسلوب كانت تلجأ إليه الدولة عندما لا تجد أحداً يتولى أمور المقاطعة بطريق الإلتزام، أو تعجز عن تحديد مقدار دخل المقاطعة قبل عرضها على الملتزمين. وفي الادارة بطريق الأمانة فان دخل المقاطعة هو المقدار المتبقي من حاصلاتها بعد خصم رواتب الموظفين والعمال والنفقات الأخرى، كمصاريف الوقود والتعمير والكراء وغير ذلك. وهذه الحاصلات كان يجري إرسالها إلى المركز، أو يجري تحويلها إلى مكان آخر يأمر المركز به.

أما إدارة المقاطعات عن طريق الالتزام فهو حق يشتريه القادر بالمزاد، ولمدة ثلاثة أعوام في الغالب، أي لمن يتعهد بسداد أعلى مبلغ. ويقوم الملتزم [أو العامل] الذي رسا عليه مزاد الإلتزام بسداد قدر من قيمة الالتزام مقدماً، ثم تقديم كفيل يكفله عن سداد القدر المتبقي. فاذا جمع الملتزم حاصلات المقاطعة وسدد للدولة ما التزم به كان الجزء المتبقي بعد ذلك هو مكسبه. أما من يعجز منهم عن سداد ما التزم به كانت الدولة تضع يدها على أمواله، فان لم تف الأموال بذلك وضع في السجن.

وعلى الرغم من أن مدة الالتزام كانت محددة بثلاث سنوات في الغالب إلا أن الملتزم عندما يرى نفسه رابحاً كان في إمكانه أن يحصل على المقاطعة باكثر من (تحويل)، أي لست سنوات أو تسع سنوات أو حتى لمدة ١٢ سنة. ومن ناحية أخرى، كانت الدولة قبل انتهاء مدة التحويل تفسخ عقد الالتزام إذا وجدت من يدفع أكثر لتلك المقاطعة، فتقوم بحساب المدة المنقضية من التحويل وتنزع المقاطعة من الملتزم الأول. كما كان من حق الملتزم الواحد أن يلتزم باكثر من مقاطعة في آن واحد، ويتلافي بذلك الخسارة التي يتعرض لها من إحدى المقاطعات بالمكسب

الذي يحصل عليه من مقاطعة أخرى، ويمكن كذلك لأكثر من شخص أن يتعهدوا بالتزام أحدى المقاطعات مشاركة فيما بينهم.

وكان تسديد أقساط الالتزام في النوروز [مارس] وفي أغسطس، غير أن عُلوفات الحاميات العسكرية في تلك المنطقة ورواتب أرباب الدعاء (دعاكو) وخدام أوقاف السلاطين أو أجور المهمات العسكرية والمؤن وأجور النقل كانت تسدد حسماً من هذه الأقساط.

وفي حالة تحويل المقاطعة التي تدار بالأمانة إلى إلتزام يأخذه الأمين نفسه فان الملتزم يستمر بهذه الصفة لأنه كان أميناً قبل ذلك لتلك المقاطعة، كما يُحسب الأجر الذي يحصل عليه من مردود الالتزام. ويطلق على هذا النوع من الإدارة اصطلاح (أمانت بَرْ وَجْهِ التزام) أي أمانة على سبيل الالتزام. والأمناء في هذا النظام يتحملون مسئوليات الملتزمين الآخرين لأنهم معدودون منهم(١٦).

### ٣- نظام اله (مالكاته)

كان من نتيجة الفشل في بعض الحروب التي طال أمدها في القرن السابع عشر أن اقتضى الأمر ايجاد مصادر جديدة للدخل يمكن بواسطتها مواجهة النفقات المطردة، ولما لم يكف إنقاص عيار السكة والمصادرات وفرض ضرائب جديدة أو زيادة قيمة الضرائب الموجودة لسد العجز جَربت الدولة بيع مقاطعات الالتزام للأشخاص مدى حياتهم. وهذا النظام الذي عُرف باسم "المالكانه" كانت قد جَربته الدولة في شرق الأناضول وجنوبه الشرقي وفي سوريا منذ مطلع القرن السابع عشر، إلا أن إقراره كسياسة مالية وتعميم تطبيقه لم يحدث إلا في عام ١٦٩٥م الذي أعقب حصار فينا الثاني وأثناء الحرب التي انتهت بمعاهدة (قارلوفچَ ١٦٩٩). فكانت تباع المقاطعات بالمزاد لمن يقدم أعلى الأسعار، أما السعر الذي يبدأ به المزاد فكان رقماً يتراوح بين المقاطعات بالمزاد لمن يقدم أعلى الأسعار، أما السعر الذي يبدأ به المزاد فكان رقماً يتراوح بين المقاطعات الربح الذي يمكن أن يجلبه للملتزم. وعدا بدل البيع المقدم الذي يعرف باسم (مُوجلَه) كان يجري تسديد بدل الدلالة (دَلاليه) وبدل الـ (جَبلُو)، كما يُسَدد كل عام ايضا مقدار معين آخر من المال تحت اسم (مُؤجلَه). وفي مقابل ذلك كانت الدولة تتخلى عن حقوقها المالية والإدارية لصاحب المالكانة، فلا يتدخل موظفو الدولة في شئونها.

ويظل صاحب مقاطعة المالكانة يتصرف عليها بهذا الشكل حتى وفاته، وعندئذ تَنْحَلُّ عنه، وتعرض للمزاد مرة أخرى. ولكن كان لابن صاحبها الحق أن يشترك في المزاد، فأذا قبل أن

Halil Sahillioğlu, "Bir Mültezim Zimem Defterine Göre XV. Yüzyıl Sonunda Osmanlı : أنظر - (١٦) Darphane Mukataaları", *İFM*, XXIII/1-2 (1963), 145-153.

يدفع أعلى الأثمان المعروضة كان له الأولوية في الحصول عليها. والواقع أن انحلال مقاطعات المالكانة عن أصحابها ثم عودتها للدولة مرة أخرى لم تتحقق بالقدر المأمول؛ اذ كان صاحبها يبيعها وهو على قيد الحياة، ولهذا لم تجن الدولة من هذا النظام مكاسب بالقدر الذي توقعته. ومع ذلك فقد استمر تطبيق نظام المالكانة حتى عهد التنظيمات، وكان من العوامل المهمة في ظهور طبقة الد (أعيان) في القرن الثامن عشر.

رابعاً- الإقتراض

#### ١- الاقتراض الداخلي

كان الوضع المالي للدولة متدهوراً من الأساس، فلما استجدت نفقات الحرب بعد عام ١٧٦٨م ساء الوضع اكثر واكثر، وأدركت الدولة ضرورة البحث عن مصادر جديدة للدخل. ولأنها وجدت أن نظام المالكانة لم يسفر عن النتيجة المرجوة فقد فكرت هذه المرة في سلوك طريق جديد، فاتجهت -بدلاً من بيع المقاطعات مدى الحياة- إلى إصدار أسهم لأرباحها، ثم بيع تلك الأسهم. فكان يعتمد نظام الأسهم هذا على أن المقاطعات التي تُدار باسلوب "الأمانة" وتدر ربحاً، يُراعى مقداره السنوى، ثم يُقسم إلى عدد معين من الأسهم، ثم تَعرض تلك الأسهم للبيع بالمقدم (مُعَجَّلَه) بخمسة أو ستة أضعافها. وقد وقعت تجربة نظام الأسهم للمرة الأولى عام ١٧٧٥م على "مقاطعة جمرك التبغ" في استانبول، التي كانت تدر ربحاً عالياً، إذ رأت الدولة في البداية أنها الحل الذي يمكن أن يزيح الضائقة المالية عن خزانة الدولة. غير أن سداد الأرباح الذي حددوا له "يوم الخضر" [رومي ٢٣ نيسان = ميــلادي ٦ مـايو]، و "يـوم قاسم" [رومـي ٢٦ تشرين اول = ميلادي ٩ نوفمبر] أخذ يشكل عبناً على الخزانة بعد أن أصدروا أسهماً مشابهة لبعض المقاطعات الأخرى أيضا؛ لأن الأسهم التي كانت تباع بشرط قيد الحياة قد اعترفت لها الدولة بحق الانتقال بالبيع من شخص لآخر، ومن ثم تعثرت عملية عودة الأسهم إلى الخزانة بعد إنحلالها بوفاة أصحابها، وبالتالي إعادة بيعها من جديد. صحيح أن الدولة كانت تتقاضي عند بيعها الأسهم -كما كان الحال في بيع مقاطعات المالكانة - رسوم الدلالة (دَلاَليه)، و "بدل الجبلو" (جبلو بدليه سي) وبعض الرسوم الأخرى عند انتقال الأسهم بالبيع من شخص لآخر تحت اسم "رسم قصر اليد" إلا أن هذه الرسوم لم تكن بالقدر الكافي لمواجهة مدفوعات الأرباح في المقاطعات التي هبطت مواردها تحت الأرقام المتوقعة في البداية. ولهذا السبب بدأت تضطر الخزانة لتأخير تواريخ السداد بين الحين والآخر، أو بمعنى آخر، لم يأت نظام الأسهم هـ و الآخر بالانتعاش المرجو للخزانة.

وكان من جراء الأحداث السياسية التي وقعت في عهد السلطان محمود الثاني وما أسفرت عنه الحروب أن تدهور وضع الخزانة تماماً، ولم تعد للأهالي قدرة على سداد ضرائب جديدة، كما لم يكن من السهل تخفيص عيار السكة. واتجهت الدولة إلى سبيل آخر قد ينعش الخزانة ولو بقدر ضئيل؛ فأصدرت في عام ١٨٣٩ وهو العام الأول في حكم السلطان عبد المجيد عملة ورقية عُرفت آنذاك باسم (قائمه، معتبره، نقديه). والواقع أن هذه العملة لم تكن بالمعنى الحقيقي للعملة؛ لأنه لم يكن في الخزانة ما يغطيها من الذهب، بل كانت نوعاً من سندات خزانة أو قوائم للأسهم. وهذه القوائم الأولى التي كان اكبرها بمبلغ ٥٠٠ قرش قد كُنبت بخط اليد فيما يشبه "أمر الدفع" (سَركي) بربح قدره ٨٪، وتقرر أن يُسْتَرد مبلغها الأساسي بعد ثماني سنوات، أما الأرباح فتصرف بعد ذلك. غير أن ظهور قوائم مزورة منها في السوق بعد فترة وجيزة جعلهم يسحبونها على الفور، ويستبدلونها بقوائم أخرى مطبوعة (١٨٤٢م). ولم تكن القوائم تحمل أرقاماً مسلسلة، مما جعل الناس لا يعرفون مقدار ما طُرح منها، وزادت أعدادها في السوق باطراد، وانخفضت أرباحها إلى ٦٪. وأثناء حرب القرم كان يوجد آنذاك ٣٥٠,٠٠٠ كيس من القوائم فأضافوا إليها قوائم جديدة كانت عبارة عن شرائح من ذات العشرة قروش والعشرين قرشاً تحت اسم "قائمة الجيش" (اوردو قائمه سي)، وبذلك يكون تداول القوائم قد انتقل إلى خارج العاصمـة أيضـا. غير أن هذه القوائم كانت تأتي إلى المركز، ولكنها لا تطرح مرة ثانيـة فـى السـوق، ممـا جعـل مقـدار "الأوراق النقدية" يتناقص نوعاً ما، وعلى الرغم من أن القرض الخارجي الذي تم عام ١٨٥٨م قد خُصِّص اللغاء القوائم فقد حاولت الدولة أن تحصل من الأهالي على "إعانة عمومية" لأجل جمع قوائم كانت لا تزال موجودة في السوق بمبلغ ٨٠٠,٠٠٠ ليرة. وفي عام ١٨٥٩م صدرت أسهم عُـرفت باسم (أسهام جديده) بربح ٦٪، ويكون أجلها بعد ٢٤ سنة، وصـدرت أذون خزانسة (سَركي) بربح ٦٪، وبضمان سداد من "خزانة الخاصَّة". وعن القوائم فقد تم سحبها تماماً من السوق في أعقاب القرض الخارجي الذي تم عام ١٨٦٢م بضمان نقد فضى قيمته ٤٠٪ وموارد متوقعة قيمتها ٦٠٪ من القرض.

أما الأسهم والسندات فكانت تباع وتشتري في بورصة استانبول، لكنها مع ألاعيب البورصة بدأت تتعرض معاملات تقل كثيراً عن قيمتها الأساسية، ولأجل إخضاع معاملات البيع والشراء لنظام محكم جرى في عام ١٨٧١م نشر لائحة تنظيمية لهذا الغرض، عُرفت آنذاك باسم (در سعادت تحويلات بورصه سى نظام نامه سى).

وزادت عمليات الاقتراض الداخلي أيضا بسبب حرب عام ١٨٧٧-٧٩؛ إذ قامت الدولة باقتراض مبلغ ١٠,٠٠٠,٠٠٠ دينار ذهبي من صرافي غَلَطَه والبنك العثماني، بعد أن خصصت لسدادها رسوم الملح والتبغ والدمغة والكحول والحرير والأسماك، وهي المعروفة باسم "الرسوم الستة".

#### ٢- الاقتراض الخارجي

لم تأت عمليات الاقتراض الداخلي بالانتعاش المطلوب، ولهذا فعندما ظهرت بوادر حرب جديدة في الأفق مع احتلال روسيا للقرم عام ١٧٨٣م اضطرت الدولة للبحث عن مصادر جديدة للدخل، فكانت تلك هي المرة الأولى التي اتجهوا فيها إلى قرض خارجي لسد العجز في الغزانة، حتى انهم فكروا في البداية في طلب ذلك القرض من المغرب الدولة المسلمة بدلاً من فرنسا وهو لانده أو اسبانيا، ومع أنهم رأوا أن ذلك الرأي هو الأصح إلا أنهم رأوا بدلاً من ذلك أن بيع الواردات المخصصة للولاة في ولاية آيدين في شكل سندات هو أنسب الأمور لسد العجز (١٧). وكانت نفقات حرب عام ١٧٨٧م قد وضعت الغزانة في حرج شديد، واضطرت الدولة لحظر شغل المجوهرات والذهب في مطلع عام ١٨٧٩م، وقامت بجمع مجوهرات السراي، بل وجمعت أطقم الفضة في بيوت كبار رجال الدولة، وجمعت من تجار استانبول ٢٢,٠٠٠ أقه من الفضة الخالصة، ثم أرسلتها إلى الضربخانة وحولتها إلى نقود(١٨)، وفكرت من ناحية أخرى في قرض خارجي، وكانت هو لانده هي الدولة الأولى التي فكرت فيها(١٩)، ثم لم تلبث أن عادت وطلبت قرضاً من انجلترا بمبلغ ٢٠ مليون قرش، غير أن الانجليز لم يقابلوا الطلب بحرارة، وباءت المحاولة بالفشل (٢٠).

ونلاحظ أن طلبات الاقتراض بعد ذلك تكررت في الأوقات التي ضاقت فيها الخزانة حتى عام ١٨٥٤ الذي تم فيه أول اقتراض. وكان منها القرض الذي طلب من انجلترا في عام ١٧٩٩م عقب الحملة الفرنسية على مصر عام ١٧٩٨م، والثاني الذي طلب منها أيضا لسد العجز الذي

Ahmed Vâsıf, Mehâsinü'l-âsâr, İstanbul 1978, s.193 : انظر - (۱۷)

<sup>(</sup>۱۸) - أنظر التقرير المؤرخ في أول فبراير ۱۷۸۹ المرسل من السفير الانجليزي (R. Ainslie) إلى كارماتن في Public Record Office, Foreign Office 78/10

Cevdet Paşa, *Tarih*, IV, İstanbul 1303, s. 131 : انظر (۱۹)

Refii Şükrü Suvla, "Tanzimat Devrinde İstikrazlar", Tanzimat, I, İstanbul 1940, s. 267.: أنظر (٢٠)

ظهر في الميزانية في العام التالي من "معاهدة بلطه ليمانى التجارية ١٨٣٨"، غير أن المحاولتين لم تلقيا قبو لا من الانجليز.

وفي عام ١٨٥٠م وقع أثناء الصدارة العظمى لرشيد باشا أن قبلت شركتان في باريس ولندن تقديم قرض مقداره ٥٥ مليون فرنك، بل وجرى عرض سنداته في السوق في باريس انتظاراً لتصديق السلطان، ومع ذلك فان التغيير الذي وقع في منصب الصدارة العظمى آنذاك جعل الدولة تصرف النظر عن التصديق على العقد، مما اضطرها لأن تدفع – فوق هذا تعويضاً عن ذلك في تلك الظروف الحرجة.

ومع الاضطرابات الداخلية التي وقعت في النصف الأول من القرن التاسع عشر، والنفقات العسكرية التي جاءت بها الحروب الروسية زادت حدة الأعباء على عاتق الدولة، وجاءت حرب القرم ليصل عجز الميزانية إلى مداه. وبمقتضى معاهدة التحالف التي تمت في مارس عام ١٨٥٤ متعهد السلطان العثماني مقابل كفالة فرنسا وانجلترا لوحدة الأراضي العثمانية باجراء عدد من النظم الجديدة، مثل إقامة المحاكم المختلطة والمساواة غير المشروطة بين رعايا الدولة، وإلغاء ضريبة الجزية، فكان ذلك سبباً في تعاطف الصرافين الأوربيين تجاه العثمانيين في موضوع القروض على الرغم من التجربة الفاشلة التي وقعت عام ١٨٥٠م. ولكن مع كل ذلك لم تكن مكانة الدولة كافية للحصول على قرض مقداره خمسة ملايين جنيه استرليني، وبربح ٦٪ جرى الحصول عليه عام ١٨٥٤م، فاقتضى الأمر أن توضع عائدات مصر السنوية ضماناً اذلك. غير أن عجز الخزانة كان كبيراً إلى حد أن مبلغ ٢,٥٠٠،٠٠٠ جنيه استرليني الذي تبقى من هذا القرض بعد استخراج عدة مصاريف مختلفة لم يف بنفقات الحرب لعام واحد. وحاولت الدولة أن تسد قسماً من العجز باصدار القوائم وأدونات الخزانة، ومع ذلك فلم يكن هناك مفر من التعاقد على قرض ثان عام ١٨٥٥م، ولأجل هذا القرض الثاني البالغ خمسة ملايين ليرة بضمان القسم على قرض ثان عام ١٨٥٥م، ولأجل هذا القرض الثاني البالغ خمسة ملايين ليرة بضمان القسم الباقي من عائدات مصر وعائدات جمركي سوريا وازمير لم تكفله الحكومتان الفرنسية والانجليزية إلا بشرط تخصيصة لمواجهة نفقات الحرب.

وبعد حرب القرم أيضا تعاقبت عمليات الاقتراض؛ وكان قسم منها يستخدم لسداد القروض التي جرت قبل ذلك. وكانت الاضطرابات التي وقعت في منطقة البلقان وجزيرة كريت قد زادت من الأزمة المالية، حتى كان عام ١٨٧٥م الذي فَقَدت الدولة فيه تماماً قدرتها على السداد. وفي شهر اكتوبر من ذلك العام نشرت الدولة قانوناً ومعه التبليغات الخاصة به؛ إذ أعلنت أن أرباح القروض واطفاءاتها، أي الأقساط المخصصة لسداد الدين، جرى تخفيضها إلى النصف لخمس

سنوات، وأن النصف الأول سوف يسدد نقداً، أما الثاني فسوف يسدد بسندات ربحها ٥٪، وأن النامينات المقدمة لذلك هي الحاصلات العامة للجمارك ورسوم الملح والنبغ وعائدات مصر، وأنه في حالة عدم كفايتها سوف يضاف إليها حاصلات "رسم الأغنام". وفي عام ١٨٧٦م جرى ايقاف سداد القروض تماماً، واستمر ذلك حتى القرار الذي نشر في ٢٠ ديسمبر ١٨٨١م وعُرف باسم "قرار شهر المحرم" (محرم قرار نامه سي). فكانت نتيجة ذلك أن أدى تدهور الأسعار الذي ظهر في قيمة السندات إلى دخول العديد من البنوك في أزمة مالية، ومنها "بنك استانبول" و "البنك العثماني".

وقد كان للحرب الروسية (١٨٧٧م) أثرها السيء على الخزانة العثمانية؛ إذ تدهور حالها اكثر من ذي قبل، فحاولت الدولة عن طريق البنك العثماني الحصول على قرض جديد بالرجوع إلى الأهالي في لندن، ومع ذلك فلم يظهر عدد كبير لشراء السندات، فاشتراها البنك العثماني بسعر ٥٠٪.

فلما انتهت الحرب واضطرت الدولة العثمانية لسداد تعويضات حرب لدولة روسيا قدرها مليون ليرة زادت وخامة الوضع اكثر واكثر. وحاولت الدولة العثمانية بوساطة الدول الأخرى تخفيف التعويضات في مؤتمر برلين، فأحيل قسم من تلك الديون إلى بلغاريا والجبل الأسود وصربيا واليونان، وهي الدول التي انفصلت عن الدولة العثمانية، مما خفف من العبء شيئاً ما.

ومن ناحية أخرى قامت الدولة العثمانية مع "قرار شهر المحرم" الذي نشر في نهاية المفاوضات التي جرت مع ممثلي الدول الأوربية فتركت لـ "لجنة الديون العمومية" إدارة "الرسوم الستة"، أي الملح والتبغ والكحول والدمغة والحرير والأسماك، كما تركت لها أمر تسوية كافة الديون الداخلية والخارجية (١٨٨١م). وهكذا أصبحت لجنة الديون العمومية دولة داخل الدولة، غير أن عمليات الاستدانة لم تتوقف بعد ذلك أيضا؛ فقد تمت بين عامي ١٩٨١-١٩١٤م ست وعشرون عملية اقتراض أخرى. وكان استخدام القسم الأكبر من القروض لمواجهة الاحتياجات اليومية، أو بمعنى آخر للاستهلاك، بينما كان القسم المخصص للاستثمارات المستقبلية قدراً ضئيلاً لا يتعدى سدس القروض، فكان ذلك واحداً من الأسباب في فشل سياسة الاقتراض، أضف الي ذلك أن حد الربح كان مرتفعاً، بينما كانت أسعار الاصدار منخفضة، وهو الأمر الذي أسفر عن نتيجة سلبية. وكان وضع بعض الموارد منذ البداية نوعاً من التأمين، ثم تحويل موارد الرسوم الستة إلى لجنة الديوان العمومية بمقتضى قرار شهر المحرم، ثم اعتراف الدولة العثمانية

مع ذلك للدول المانحة بامتيازات قضائية ومالية واقتصادية قد أسفر كل ذلك عن عدم حصول الجدوى المنتظرة من القروض. وكما لم يتم إلغاء لجنة الديون العمومية إلا بعد إعلان الجمهورية لم يكتمل كذلك سداد الديون بكاملها إلا بعد مدة.

الفصل الثاني المادن الثمينة والسياسة النقدية وسياسة الأسعار



# أولاً- المعادن الثمينة

كان هناك معدنان مهمان اهتمت بهما الدولة العثمانية كما اهتمت دول العالم الأخرى؛ وهما الذهب والفضة اللذان يُستخدمان في ضرب السكة. وكانت البندقية والوقت لا يزال وقت الحروب الصليبية قد اتجهت إلى البحر الأسود بغية توجيه تجارتها إلى الأماكن التي يجري فيها استخدام الذهب، واستطاعت أن تجد الفرصة للاستفادة من مناجم الذهب الغنية في منطقة القرم. أما مناجم الذهب التي كانت تأتي في المرتبة الثانية في العالم القديم وتغذي أوربا بذلك المعدن فتوجد في السودان، وكان يجري نقل الذهب المستخدم في أوربا حتى بداية الكشوف الجغرافية من السودان عن طريق البحر الأبيض المتوسط. وبدأ الذهب الذي يحمله البحارة البرتغال يأخذ – رويداً رويداً – مكان ما كان ينقل من الطريق القديم بعد الرحلات التي كان يقوم بها البرتغاليون في أواسط القرن الخامس عشر إلى غرب افريقيا. أما الذهب الذي كان مستخدماً في الأراضي العثمانية حتى أواخر القرن السادس عشر فكان يأتي بالدرجة الأولى من مناجم البلقان، ومن إذابة العملات الذهبة الأجنبية.

أما عن معدن الفضة فكانت حاجة الدول الأوربية إليه يجري تأمينها حتى أواسط القرن السادس عشر من ألمانيا والمجر وبوهيميا ومنطقة تيرول، بينما كان يجري استخراجه في الدولة العثمانية من المناجم التي كانت موجودة في منطقة الروملي قبل فتحها واستمر العثمانيون على استخراجه منها بعد الفتح، ومن المناجم القليلة في منطقة الأناضول.

ونتيجة للتطورات الاقتصادية التي وقعت في أوربا في نهاية القرون الوسطى ظهر عدم قدرة النقد الموجود على مواجهة الحاجة المتزايدة في التبادل التجاري، وعدم كفاية المعادن الشينة. وانعكس ذلك على منطقة الأناضول قبل العثمانيين، فاقتضى الأمر اتخاذ بعض التدابير، مثل حظر تصدير تلك المعادن، وانقاص عياراتها. فلما استمر هذا الوضع في عهد العثمانيين أيضا وضعت الدولة بعض الشروط وخاصة في التواريخ التي قطعت فيها السكة حديثاً لاستخدام هذين المعدنين في غير ضرب العملة، ومنها أنه لم يكن من المسموح به في عهد السلطان محمد الفاتح بيع الذهب ما لم يكن هناك إذن من عامل الضربخانة (٢١). وكان يُسمح بتقية الفضة في معامل التكرير الموجودة داخل المناجم فقط، ثم نقلها إلى الضربخانة ويبعها، وكان

Robert Anhegger - Halil İnalcık (yay.), - أنظر الحكم الخاص بالحظر على تصديـر الذهب في أدرنــة فــي: (٢١) - (٢١) Kanunnâme-i Sultânî ber Mûceb-i Örf-i Osmânî. II. Mehmed ve II. Bayezid Devirlerine Ait Yasakname ve Kanunnâmeler, Ankara 1956 s. 3-4.

يُعاقَبُ كل من قُبض عليه متلبساً بشراء الفضة المهربة. ولكي تحول الدولة دون عملية التهريب أصدرت أوامرها بنفتيش الصناديق في الأسواق والحوانيت، وتفتيش المسافرين مع القوافل، ووَضَع اليد على الفضة غير المختومة، وعدم صرف اكثر من مائتي درهم فضة لمن يعملون بتصنيع الحلي في المدن كالصائغ والفضاض(٢٢). كما حظرت إخراج الذهب والفضة إلى خارج البلاد(٢٣)، واتبعت في التجارة الخارجية منهج التبادل والمقايضة.

وعقب اكتشاف أمريكا وتزايد مقادير الذهب والفضة نتيجة لتغيير أساليب الانتاج هناك بدأت الأخرى. أما في النصف الثاني من ذلك القرن فقد وصلت الفضية الأمريكية إلى شرق البحر الأبيض المتوسط عن طريق جنوه. وفي خلال العقد التاسع من القرن السادس عشر بدأت تدخل الأراضي العثمانية الريالات الأسبانية ملء الصناديق. وهذه الوفرة في النقود والتخفيض المتعمد في عياراتها في بعض البلدان كانت السبب وراء الزيادات غير العادية في الأسعار خلال النصف الثاني من القرن السادس عشر. فقد ارتفعت الأسعار في الربع الأخير من القرن ثلاثة أو أربعة أضعاف ما كانت عليه في الربع الأول، وأخذت البلدان العثمانية هي الاخرى نصيبها من تلك الزيادة. فلما كنثرت كميات الفضية وتغيرت فيها معدلات الذهب والفضية انسحب الذهب من التداول نتيجة للمضاربات على هذين المعدنين. وبسبب المعوقات في عملية انتقال الذهب فيما بين العاصمة والولايات بدأت التجارة تجرى بحساب العملة الفضية بدلا من الذهب الذي كان هو المعتمد عليه حتى ذلك العهد. ونتيجة لارتفاع التكلفة في مناجم المعادن في منطقة البلقان خلال تلك الأعوام صعبت عملية التنافس مع الفضة الأمريكية، وجرى إغلاق المناجم. أما الضربخانات التي تعمل على الفضة التي توفرها لها تلك المناجم فقد اتجهت إلى ضرب العملات الناقصة المغشوشة. ولم تفلح الدولة في تثمين الفضة، كما لم تنجح في التصدي لمن يقومون بضرب العملات المغشوشة. فلما كثرت نفقات الحرب، وانضمت إليها أزمات عام النسبيء أصبح من الضروري إجراء تخفيض وانقاص لعيارات العملة.

<sup>(</sup>۲۲) – نفسه، ص ۱۶–۱۹.

Mustafa Akdaỹ, Türkiye'nin İktisadî ve : نقلاً عن السجلات الشرعية في بورصة أنظر (٢٣) أرزيسه، ص ٨٣، ونقلاً عن السجلات الشرعية في بورصة أنظر (٢٣) أرزيسه Tarihi II, 1453- 1559, Ankara 1971, s. 335, 339; H. İnalcık, "Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluş ve İnkişafı Devrinde Türkiye'nin İktisadî Vaziyeti Üzerinde Bir Tetkik Münasebetiyle", Belleten, XV/60 (1951), 655.

| عد | A                       | خليلى نوع من القماش الحلبي.                                  | þ                   | پاموق ایبلکی عزل القطن.                                                                                                         | P            |
|----|-------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Ι¥ | Α                       | حمام گوملکی قصان العمام                                      |                     | بأسطرمه باسطرمة [اللم العملح]                                                                                                   | Pa           |
| آس | a                       | خاره نوع من القماش الحلبي المتموج كالرخام.                   |                     | يشكير البشكير يفرش تعت طبلية الطعام ليمسح الأكلون ايديهم به.                                                                    | $\Diamond$   |
| اد | A                       | خطايى نوع من القمال العريري الغشن ينسج مع القياطين.          |                     | پشتمال نوع من البشاكير الكبيرة تستخدم للحمام وتستخدم كمأزر.                                                                     |              |
| بو | В                       | <b>هیبه</b> اخراج [ج. خُرج].                                 | _                   | پينير جن                                                                                                                        | P            |
| با | $\overline{\mathbb{B}}$ | أبريشيم الابريشم غزل العرير.                                 |                     | رأوند الراوند [عشب طبي].                                                                                                        |              |
|    | B                       | عنايت قطنى قماش سميك لحمته من الحرير الخفيف وسداته من القطن. | İ                   | سپورگه مکانس.                                                                                                                   |              |
| با | (B)                     | انجير سِن.                                                   | $\langle i \rangle$ | صفران زعفران<br>سختیان جلود العنز او صغار العجول المدبوعة.                                                                      |              |
| بر | В                       | اسفيداج الاسبيداج.                                           |                     | سجاده سجاديد الصلاة.                                                                                                            |              |
|    | $\bigcirc$              | كو سلله جاود مدبوغة غليظة للنعال.                            |                     | سنر اسنر قماش حريري موشى.                                                                                                       |              |
|    | Ğ<br>B                  | كوسره حبرانس.                                                | $\bigoplus$         | شعريه شربة.                                                                                                                     |              |
|    |                         | كوب نوع من الدنان الفخارية.                                  | (K)                 | شمشير نبات يستخدم في صناعة الأمشاط وأدوات الحك والتنظيف.                                                                        | X            |
|    | Ь                       | قديفه قطيفة من الحرير أو القطن أو الصوف.                     | K                   | تُدييب قماش مخلوط من الحرير والقطن.                                                                                             | ş            |
|    | Ŗ                       | قاليچه سجاجيد وبسط صغيرة.                                    |                     | <b>شیشه</b> واریر زجاجیه.<br>د داد                                                                                              | Δ            |
|    | ıψ                      | قُدْ ويچه نسيج الجوت المستخدم في صناعة الاجونة وغيرها.       |                     | شمال قماش رقیق من الصوف الناعم أو من شعر عنز كشمير.                                                                             |              |
| •  | $\triangle$             | قایصیی شش.                                                   |                     | صوف شعر العنز الناعم.                                                                                                           |              |
|    | Ç                       | كچه اللباد.                                                  |                     | <b>شروب</b> عصائر فواکه مرکزة.<br>سدور                                                                                          |              |
| -  | <b>⊕</b>                | كچه كپه الباد سميك لعباءات رعاة الغنم.                       | ĸ                   |                                                                                                                                 | T            |
|    | <u>\$</u>               | كمضا قماش حرير ينسج مع قياطين موشاة بالذهب أو الفضة.         | k                   | تل اسلاك.<br>تنكه أواني صفيح.                                                                                                   |              |
|    | ©<br>-                  | كرسته انشاب                                                  | 1                   | ست. اوسي صديع.<br>طوير اق تنجره طواجين فخارية.                                                                                  |              |
| چي | Ç                       | كنمه (حمام) ليفة النسل في العمام وتصنع من صوف خشن.           |                     | طون ملح                                                                                                                         |              |
|    | 7                       | كاسته اوستكره صنون فغارية.                                   |                     | أو سَتُو يُو ﴿ مَشَافَةَ الكَتَانَ أَوَ الْجَوْتَ الْمُسْتَخْدُمُ فِي الْمُسْحَ وَالْتَظْيَفَ.                                  |              |
|    | . 2                     |                                                              |                     | وَكُلْسِمَهُ نسيج البطانيات أحد وجهيه ناعم ذو وبرة.                                                                             |              |
|    | . ©                     |                                                              |                     | ياصديق رساند.                                                                                                                   |              |
|    | ç                       | کتن ایپلیکی عزل العنان.<br>مرور                              |                     | يوغورت الزبادي أو اللبن.                                                                                                        |              |
| چ  |                         | کیل طین صلصال.<br>کارم کام                                   | ₩ (                 | زر بافت قماش خشن لحمنه وسداته من الحرير وتتميج رسومه احيات<br>باسلاك الفضنة المحلاة بماء الذهب، ويستخدم للمغروشات في<br>الغالب. | Z            |
| چو | Ħ                       | - یا در در در در در در در در در در در در در                  | 目                   | الغالب.<br>زيتون زيئون.                                                                                                         | ⟨ <b>z</b> ⟩ |
|    |                         | سرميـــ<br>قوشاق احزمة.                                      | _                   | 5.2 <b>6</b> 949                                                                                                                |              |
|    | D                       | قطني قماش سميك لحمته من الحرير الخفيف وسداته من القطن.       |                     |                                                                                                                                 |              |
|    | D                       | مقرمه نوع من المحارم المستطيلة مشغولة من طرفيها.             |                     |                                                                                                                                 |              |
|    | d                       | مشيين جلا مدبوغ عادي.                                        | <u>M</u>            |                                                                                                                                 |              |
|    | ₫                       | منديل مناديل ومحارم                                          | M                   |                                                                                                                                 |              |
|    | <b>⋄</b>                | مـــر -                                                      | M                   |                                                                                                                                 |              |
|    |                         |                                                              | _                   |                                                                                                                                 |              |
| _  | E                       | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                        | М                   |                                                                                                                                 |              |
|    |                         | اللقة كورك فراء بطن النتب.                                   | -                   |                                                                                                                                 |              |
| -  | \(\frac{\pi}{2}\)       | نعل نعل الخيل.<br>7                                          |                     |                                                                                                                                 |              |
| -  | ٧                       | اوزنگی حدیدة الرکاب فی سرج الخیل.                            | 0                   |                                                                                                                                 |              |
|    |                         |                                                              |                     |                                                                                                                                 |              |

ع من القماش الصوفى الغليظ. نوع من القماش القطني المخطط الملون. قماش البطانة. قماش وجهه حريري وظهره من القطن. جك قماش مخلوط بالحرير الخام وقدر من غزل القطن. نحاس. **جر**ه أواني طبخ نحاسية. سل النحل. أكواب. البارود. قماش قطني ابيض خفيف يصنع محلياً. ع من القماش القطني أو الكتاني الأبيض الخفيف. معى نوع من القماش العادي المستخدم في الغالب لبطانة الثياب. ابن أوى. قماش قطيفة للمفروشات عليه رسوم بارزة. كورك فراء قفا النئب. معجون يصنع من مسحوق حذور الزنبق الأصغر، يستخدمه المجلدون والاسكافيه للصق الورق المقوى [جذور بروق]. قماش قطني خفيف مطبوع. ، جوارب. قدور ودنان فخارية. نوع من المخمل لحمته وسداته من الصوف. نسيج صوفي غليظ يستخدم في صنع الجلال لتغطية الحيوان. تزگاه نول نسيج. **مه** مفروشات. قماش قطني خفيف [تل - تُلبند]. <u>م</u> قماش حرير. سيج حريري من الأطلس الممتاز متعدد الألوان في الغالب. قماش قطني أو صوفي منسوج بالورب. هبة من الصوف. حزام الركاب في سرج الخيل.

> تفاح. برقوق. جلود مدبوغة.

أغرار [أخراج من شعر الخيل].

وأدى اختلال نِسَب الذهب والفضة في العملة إلى أن أصبح معدن النحاس يأخذ مكان العملات الفضية أو إلى الزيادة المطردة في معدلات النحاس في العملات الفضية. وهكذا بدأت عملات اوربا المغشوشة تغزو الأسواق العثمانية، وأصبحت الريالات الأسبانية والدنانير الأسدية الهولندية تشكل المادة الخام الأساسية في الضربخانات العثمانية؛ إذ كانت تجري إذابتها وضربها اقجات من جديد. وكان من غير الممكن أن تضرب اقجه كاملة العيار من عملة مغشوشة دون أن تفقد شيئا من وزنها. ولم يكن ممكنا بسبب المواد التي احتوتها المعاهدات تحويل العملات التي جاء بها التجار الأجانب إلى اقجات عثمانية، ولكنهم عندما يتنبهون إلى أن أحداً جاء بعملات مغشوشة كانوا يحولون دون إدخالها إلى البلاد.

## ثاتياً- السياسة النقدية

## ١ - النقود العثمانية

كانت الاقجة الفضية هي وحدة النقد، وضربت أول اقجة عثمانية في عهد عثمان بك(٢٤)، وحافظت على ميزتها كوحدة نقدية حتى القرن السابع عشر. ولأجل هذا فان الفترة الممتدة حتى عام ٤٧٩ م تعرف في تاريخ النقد بانها فترة أحادية المعدن في العملة (monometalism). ومن ناحية قَطْع الاقجه فقد ضربت على شكل قطعة باقجتين، وأخرى بخمس أقجات لأول مرة في عهد اورخان بك. أما السلطان محمد الفاتح فقد ضربت العملة من فئة عشر اقجات في عام ١٤٧٠ م باسم (محمد خانى). وهذه السكة الغليظة ظلت على تداولها في عهد السلطان بايزيد الثانى ايضا باسم (كموش سلطانيه) أي الفضة السلطانية.

وعلى الرغم من أن الاقجة كانت هي العملة الرسمية في الدولة العثمانية إلا أن الناس كانوا يتداولون إلى جانبها نقوداً أخرى محلية. وفي أعقاب فتح مصر كانت البارة (پاره - Pâre) هي المستعملة في تلك المنطقة، أما في شرق الأناضول فكانوا يستعملون الـ (شاهي) الذي هو عملة ايرانية، وفي القرم الاقجة الكفاوية (كفوي اقچه)، وفي الافلاق والبغدان وأردل والمجر يستعملون الـ (پنز - Penz). وعقب تدفق القروش الأوربية جرى ضرب الشاهي في النصف الثاني من القرن السادس عشر في ضربخانات بغداد والبصرة وتبريز و وان ودياربكر.

<sup>(</sup>٢٤) – كان المعتقد حتى عام ١٩٧٧م أن أول عملة عثمانية ترجع إلى أورخان بك، فلما تم اكتشاف عملة مكتوب عليها أbrahim Artuk, "Osmanlı Beyliğinin Kurucusu Osman "عثمان بن ارطغرل" تغيرت الفكرة السابقة، أنظر: Gazi'ye Ait Sikke", Türkiye'nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920), Ankara 1980, s. 27.

وفي عام ١٦٨٥م قاموا بإذابة الأدوات والامتعة المشغولة من الذهب والفضة الموجودة في السراي، ثم حولوها إلى عملة، وجرى تخفيض سعر الاقجه قليلاً، بينما قاموا بضرب البارات المصرية، وتَركَتُ الأقجة من ذلك التاريخ مكانها بالفعل للبارة، إلاّ في حسابات الخزانة.

وعقب طرح القروش الأوربية بكميات كبيرة في الأراضي العثمانية، وإغلاق الضربخانات واحدة تلو الأخرى، بدأت السوق تواجه احتياجاتها النقدية بهذه العملات، حتى أن ضرائب الإيالات لم تعد تؤدى بالعملات الذهبية، بل بالريالات الاسبانية المعروفة بالقروش السوداء، أو بالريالات الأسدية الهولندية المعروفة بالقروش ذات الأسود. ولما بدأت الضربخانات العثمانية نشاطها من جديد بعد عام ١٩٦١م أخذت هي الأخرى تضرب تلك العملات بغير رسوم فوقها، ووقعت عملية الانقاص من عيارات العملة، مما أدى إلى أن تحول البارة بعد زمن إلى كسور القرش. ومع ذلك فان العثمانيين ضربوا سكة أخرى بولندية المنشأ تزيد عن القرش وتعادل من حيث الوزن ثلثيه أو ثلاثة أرباعة، وتُعرف باسم "ظولوطه" (Zloty, Iselote).

ولما لم تجد الدولة حيلة أخرى أمامها غير ضرب سكة ناقصة للتغلب على تفاقم الأزمة المالية التي جاءت بها الحروب في الربع الأخير من القرن الثامن عشر جرى في السنة الأخيرة من عهد السلطان عبد الحميد الأول انقاص وزن السكة إلى النصف، وضرر بسكة جديدة من فئة القرشين(٢٥). أما في عهد السلطان سليم الثالث (ميلادي ١٧٩٢-٣٩/ هجري ١٢٠٧) فقد اتجهت الدولة إلى ضرب سكة من فئة المائة قرش إلى جانب تلك العملات(٢١). وفي عهد السلطان محمود الثاني (١٨١٠م/١٢٥ه) جرى ضرب سكة من فئة الخمسة قروش، كانت تساوي فئة القرشين القديمة، وعُرفت باسم (جهاديه) بقيمة مائتي بارة، وكانت القيمة الحقيقية لهذه العملة في مواجهة الـ (مجيديه) تساوي ١٨ قرشاً و ٨ بارات، أما القيمة الاعتبارية فقد تقررت بنحو ٢٦ قرشاً. ثم جرى في أعقاب ذلك تخفيض عياراتها، بل وطرحوا للتداول فئاتها الأقل. كما ضربوا في ذلك العهد قطعاً بستة قروش (آلتيلق) كانت تساوي ٢٤٠ بارة، وضربوا فئات أصغر منها بي ذلك العهد قطعاً بستة قروش (آلتيلق) كانت تساوي ٢٤٠ بارة، وضربوا فئات أصغر منها بي ذلك العهد قطعاً بستة قروش ونصف تساوي ٢٠٠ بارة.

وفي عهد السلطان عبد المجيد اتجهت الدولة إلى إصلاح النقد؛ ففي عام ١٨٤٤م ضربت عملات من الذهب وأخرى من الفضة كانت درجة صفائها (٠,٨٣٠)، فكانت هناك قطعة

Cevdet Paşa, *Tarih*, IV İstanbul 1303, 131; Belin, s. 259 : أنظر (٢٥)

<sup>(</sup>۲٦) - أنظر: Cevdet Paşa, Tarih, VI, 56; Belin, s. 276-77

العشرين قرشاً وقطعة العشرة قروش وقطعة الخمسة قروش وقطعة القرش الواحد وقطعة العشرين بارة(٢٧).

وإلى جانب تداول النقد الأجنبي في الأراضي العثمانية، ولا سيما عملات البندقية الذهبية التي عُرفت آنذاك باسم (فرنگى فلورى) فقد جرى ضرب الليرة الذهبية لأول مرة كعملة عثمانية عام ١٤٧٨م على أيام السلطان محمد الفاتح، وحافظت على نقائها حتى عام ١٦٤٠م. ويطلق على الفترة التي يجري فيها تداول الذهب والفضة في آن واحد اسم (بيمتاليزم).

ولما سعى العثمانيون بعد فترة لتشغيل ضربخاناتهم من جديد قاموا بضرب ليرة ذهبية في عيار الجنيه المجري عام ١٦٩١م، وعلى الرغم من ذلك فقد أجروا تغييرات على عيارها في النصف الأول من القرن الثامن عشر، وفي كل مرة يطرحونها في السوق كانوا يطلقون عليها اسما جديداً؛ فهي: ذات الطغراء (طغرالي) في عام ١٧٠٣م، وذات السلسلة (زنجيرلي) في عام ١٧١٣م، والبندقي (فِنْدق) في عام ١٧٢٦م، وذهب المحبوب (زر مَحْبُوب) في عام ١٧٢٩م.

وكان العثمانيون وهم لا يزالون في عهد السلطان مراد الأول قد ضربوا سكة نحاسية تقل عن الاقجة لاستخدامها في عمليات الشراء الصغيرة. وكان قيام الدولة بطرح هذه النقود للتداول وهي التي عُرفت باسماء (فُلْس، پول، مَنْقُور) إنما كان نوعاً من فرض الضريبة. أما في عام ١٦٨٧م فقد جرى ضرب المنقور وطرح للتداول، وكان يزن نصف درهم، ويساوي الاقجة من حيث القيمة الاعتبارية. غير أن الخزانة لم تكن تقبل المنقور، فاستمر تداوله ثلاث سنوات ثم ضربت بدلاً منه قروش من النحاس. ولكن بعد ذلك أيضا ضربت العملات النحاسية، واحتوى المضروب منها في عهد السلطان عبد المجيد على ٣٪ قصدير و ٢٪ رصاص.

وجرت أول محاولة لاصدار نقود ورقية في عهد السلطان عبد المجيد، غير أن تلك العملات الورقية كانت ذات أرباح كما ذكرنا سابقاً، أي في حكم السندات اكثر من أي شيء آخر. وأولى العملات (قائمه لر) التي كانت بغير أرباح هي التي طبعت عام ١٨٥٠م/١٢٦٧هـ، وكانت جزازات صغيرة من فئة العشرة والعشرين قرشا(٢٨). ثم كثر طبع تلك "القوائم" في عهد السلطان عبد العزيز، فكانت زيادتها في التداول هي السبب في تدني قيمتها. وفي عام ١٨٦١م عندما ارتفعت الليرة الذهبية المعروفة باسم المجيدي لتصل إلى ٣٥٠ قرشاً شعرت الدولة بالحاجة إلى

<sup>(</sup>۲۷) – أنظر: Belin, s. 286

Mine Erol, Osmanlı İmparatorluğunda Kâğıt Para (Kaime), Ankara 1970, s. 3 : انظر - (۲۸)

سحب القوائم من التداول. وامكن في نهاية تلك العملية أن تنخفض الليرة الذهبية الــي مائـة قـرش في ١٣ سبتمبر ١٨٦٢م.

وعندما اعتلى السلطان عبد الحميد الثاني العرش جرى الاتجاه إلى طبع القوائم من جديد بقصد تحسين الوضع المالي. وكان الأساس الـذي وضع هو أن تقبل القوائم من الخزانـة ومن صناديق المال في تسديد الضرائب بقصد أن تكون ندا في التعامل مع الليرة الذهبية، وعلى الرغم من ذلك بدأت القوائم بعد مدة تفقد قيمتها أمام الليرة الذهبية، مما عرض الخزانة لأضرار جمة (٢٩)، فصدر القرار في مارس ١٨٧٩م بجمعها، وجرى امحاؤها في شهر اكتوبر (٣٠).

وفي عام ١٩١٥م جرى للمرة الثالثة إصدار عمالت ورقية جديدة طرحت للتداول على شكلين (ترتيب)، والشكل الأول الذي صدر في شهر يوليه كان له غطاء ذهبي بالكامل، جرى الحصول عليه من المانيا والنمسا، ثم سُدد للجنة الديون العمومية. أما الشكل أو الترتيب الثاني الذي صدر في اكتوبر فقد جرى اصداره بضمان أذونات الخزانة الألمانية المودعة لدى لجنة الديون العمومية. غير أن الترتيب الثاني لم يكن له غطاء ذهبي، فلم يلبث فرق القيمة الذي بين الأوراق النقدية وبين الذهب أن أخذ في الزيادة. ومع سحب النقود المعدنية بعد فترة من التداول جرى أيضا إصدار الترتيب الثالث بنقود ورقية ذات ربع وثمن ليرة بقرض أخذ من المانيا ايضا بضمان أذونات خزانتها. ولما زادت ضائقة النقود الصغيرة التي كانت تتغير حتى ذلك التاريخ من ناحية القيمة الحقيقية والقيمة الاعتبارية صدر في ابريل ١٩١٦م قانون "توحيد المسكوكات"، واعتبرت الليرة الذهبية مائة قرش، في محاولة من الدولة للقضاء على الفوضيي(٣١).

# ٢ - تجديد السِّكة وتصحيحها

كانت العادة عند اعتلاء كل سلطان جديد لعرش البلاد أن يأمر بسك عملة باسمه، كما كان يشعر بعضهم من حين لآخر بضرورة تجديد العملة التي ضربت قبل ذلك، وتعرف هذه العملية باسم (سكه تجديدي) أي تجديد السكة، وعندئذ يحظر استخدام السكة القديمة، ويقوم الناس بتسليمها للضربخانة والحصول بدلاً منها على السكة الجديدة. وقد جرى تطبيق ذلك لأول مرة على أيام السلطان بايزيد الصاعقة، إذ جُمعت الأقجة القديمة، وضُربت من جديد مقابل أجر معين وَفرَ لخزانة الدولة مورداً جديداً، ولكن مع تذمر الأهالي واستيائهم.

Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, VIII, Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri 1876-1907, انظر: (۲۹) Ankara 1962. 425-426.

Erol, *Kaime*, s. 27 - أنظر: 27 Zafer Toprak, "Osmanlı Devleti'nin Birinci Dünya Savaşı Finansmanı ve Para Politikası": انظر: (۲۱) ODTÜ Gelisme Dergisi, 1979-1980 özel sayısı, Ankara 1981, s. 205 vd.

وهناك سكة محفوظة في "المتحف الأثري" لعثمان بك ترّن (٢٨,٠٠جم)، بينما أمر اورخان بضرب اقجة تزيد ستة قراريط (٢٨,١٠جم)، واستمر ابنه مراد الأول في الحفاظ على ذلك الوزن خلال السنوات الأولى من عهده، أما في التجديد الثالث للعملة فقد زيدت إلى ستة قراريط وربع، وجاءت هذه الزيادة في وزن الأقجة من زيادة موارد الخزانة، نتيجة لفتوحات الدولة في منطقة الروملى.

وقام السلطان بايزيد الصاعقة باصلاح الاقجة؛ وتراوحت أوزانها بين ١,٢ - ١,٠٠ جم. ومع ذلك يمكن القول إن قيمة الأقجة انخفضت قليلاً بالنظر إلى ما ضربه والده وكانت في الغالب ستة قراريط. وفي "عهد الفترة" (فترت دورى) لم تجر المحافظة تماماً على نظام السكة، وضربت في عهد السلطان جلبي محمد ايضا اقجات باوزان متباينة. وعلى الرغم من أن بينها ما كان يزن ٦ قراريط إلا أن الاقجة المضروبة أخيراً كانت تزن 3⁄4 5 قيراط. وكانت الاقجات الأولى التي ضربت في عهد مراد الثاني بنفس الوزن، وجرى خلال التجديد الثاني الذي وقع عام ٢١/١٤٣ (٣٦٨هـ) تخفيض الوزن قليلاً، فكانت كل ١٠٠ درهم فضة تساوي ٢٣٠ اقجة.

وفي عهد السلطان محمد الفاتح وقع تجديد السكة ست مرات، ورغم أنهم حافظوا على الوزن الذي كان في عهد مراد الثاني في التجديد الأول عام ١٤٤٤م إلا أن عمليات التخفيض والتحديد الجديدة لسعر العملة قد تعاقبت بعد ذلك. ففي التجديد الأخير الذي وقع عام ١٤٨١م كانت المائة درهم فضة تقابل ٤٠٠ اقجة. وفي احد التجديدين اللذين أجريا في عهد بايزيد الثاني احتفظت الاقجة بالوزن نفسه، بينما جرى في التجديد الثاني تخفيض الوزن بعض الشيء؛ فبدلاً من أن تكون المائة درهم فضة ٤٠٠ اقجة أصبحت ٤٢٠ اقجة.

ومنذ ذلك التاريخ حتى قبيل حملة السلطان سليمان القانوني على سيكتوار (Szigetvár/Sigeth) لم يحدث تغيير في قيمة الأقجة، أما في عام ١٥٦٥م فقد قامت الدولة بعملية ضبط ليست بالكبيرة؛ إذ قُطعت المائة درهم فضة الى ٤٥٠ اقجة بدلاً من ٤٢٠ أقجة.

وفي الربع الأخير من القرن السادس عشر زاد انخفاض قيمة الاقجة، كما تزايدت كميات الزائف والمزور منها بين ايدي الناس، ومن ثم اقتضى الأمر إعادة ضبط وزن الاقجة وعيارها من جديد، وهي عملية كان يتم اللجوء إليها بين الحين والآخر، وعرفت باسم "تصحيح السكة" (سكه تصحيحي).

ووقعت أول عملية لتصحيح السكة عام ١٥٨٦م، وتكررت عدة مرات في القرن السابع عشر. وقد أدت وفرة العملات الأجنبية في السوق إلى غلق مناجم الفضة، ومن ثم أقدم ملتزمو

الضربخانة على ضرب اقجة ناقصة حتى يمكنهم الوفاء بتعهداتهم للخزانة، وارتفعت قيمة "الليرة الشاهين" التي كانت تساوي 7,0 اقجة، لتبلغ في النصف الثاني من القرن السادس عشر قيمة اعتبارية تساوي ٧ اقجات، فأدى انخفاض قيمة الأقجة في مواجهة الليرة الذهبية إلى الاتجاه نصو تصحيح السكة، ورفع مقدار الاقجة المقطوعة من مائة درهم فضة إلى ٠٠٨ بدلاً من ٤٥٠. وارتفعت كذلك قيمة الأقجة في مواجهة الليرة الذهبية من ٨٠ إلى ١٢٠. وعلى الرغم من تلك العملية لم يتوقف انخفاض قيمة الأقجة، فاضطرت الدولة خلال أعوام: ١٥٨٩ و ١٦٠٠ و ١٦١٨ و ١٦٢٤ و ١٦٢٠ و على التجاه في مثل هذا النوع من العمليات أن تجمع الدولة الأقجة القديمة وتطرح الجديد منها للتداول لجأت إلى فرض ضريبة في عام ١٥٨٨م تحت اسم "رسم تصحيح سكة" بقصد رفع العبء عن الخزانة، فكان ذلك سببا في استياء الأهالي وسخطهم، ورفع السباهية راية العصيان، بدعوى أنهم تقاضوا علوفاتهم اقجات ناقصة العيار، وكانت النتيجة أن قُتل الصدر الأعظم ومعه الباش دفتردار.

وعلى الرغم من أن الدولة عندما قامت بعملية التصحيح في عام ١٥٨٩ قد حافظت على قيمة الأقجة في المستوى الذي كانت عليه عام ١٥٨٦م من حيث الوزن والقيمة أمام الذهب إلا أن الحفاظ على ذلك كان من غير الممكن، فارتفعت الليرة الذهبية حتى وصلت الى ٢٢٠ اقجه، ومن ثم قامت الدولة بوضع ترتيب في عام ١٠٠٠م بحيث تُقطع المائة درهم إلى ١٩٠٠ قجة، ويجري حساب الليرة الذهبية كما كمان جاريا في السابق أيضا بقدر ١٢٠ اقجة. ومع ذلك فان تلك العمليات التعسفية لم تجد في تخفيض القيمة الحقيقية لليرة الذهبية، ولكن على الرغم مسن الانخفاض المستمر لقيمة الأقجة حاولت الدولة خلال عمليات التصحيح التي جرت عام ١٦١٨ و ١٦٢٠ و ١٦٤٠م التمسك بسعر ثابت هو أن يكون عدد الاقجات المقطوعة من المائة درهم فضة اقجه، غير أن هذه المحاولات التعسفية للاحتفاظ بسعر ثابت للاقجة لم تصمد طويلاً؛ فعقب كل مرة من عمليات التصحيح كانت الأقجة تبدأ بعد مضي فترة وجيزة في الانخفاض، ومن ثم يزداد الغلاء، بل وزادت عمليات السوق السوداء. ففي نهاية العقد السابع من القرن السابع عشر كان السعر الرسمي للريال ١١٠ اقجات والأسدي ١٠٠ اقجة، وبعد عام ١٦٧٠ أصبح الريال ١٠٠ السعر الرسمي للريال ١١٠ اقجات والأسدي ١٠٠ اقجة، وبعد عام ١٦٧٠ أصبح الريال ١٠٠ والأسدي ١١٠ اقجة، وبعد عام ١٦٧٠ أصبح الريال ١٠٠ المسعر الرسمي الريال ١١٠ اقجات والأسدي ١٠٠ اقجة، وبعد عام ١٦٧٠ أصبح الريال ١٠٠ والأسدي والأسدي ١١٠ اقجة، وبعد عام ١٢٠ أصبح الريال ١٠٠ المسعر الرسمي الريال ١١٠ القجات، وبعد مضي مدة وجيزة أيضا وصل ١٢٠ القجة (٢٠).

Sahillioğlu, Bir Asırlık Osmanlı Para Tarihi 1640-1740, (رسالة علمية لم تطبع), İstanbul 1965, s. 28-31. أنظر:

وكانت الحروب التي أعقبت حصار فينا الثاني قد أدت إلى تفريغ الخزانة تماماً، واضطرت الدولة أن ترسل إلى الضربخانة ما كان محفوظاً في خزانتي الأندرون والاسطبل الخاص من أشياء صنعت من الذهب والفضة لتحويلها إلى نقد، ولما لم يكف ذلك للقضاء على الضائقة اتجهت الدولة إلى إعادة ضبط الأقجة من جديد، فقطعت من المائة درهم فضة ١٧٠٠ أقجة. وكان ضرب المنقور في تلك الآونة أمراً أشعل نار التضخم النقدي، فقامت الدولة بحظر تداوله في عام ١٩٩١م، وعادت إلى السكة الفضية من جديد، على أن تكون المائة درهم فضة ٢٣٠٠ في عام ١٩٩١م، للعمليات إلى الانخفاض المستمر في وزن الأقجة وفقدانها لقابلية الاستخدام، فتركت مكانها للبارة التي كات تضرب بنسبة ٧٠٪ فضة والباقي نحاس، ثم تركت الأخيرة مكانها أيضا للريالات والقروش، ومع ذلك فان السيطرة على تلك العملات ايضا لم تكن أمراً ممكناً.

#### ٣- الضريخانات العثمانية

كانت أراضي الدولة العثمانية ممتدة فوق ساحة شاسعة، فلم يكن ضرب السكة مقصوراً على العاصمة، فعدا مدينة استانبول كانت توجد ضربخانات في مدن الأناضول، مثل بورصة واياسلوغ وأماسيا وقونية(٣٦) وتيرة وقسطموني(٣٤)، وفي مدن الروملي مثل غليبولى وأدرنة وسيرور (سررز)(٥٥)، وبلغراد(٣٦) واسكوب ونوفا - بردة (Novo Brdo/ Novabirda)،(٧٧) وفي مصر وبعض مدن الشمال الافريقي، وفي بغداد، ودمشق وحلب، وغيرها من المدن المعروفة. غير أن هذه الضربخانات لم تكن تعمل كلها في آن واحد، كما كانت هناك فترات تعطلت فيها تماماً كما أشرنا سالفاً. فالفترات التي يشتد فيها نشاط الضربخانات هي التي كان يجري فيها تجديد وتصحيح العملة. ومقدار الفضة الذي يجري ضربه في تلك المواقف الخاصة يجري فيها تجديد منظره بفرمان، إذ يأمر كل من يحوز قدراً من الفضة أن يتوجه به إلى الضربخانة، فيقوم بتسليمه ثم يحصل على النقود الجديدة.

وتُعطى الضربخانات للالتزام لمدة ثلاثة أعوام في الغالب، وفي حالة عدم ظهور أحد التقدم الأخذ الالتزام بالسعر المقرر في دفاتر المقاطعات (مقاطعه دفترلري) تقوم الدولة بتعيين أحد

Kanunnâme-i Sultânî, s. 23/15 : أنظر (٣٣)

Sahillioğlu, "Darbhane", s. 158, 171 : انظر : (٣٤)

<sup>(</sup>۳۵) - أنظر: 17/13 (۳۵) Kanunnâme-i Sultânî, s. انظر:

Sahillioğlu, Para Tarihi, s. 36-37.37 : أنظر – (٣٦)

<sup>(</sup>٣٧) - أنظر : Sahillioğlu, "Darbhane", s. 167-168

الأمناء عليها لتشغيلها. وفي المراحل التي كانت تدار فيها الضربخانات بنظام الأمانة كان من الممكن التثبت من مقدار المعدن المصنع نظراً لأن الامناء كانوا يدفعون رسوماً عن كميات المعدن المصنعة، أما في حالة تولي الملتزمين لهذه العملية فلم يكن ممكنا التعرف على الكميات المصنعة من الذهب والفضة والنحاس. ومن ناحية أخرى فان حاصلات الضربخانات في نظام الأمانة كانت منخفضة، أما في نظام الالتزام فكانت مرتفعة.

وعند اعتلاء سلطان جديد للعرش أو عندما ترى الدولة القيام بتجديد أو تصحيح السكة عند الشعور بضرورة ضبط عيارات النقود كان يقتضي الأمر تغيير السكة القديمة المتداولة بسكة جديدة، ولهذا كان يزداد العمل والنشاط في الضربخانات، ويستمر الوضع على ذلك مدة حتى بعد اكتمال عملية التجديد والتصحيح. وفي تلك الآونة كانت تزداد أيضا أسعار الالتزام الخاصة بمقاطعات الضربخانات، ثم لا تلبث أن تعود للتدني عند انخفاض حجم العمل في ضرب العملة (٣٨).

وكانت أعمال الضرب حتى أو اسط القرن السابع عشر توفر لخزانة الدولة دخلاً لا بأس به، فلما شرعوا في قطع الاقجة من قروش أوربا المتدنية العيار كانت النتيجة أن الضربخانات لم تتضاءل أرباحها مع مرور الوقت فحسب، بل بدأت تتعرض للخسارة، ولهذا السبب أيضا اتجهت الدولة إلى ايقاف نشاطها أو على الأقل تخفيضه إلى المستوى الأدنى. ففي المدة الواقعة بين الدولة إلى ايقاف نشاطها أو على الأقل تخفيضه إلى تضرب من النقود إلا ما يكفي لمواجهة النققات الشهرية للسلطان وعائلته (٣٩).

# ٤ – المصارف

كان تداول القوائم [في القرن التاسع عشر] مقصوراً على الأراضي العثمانية وحدها، ومع ذلك فقد تركت أثراً سيئاً في الخارج؛ إذ كان للتقلبات الكبيرة في العملة الانجليزية والفرنسية في البوالص المسحوبة على لندن وباريس أثرها في أن أجبرت الدولة على اتخاذ بعض التدابير، وكان يجب التمسك بسعر ثابت للعملة العثمانية أمام الاسترليني. ولأجل هذا جرى عقد اتفاق مع الصراف ليون والصراف بلطجى (Baltazzi) من صرافي حي غلطة في استانبول عام ما ١٨٤٥م/ ١٦٦١هـ حول أن الاسترليني سوف يظل بحساب ١١٠ قروش وذلك في مقابل المساعدة

Sahillioğlu, "Darbhane", s. 174 : انظر - (٣٨)

<sup>(</sup>۳۹) - أنظر: Sahillioğlu, Para Tarihi, s. 27

التي ستقوم بها الحكومة بمبلغ ٢,٠٠٠,٠٠٠ قروش. والواقع أن الصراقين صدقا في وعدهما واحتفظا بسعر الاسترليني ثابتاً. وبعد هذه التجربة سمح لهذين الشخصين في عام ١٨٤٧ أن يقيما مصرفاً باسم "بنك استانبول" (درسعادت بانقه سي/ استانبول بانقه سي). والواقع أن هذا البنك لم يكن له رأسمال معين، وكانت بوالصه تلقى قبولاً نظراً للتقدير الذي كان يحظى به مؤسسوه، غير أن عجز الدولة عن سداد القروض التي أخذتها منه في موعدها أضر بالمصرف، فشرع يطرح القوائم في السوق كحل للضائقة، ولكن هذا التصرف أيضا لم يساعده على استمرار وجوده، فاعلن إفلاسه ليلحق بالخزانة خسارة مقدارها ٢٠٠,٠٠٠ ليرة.

وعلى الرغم من أن نهاية مصرف استانبول كانت الافلاس إلا أنه نجح خلال مدة نشاطه في الاحتفاظ بسعر الليرة ثابتاً أمام الاسترليني، وهو الأمر الذي دعا الحكومة لاقامة مصرف جديد. وفي عام ١٨٥٦م بدأ المصرف العثماني Ottoman Bank نشاطه برأسمال انجليزي. وكان مركزه في لندن، بينما فتح فروعاً له في استانبول وإزمير وبيروت وسلانيك. والواقع أن الحكومة العثمانية كانت تفكر في مصرف اكبر شمولاً واتساعاً للاضطلاع بالمعاملات التجارية، ولهذا أضيف رأس المال الفرنسي لهذا المصرف فظهر في عام ١٨٦٣م ما عُرف باسم (بنك عثماني شاهانه) الذي كان مصرفاً رسمياً من ناحية، ويقوم بالمعاملات التجارية من الناحية الأخرى.

وفي تلك الأثناء أقيمت عدة مصارف أصغر حجماً حاملة اسماء متعددة، كان قسم منها عثمانياً مثل مصرف الأشغال العمومية (عمومي نافعه بانقه سي) ومصرف التجارة العثماني (عثمانلي تجارت قوميانياسي) والقسم الآخر أجنبياً مثل المصرف الشرقي النمساوي ومصرف التجارة الشرقي الايطالي والمصرف الروسي، هذا في الوقت الذي كان فيه الوضع المالي للدولة يسير نحو الأسوأ، فنجح المصرف العثماني الشاهاني في الاستحواز التام على الموارد الضريبية والانفاق وأمور السندات وأذونات الخزانة.

وقد تأسس هذا المصرف بمحاولة من مدحت باشا عام ١٨٦٣، ثم تغير اسمه بعد ذلك فأصبح "صندوق الأمن" (امنيت صنديغي) ومؤسسة انتشرت في كل انحاء البلاد برأس مال تركي خالص. وكانت غاية الصندوق الذي بدأ نشاطه لأول مرة في قصبة بيرو Pirot التابعة لنيش بمبلغ قدره ٢٠٠٠ ليرة ذهب مجيدي هي توفير القروض للفلاحين بارباح ميسرة عن طريق الكفالة والرهن. ولما نجحت تلك المحاولة انتشرت أولاً في كل ولاية الطونة عام ١٨٦٤م، ثم لم تلبث أن انتشرت في كل عواصم الولايات ومراكز السناجق تحت اسم "صندوق المنافع" (منافع

صنديغى) بمقتضى لائحة تنظيمية صدرت عام ١٨٦٧م. وفي عام ١٨٦٨م أقيم وعلى يدي مدحت باشا أيضا "صندوق أمن استانبول" (استانبول امنيت صنديغي). ونظراً لأن الصندوق لم يؤسس برأسمال معين فقد كان يعتمد على أموال التوفير التي يودعها الأهالي. وكان يصرف الأرباح على المودوعات الصغيرة بواقع ٩٪، بينما يقدم القروض بشرط الرهن بواقع ١٢٪. وبسبب التيسيرات التي أتاحها في عمليات إرسال النقود من مكان لآخر عن طريق سحب بوالص على صناديق المال الموجودة في الولايات فقد زاد الاقبال عليه خلال مدة وجيزة، وبدأ من عام ١٨٧٧م يفتح فروعاً له في الولايات.

# ثالثاً - تقرير الأسعار والرقابة عليها

## ١ - نظام التسعير

السعر (نَرْخ) "هو الحد الأقصى من القيمة المقررة من السلطات الرسمية لسلعة من السلع". ومع تعدد الآراء بين فقهاء المسلمين حول جواز التسعير وعدالته فقد عُني العثمانيون عناية كبيرة بهذا النظام، بغية توفير عوامل الرفاه للأهالي. وكان الصدر الأعظم يخرج للرقابة على الأسواق، ويعنى السلطان هو الآخر عن كثب بهذا الموضوع.

وكانت تجري عملية تقرير الأسعار عن طريق زعماء الحرفيين والتجار، وفي حضور القاضي والمحتسب. ومع أن منفعة الأهالي هي الأمر الذي يؤخذ في الاعتبار اثناء عملية التسعير إلا أنهم كانوا يحاولون أن يتركوا للحرفيين والتجار دائما قدراً من الربح، تبعاً لجنس السلعة ونوع المنتج، والمواد الخام المستخدمة، ونوع الجهد ومقداره، بحيث يتراوح بين ١٠-١٥٪، ويصل إلى ٢٠٪ في السلع التي تتطلب جهداً اكبر. ولأجل هذا كان يجري حساب تكلفة المنتج الحاصل بعد استخدام المواد الداخلة في انتاجه بقدر معين، ثم يجري تحديد السعر باضافة معدل الربح إليه، وهي العملية التي تُعرف باصطلاح "ضبط المذاق" (چاشني توتمق).

ونرى فيما عدا فترات التضخم الكبيرة أنه لم يكن هناك تغيير كبير في أسعار المواد إلا المواد الغذائية التي كانت تتغير بحسب المواسم، أما المواد التي تتغير أسعارها تبعاً للمواسم فهي الخبز وفي المقدمة واللحوم والخضر والفاكهة. فقد كان يجري ضبط سعر الخبز في أعقاب الحصاد، ويجري التغيير كلما مست الحاجة حتى يتم الحصول على المحصول الجديد. غير أن شعور الناس بقلة المؤن في أشهر الشتاء القارص كان يرفع أسعارها. والغالب أن تتمسك الدولة بسعر الخبز ثابتاً؛ إذ كان بقدر اقجه واحدة في القرنين السادس عشر والسابع عشر، بينما كان باره واحدة أو بارتين في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، والذي كان يتغير هو وزن رغيف الخبز نفسه. وكان

يجري ضبط أسعار الأغذية الحيوانية [كاللحوم والألبان ومنتجاتها] في أشهر الربيع والخريف. كما كان من أهم الأمور التي يراعيها المسئولون وموظفو الدولة أن يقضي الناس شهر رمضان في سعة واطمئنان. ولأجل هذا كان الغالب في آخر شهر شعبان أن يجري تقرير أسعار المأكولات من جديد.

وكانت هناك أمور نفرض على المسئولين أن يعيدوا النظر في الأسعار القائمة، لا سيما في الأحوال غير العادية كالحروب والحصار والتعبئة، وفي حالات الكوارث الطبيعية كالجفاف والسيول والبرد القارص وغزو الجراد وغير ذلك. ففي أثناء الحصار مثلاً، وعندما تتعطل الحركة البحرية ويتوقف النقل البحري الرخيص أصلاً يتجه الناس إلى النقل بالبر، ومن ثم يصبح ارتفاع اسعار النقل سبباً في ارتفاع أسعار المواد الأخرى. وفي حالة الحرب كان يحصل الجيش على الجانب الاكبر من المحاصيل فيقل بذلك مقدار المخصص منه للأهالي، كما هو الحال عند حدوث الجفاف، ومن ثم يختل ميزان العرض والطلب، وتصبح هناك ضرورة لزيادة الأسعار.

أما في الآونة التي تتخفض فيها عيارات العملة، ويقتضي الأمر من الدولة أن تلجأ إلى وضع ترتيبات جديدة بين الحين والآخر، فكانت تبادر بعملية ضبط عامة لأسعار البضائع والامتعة والخدمات. ولأجل هذا كان زعماء الحرفيين والتجار يجتمعون في أعقاب عملية تصحيح السكة في مقر الصدر الأعظم، فيقومون بتقرير أسعار السلع الرئيسية في حضور القاضي، وبعد ذلك تترك لهم أسعار السلع من الدرجة الثانية ليقوموا هم أنفسهم بتحديد أسعارها بالقياس الى أسعار السلع الرئيسية. وكانت تجري عملية تحديد الأسعار خارج استانبول بالتشاور بين القاضي والأشراف والأعيان.

وأثناء عملية التسعير يجري الفصل بين أسعار الجملة وأسعار القطّاعي. ويستخدمون في دفاتر الأسعار (نرْخْ دفتراري) اصطلاح (گوتوروجي) لتاجر الجملة، ويقابله اصطلاح (مقيم) أو (اوطوراقجي). أما عن قيام تجار الجملة بعمليات البيع في الحوانيت مثل تجار القطاعي فكان ممنوعاً. وكانت العادة عقب الانتهاء من عملية التسعير أن يتعهد البائعون والتجار بتطبيق تلك الأسعار في البيع، أو الرضا بالعقاب في حالة مخالفتها. وتجري عملية التسعير في استانبول بحضور قاضيها، وهو الذي يقوم بعدها باعلان قضاة البلدات الثلاث (بلاد ثلاثه) أي أوسكودار وأيوب وغلطة بهذه الأسعار، ثم يقوم هؤلاء أيضا باعلام المحاكم في دوائرهم بها، ويخرج المنادون إلى الأسواق للإعلان عنها على مسمع من التجار والبائعين والأهالي. كما كانت ترسل قوائم

الاسعار إلى "قلم الباشمُ حَاسبه"، ثم تُرسل إلى المدن الأخرى لتكون نماذج للتسعير أمامها، كما كانت ترسل بين الحين والآخر قوائم الأسعار من تلك المدن إلى استانبول بقصد تقديم المعلومات.

وسواء جرت عملية تحديد السعر داخل إحدى المدن وطُبقت فيها أو أرسلت قوائم الأسعار من العاصمة إليها فان القضاة خارج استانبول كانوا مكلفين بتسجيل قوائم الأسعار في سجلاتهم. أما قاضي استانبول نفسها فكان له دفتر مخصوص لتسجيل الأسعار المقررة، سواء ما كان عقب عمليات تصحيح السكة(٤٠) أو كان في الأحوال العادية(٤١).

وعلى الرغم من الأهتمام الشديد بالأسعار والرقابة المشددة عليها والتعهدات التي كان يقطعها التجار على أنفسهم باحترامها وتطبيقها فقد كان من الحوادث التي يصادفها الناس كثيراً أن تسير الأسعار في جو من الفوضى، ولا سيما عند ارتفاع التضخم واختلال عيارات العملة. كما كان لأراء الصدر الأعظم وأفكاره عن الأسعار أثرها المهم في وضع الترتيبات اللازمة في هذا الموضوع، فالصدر الأعظم كوپريلي زاده فاضل مصطفى باشا مثلاً لم يكن يرى من الصائب التعسف في السعر واجبار التجار عليه، ولهذا تركت الأسعار وحالها في عهده، إلا أن المسئولين بعد ذلك وجدوا صعوبة شديدة في السيطرة عليها وضبطها.

ولكي تضمن الدولة رعاية التجار للأسعار كانت تضع الأسواق تحت الرقابة دائماً، وتجري عمليات التفتيش اليومية بواسطة الـ (محتسب) وعدد من الرجال المساعدين لـه، يطلق عليهم (قول اوغلانلرى) أي رجال التفتيش. أما عقب انفضاض الديوان الذي كان يعقد في دار الوزير الاعظم يوم الأربعاء فكان الوزير نفسه هو الذي ينهض للتفتيش ومعه قاضي استانبول والمحتسب وعدد آخر من الموظفين، فيطوفون الأسواق ويفتشون على التجار، ويعاقبون في الحال من يرونه مخالفاً لشروط السعر والجودة.

وقد حافظ نظام التسعير هذا على وجوده حتى أواسط القرن الناسع عشر، فلما بدأت تظهر التغيرات في أوضاع التجارة شيئا فشيئاً ابتداءًا من النصف الثاني لذلك القرن كانت هي السبب وراء فقدان نظام التسعير هو الآخر لأهميته، وكانت النتيجة أن تُركت الحرية للأسعار، فيما عدا بعض المواد الغذائية الضرورية كالخبز واللحم.

اله المنائر دفتران لاستانبول، أحدهما عن عام ١٦٠٠ والثاني عن عام ١٦٤٠، وقد قمنا بنشرهما: "1009 (1600) tarihli Narh Defterine Göre İstanbul'da Çeşidli Eşya ve Hizmet Fiatları", *TED*, sy. IX (1978), 1-85; Osmanlılarda Narh Müessesesi ve 1640 Tarihli Narh Defteri, İstanbul 1983

ويتبين من هذه الدفائر مدى تغير الأسعار من فترة لأخرى.

<sup>(</sup>٤١) - يوجد منها اليوم دفتر في أرشيف السجلات الشرعية باستانبول تحت رقم (٢٠١) يسجل أسعار ١١٧٦-١٢٧١هـ.

#### ٢- نظام الاحتساب

يعتمد الاحتساب على مبدأ "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر"، وهو نظام كمان موجوداً منذ العهود الأولى للاسلام. والمحتسب هو القائم على رأس هذا النظام، ويُعنى بامور جد متتوعة. ولطبيعة موضوعنا فسوف نتناول هنا مسألة الرقابة على الحرفيين والتجار.

فلا شك أن وصول السلعة إلى المستهك باسعار رخيصة والعناية بالظروف الصحية لها والحفاظ على مستويات الجودة اللازمة كانت من الأمور الهامة في تأمين رفاه الأهالي. والواقع أن الاداريين العثمانيين وعلى رأسهم السلطان كانوا يهتمون كثيراً بهذا الأمر، وجرى إعداد "قانوننامات الاحتساب" لضمان تحقيق هذا الغرض. وأقدم قوانين الاحتساب المعروفة لدينا ترجع إلى عهد السلطان بايزيد الثاني. ونرى في تلك القوانين أن موضوع الخبز مثلاً لم يكن مقصوراً على سعره ووزنه فحسب، بل تطرق إلى مقدار القمح المستخدم ومقدار الدقيق المستخرج منه، ومقدار المغزون المفروض على أصحاب الأفران والاحتفاظ به، والعقاب الذي يجب إنزاله بهم إذا خرج الخبز نيئاً أو ناقصاً، كما أشارت القوانين إلى التدابير اللازمة لتوفير ما تحتاجه المدينة من اللحوم.

وفي موضوع الملبوسات والسلع الاستهلاكية المعمرة نرى فصولاً مستقلة؛ حتى أن بعض السلع مثل الأحذية كانت تنص القوانين على المدة التي يجب أن تمضي في استهلاكها، كما نصت على مقاييس الطول والعرض في سلع كالأقمشة والحصير وغيرها، أي أنهم حاولوا من خلال القوانين وَضع تصور كامل للتوحيد القياسي standardization. كما نلاحظ في تلك القوانين أنهم أولوا النظافة عناية فائقة؛ فقد عددت القواعد والأصول التي يجب رعايتها من جانب الطباخين وغيرهم من صناع الأطعمة والمأكولات، ومن الحلاقين وأصحاب الحمامات. وعنيت القوانين بحياة الانسان عندما أشارت إلى ضرورة التمسك بحد الاستيعاب في وسائل النقل البحرية، وراعت في الوقت نفسه حقوق الحيوان في عمليات حمل ونقل الأنقال، وحَذَرت من السماح بتحميله فوق طاقته (١٤).

وتمثل قانوننامات الاحتساب في الوقت نفسه سجلات للأسعار، ولا سيما القوانين التي وضعت في الآونة التي لم يحدث فيها تغير كبير في عيار العملات، إذ ظلت تحافظ على حيويتها وسريانها فترات طويلة.

غلاد على قانوننامات الاحتساب التي وضعت في عهد بايزيد الثاني لمدينة استانبول وأدرنة وبورصة أنظر:
Ömer Lütfü Barkan, "XV. Asrın sonunda Bazı Büyük Şehirlerde Eşya ve Yiyecek
Fiatlarının Tesbit ve Teftişi Hususlarını Tanzim Eden Kanunlar. I. Kanunnâme-i
İhtisab-ı İstanbul-el- mahrûsa", 7V, I/5 (1942), 326 vd.; II/ 7, 15 vd.; II/9, 168 vd.

وكانت الرقابة على الحرفيين والتجار في ضوء قانوننامات الاحتساب هي كما ذكرنا المهمة التي يتولاها المحتسب ومساعدوه المعروفون باسم "رجال التفتيش" (قول اوغلانلري). فقد قام هؤلاء الموظفون بمهمة الرقابة على الجودة والأسعار بين الحرفيين والتجار، وعاقبوا المخالفين للنظام ممن يدخل ضمن صلاحيتهم، أو عرضوهم على القاضي في الأحوال التي تخرج عن صلاحيتهم، كما قاموا في بمهمة جمع بعض الرسوم والضرائب المقررة عليهم، مثل "يومية الدكاكين" (يوميهء دكاكين) والدمغة و "ضريبة السوق" (باج پازار) وغيرها. وفي عام ١٨٢٦م عندما جرى إلغاء اوجاق الانكشارية وأقيم بدلاً منه الجيش الذي عرف باسم "العساكر المنصورة المحمدية" سعت الدولة لايجاد موارد دخل يمكن الاعتماد عليها في الانفاق على هذا الجيش الجديد، فاتجهت لاعادة تنظيم هيئة الاحتساب التي كانت قد خرجت عن مسارها منذ مدة طويلة، وقامت بتوسيع دائرة بعض الضرائب والرسوم التي كانت موجودة من قديم، مثل رسوم "يومية الدكاكين" والدمغة و "رسم الوزن" (قنطاريه) ثم زادت من قيمتها، وبدأت في الوقت نفسه بتكليف هيئة الاحتساب بجباية الرسوم التي قررتها حديثاً، مثل "رسم الرخصة" (رُخْصَتيه)، ثم وجهت إلى المحتسب الذي أصبح يعرف باسم "ناظر الاحتساب" مهمة إدارة الأموال التي جرى ربطها بنظام الانحصار الاحتكار (يد واحد). وجرى منذ ذلك التاريخ ايضا إلغاء وظائف "رجال التفتيش" (قول اوغلانـارى)، وتولاهـا بـدلاً منهـم جنود جيش العساكر المنصورة. وفي شهر اغسطس ١٨٣٨م قامت الدولة بالغاء جزئي لتلك الرسوم التي يجبيها الاحتساب؛ إذ ألغت قسماً منها نتيجة للضغوط الداخلية، بينما ألغت قسماً آخر نتيجة للضغوط الخارجية. أما في عام ١٨٥٤م فقد جرى إلغاء نظام الاحتساب بكامله، وألغى بالتالي ما كانت تقوم بتحصيله تلك الهيئة من الضرائب والرسوم الأخرى(٤٣).

Z. Kazıcı, Osmanlılarda İhtisab Müessesesi, İstanbul 1987, s. 188-192 - انظر: (٤٣)

الفصل الثالث النشاط التجاري



# أولاً - التجارة الداخلية

#### ١ – أساليب التجارة الداخلية

إن التجارة الواسعة التي تجري ممارستها بين المدن والقصبات أو بين الممالك هي التجارة التي تعرف بتجارة الجملة. وقد كان أمر توزيع السلع والبضائع المنتجة داخل البلاد في الأراضي العثمانية أو السلع والبضائع القادمة من الأماكن التي انتجت فيها خارج البلاد أو من المواني على المناطق السكانية يجري عن طريق تجار الجملة. وأياً كان جنس البضاعة فقد كان يجري نقلها إلى مكان الميزان أو الخان حيث يجري توزيعها على تجار القطاعي. وهذه الموازين والخانات، ولا سيما في المدن الكبرى مثل استانبول كانت تعرف باسماء البضائع التي ترد عليها؛ فهناك "قبّان الدقيق " و " قبّان العسل " و " قبّان القطن" و "خان الحرير " وغير ذلك. ولم تكن الخانات في الأناضول مقصورة على انتقال السلع من تاجر لآخر، بل كانت في الوقت نفسه أماكن لالتقاء في الأناضول مقصورة على انتقال السلع من تاجر لآخر، بل كانت في الوقت نفسه أماكن لالتقاء معمارية ضخمة(٤٤).

وكان انتقال السلع إلى المستهك يجري -كما هو اليوم- عن طريق تجار القطّاعي. ولم يكن هؤلاء التجار يحصلون على السلع من تاجر الجملة؛ بل يحصلون عليها بواسطة زعماء الحرفة والتنظيم التابعين له(٤٠). وكان الحرفيون والصناع يقومون بتصنيع المواد الخام وبيعها مباشرة للمستهلك. وباستثناء بعض الحرفيين اللزم وجودهم في كل حي، مثل الفرانين والبقالين والجزارين فان الحرفيين وتجار القطاعي الآخرين كانوا يجتمعون في أسواق وأحياء بعينها، مثلهم في ذلك مثل تجار الجملة. وإلى جانب المدن الكبرى مثل استانبول وأدرنه وبورصة كانت الأسواق التي يتجمع فيها الحرفيون والصناع في مناطق الاستيطان الصغيرة، سواء في الأناضول أو في منطقة الروملي، توجد في الغالب على شكل "أسواق طويلة" (اوزون چارشي) أو "أسواق مغطاة" (قپالى چارشى). والدليل على ذلك أن السوق الموجودة في سراييفو داخل البوسنة وهي احدى هذه الأسواق ما زالت تعرف حتى اليوم باسم (باش چارشي). أما الأماكن التي كانت تباع

<sup>:</sup> كان الخان القائم في (أورله) أحد أقضية ازمير مثلاً وقفاً أقامته السلطانة حفصة والدة السلطان سليمان القانوني، أنظر: - كان الخان القائم في (أورله) أحد أقضية ازمير مثلاً وقفاً Suraiya Faroghi, Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia. Trade, Crafts and Food Production in an Urban Setting, 1520-1650, Cambridge 1984, s. 29, 30.

<sup>(</sup>٤٥) - أنظر هذا الشكل من الانتقال في قسم أرباب الحرف والصنايع.

فيها الأقمشة الغالية والمجوهرات الثمينة فكانت توجد داخل تلك الأسواق المغطاة، وفي اقسام مستقلة منها، تغلق بابواب حديدية، وتعرف باسم (بَدَسْتَان).

وكانت البازارات أيضا من أماكن التجارة المهمة في نقل البضائع إلى المستهاك؛ إذ يقوم تجارها بالتنقل بين الأماكن التي تقام فيها كل يوم في حي مختلف، والبازارات التي تنصب في الأماكن التي توجد فيها الجوامع الجامعة كانت تقام ايام الجمعة، فيرتادها أهل الريف للعبادة والتسوق في نفس الوقت. وهذه الأسواق المتنقلة تنصب في المدن الكبرى يوماً كاملاً، أما في الاحياء الصغيرة فهي تظل منصوبة حتى الظهيرة أو لعدة ساعات ثم تنفض(٤١).

والأسواق الموسمية (پاناير) هي أيضا من الأماكن التي يمارس فيها تجار الجملة وتجار القطاعي على السواء نشاطهم، ومع وجودها في الأناضول داخل مدن مثل سيد غازي وآلاشهر ونازللي إلا أن الاساس في اقامتها كان في منطقة الروملي، في مدن مثل اوزونجه آباد خاص كوي وفلبه ويانيه وآلاسونيا وماشقولور ودوليان وغيرها. والفرق بين الاسواق المتنقلة (پازار) والأسواق الموسمية (پاناير) هو أن الأخيرة تقام مرة كل عام، وهي في منطقة الروملي بوجه خاص كانت من الأماكن التي تباع فيها البضائع والسلع المحلية إلى جانب السلع المستوردة وعلى نطاق واسع. وكثير من تلك الأسواق الموسمية كان يقام داخل الأوقاف الضخمة كالخانات، ويتولى مسئولية الأمن فيها الاداريون المحليون، وهؤلاء كانوا يوكلون هذه المهمة لجنود الانكشارية هناك من فئات المشاة (بايا باشي)(٤٧).

## ٢ - مكانة استانبول في التجارة الداخلية

كان لمدينة استانبول مكانة هامة ومتميزة في تجارة الامبراطورية العثمانية، نظراً لما كانت تأويه من أعداد غفيرة من الناس من أهل السراي العثماني وأهالي المدينة وعساكر القبوقولية. وكانت عملية توفير سبل الاعاشة لتلك الأعداد الضخمة هي اكثر الأمور التي ينشغل بها كافة المسئولين وعلى رأسهم السلطان، لأن الضواحي المحيطة باستانبول كانت أفقر من أن تلبي كافة احتياجات الناس منها، ولأجل هذا كانت منطقة الروملي والأفلاق والبُغدان وغرب الأناضول بمثابة مخازن المؤنة لاستانبول، فكانت أنواع الحبوب تأتي من الأفلاق والبغدان من مواني

Suraiya Faroghi, "16. Yüzyılda Batı ve Güney Sancaklarında - للمزيد من المعلومـات، أنظــر: – (٤٦) Belirli Aralıklarla Kurulan Pazarlar (İçel, Hamid, Karahisar-i Sahib, Kütahya, Aydın ve Menteşe)", ODTÜ Gelişme Dergisi 1978 Özel Sayısı, s.39-85.

Suraiya Faroghi, "The Early History of the Balkan Fairs", المزيد من المعلومات، أنظس: (٤٧) - المزيد من المعلومات، أنظس: - (٤٧) Südost-Forschungen, band XXXVII (1978), 50-68.

الدانوب ومن مواني البحر الأسود من جهة الاناضول والروملي، وتأتي من تراقيا وسواحل بحر ايجة، وخاصة سناجق قوجه ايلى وخُدَاوَنْدكار [بورصة] وقاره سي، وتنقل في الغالب بواسطة التجار التابعين لميزان الدقيق (اون قيانى) في استانبول عن طريق البحر. كما كانت تجلب تلك الحبوب عند الضرورة من ارضروم في الشرق، ومن كفه في الشمال، ومن مناطق الجنوب حتى مصر وطرابلس الغرب. وكان في قدرة السفن العاملة في البحر الأسود أن تنقل ٧٠٠٠ كيلة استانبولية، أما سفن بحر مرمرة فكانت بسعة ١٠٠٠ كيلة(١٤). وهي تتمتع بأولوية التحميل في المواني التي ترسو فيها، ولها كفيل يكفلها ويتعهد بنقل أحمالها إلى استانبول. وعندما تصل الحبوب إلى استانبول كانت توزع على الطواحين بالقدر الذي تستحقه.

أما اللحوم التي تأتي في الترتيب الثاني من حيث الأهمية في موضوع الاعاشة فكان يجري توفيرها من مناطق الأناضول، من قوجه ايلى حتى ديار بكر، ومن الأفلاق والبغدان ومن الروملي. ويتم جلبها إلى استانبول عن طريق اشخاص يجري ترشيحهم من بين الأثرياء، يُعرف الواحد منهم باسم (جلب). ولحوم الضأن هي اللحوم المفضلة في استانبول، وتأتي على شكل قطعان حتى مشارف استانبول في سيلوري وبيوك چـكمجه وكُوچُوك چـكمجه حيث يجري تسمينها هناك، ثم تُوزع على الجزارين حيث يجري ذبحها في المذابح القائمة خارج العاصمة(٤٩).

وتقوم مصر بتلبية احتياجات استانبول من الأرز والبن، ويجري إرسالهما عن طريق البحر، وكانت الدولة نظراً لطول المسافة وعدم كفاية السفن العثمانية أحياناً تلجأ إلى الاستعانة بسفن الدول الاجنبية العاملة على هذا الخط، غير أن أعمال القرصنة التي كانت تقع بين السفن الحاملة للاعلام الانجليزية والفرنسية العاملة في البحر الأبيض المتوسط خلال القرن الثامن عشر تركت أثراً عميقاً على التجارة بين مصر واستانبول، وتعثر الحصول على الأرز والبن القادمين من هناك في أسواق استانبول(٠٠).

Lütfi Güçer, "XVIII. Yüzyıl Ortalarında İstanbul'un İâşesi İçin Lüzumlu Hububatın : أنظر – (٤٨) Temini Meselesi", *İFM*, XI/1-4 (1950), 400.

Ahmet Refik, *Onaltıncı Asırda İstanbul Hayatı (1553- 1591),* İstanbul 1935, s. 84-90; انظر: أنظر أيضاً أرشيف السجلات الشرعية في (İstanbul Kadılığı, nr. 201)

<sup>(</sup>۵۰) – أنظر: Kütükoğlu, *Münâsebetler*, I, 58

وتأتي الخضر والفاكهة من ضواحي المدينة ومن سواحل مرمرة بوجه عام، وتاتي الفواكه المجففة والزيتون والزيت من سواحل ايجه بواسطة السفن. وكان قد جرى تحديد الأرصفة التي يجري تفريغ كل نوع من تلك السلع عندها فيما بين (امين اوكى) و (اون قپانى). وهناك يجري توزيع قسم منها على الحرفيين والصناع والتجار، بينما يُنْقَل القسم الثاني إلى خانات تجارة الجملة(١٥). أما انتقال تلك السلع إلى الأهالي، أي بيعها بالقطاعي فكان يجري في الأسواق المفتوحة وعند البقالين وبائعي الفواكه والخضر.

وفي استانبول كانت ترد – عدا المواد الخام والسلع القادمة من شتى انحاء الامبراطورية – بضائع أجنبية جد متنوعة، تصل إلى المدينة عن طريق السفن وقوافل التجارة؛ فهناك حرير ايران وبضائع اوربا المختلفة وخاصة الاقمشة، وتوابل الهند وأقمشتها وغير ذلك(٥٢)، حيث يباع كل منها في أماكن معينة.

# ٣- التجار أصحاب النفوذ في التجارة الداخلية

ليس من الصواب ماشاع عن أن الذين عملوا بالتجارة في أراضي الدولة العثمانية كانوا من الطوائف غير المسلمة، وأن المسلمين عذفوا عن الدخول في هذه الساحة؛ إذ كان يتولى التجارة الداخلية بوجه خاص تجار مسلمون وغير مسلمين على السواء من رعايا الدولة العثمانية حتى أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر الميلاديين، ففي أواخر القرن السادس عشر مثلاً كانت البضائع التي تنقلها القوافل القادمة إلى بورصة تعود ملكيتها بالكامل إلى التجار المسلمين(٥٠). وكان التجار الأجانب يوطنون عملاءهم في مدن مثل أنقرة وبورصة ويقومون بشراء المواد التي يقررون تصديرها في مواطن انتاجها، ومع هذا فانهم لم يفعلوا ذلك بقصد الاتجار فيها داخلياً. ولكنا سوف نرى أن الوضع تغير في القرن التاسع عشر، إذ تحول التجار الأجانب الى تجارة الجملة أولاً، ثم لم يلبثوا أن دخلوا تجارة القطاعي في أعقاب "معاهدة بلطه ليماني" عام ١٨٣٨م.

Mantran, 17. Yüzyılın İkincisi Yarısında İstanbul, II, 62 vd. : انظر - (١٥)

<sup>(</sup>٥٢) – كثير من السلع المباعة في أسواق استانبول توجد أسعارها في دفاتر التسعيرة التي وضعت بمناسبة عمليات تصحيح العملة التي جرت عام ١٠٠٩هـ (١٦٢٠م) وعام ١٠٥٠هـ (١٦٤٠م)، أنظر:

M. S. Kütükoğlu, "1009 (1600) tarihli Narh Defterine Göre İstanbul'da Çeşitli Eşya ve Hizmet Fiatları", *TED*, IX (1978). 1-85; *Osmanlılarda Narh Müessesesi ve* 1640 Tarihli Narh Defteri, İstanbul 1983.

أنظر: İnalcık, *The Ottoman Empire. The Classical Age 1300-1600*, (trc. Norman : انظر – (۲۰) İtzkovitz-Colin Imber), London 1973, s. 125.

# ٤ - بعض قوانين الحظر والتحديد أ) - مبدأ الاقضية المغلقة

لما كانت أراضى الدولة العثمانية تمتد فوق ساحة شاسعة في ثلاث قارات فقد تميزت كل بقعة من بقاعها بانتاج محاصيل وسلع معينة، وبنقل الزائد عن الحاجة من تلك المحاصيل والسلع إلى المناطق الأخرى ظهر نشاط تجاري واسع داخل البلاد. غير أن كل المحاصيل والسلع لم تكن تتمتع بدرجات متساوية من التدفق. ولأن بعض المحاصيل مثل القمح الذي يمثل المصدر الأساسي لغذاء الأهالي لم تكن تكفي في مناطقها أحيانا فكان انتقالها محظوراً خارج القضاء، أي أن المبدأ السائد هو انغلاق الأقضية على نفسها. ويرجع السبب في ذلك إلى الحيلولة دون إحداث قحط مصطنع في منطقة من المناطق، والحيلولة دون تدنى الدخل الضريبي الذي يجبى على الحبوب في الأسواق داخل القضاء، وتوفير حاجة الجيش العثماني من المؤن خلال خروجه المتواصل للحرب، وكذلك توفير سبل الاعاشة للمدن الكبرى التي لا تكتفى ذاتياً، مثل استانبول وأدرنة ومكة والمدينة وغيرها. غير أن نقل الحبوب إلى تلك المدن نفسها لم يكن يتم إلا بعد الحصول على إذن. وعند ظهور القحط في أحد الأقضية نتيجة لتغير في المناخ أو لظهور كارشة طبيعية كان يصدر القرار من الديوان الهمايوني بنقل المحاصيل اللازمة من الأقضية المجاورة ذات الفائض إلى القضاء المنكوب. وقد لوحظ على سبيل المثال أنهم نقلوا الحبوب إلى جزيرة رودس من منتشا وتكه، وإلى اوجاقات الغرب من ضفة الروملي في بحر ايجه، وإلى كفه من موانى الافلاق والبغدان ونهر الدانوب(٥٤). كما كان يحدث أحيانا عندما تتعذر عملية الحصول من المناطق المجاورة للقضاء المنكوب على حاجته أن يجرى شراؤها من المناطق الأبعد.

ولكي تصل الحبوب التي حصلت على الاذن بالنقل إلى المكان المنصوص عليه في الاذن وتباع بالسعر الرائج، أي للحيلولة دون تهريبها وبيعها في السوق السوداء تنبهت الدولة إلى ضرورة اتخاذ بعض التدابير؛ ومنها أنهم كانوا يصدرون حكماً [اي قرار من الديوان الهمايوني] إلى قاضي المكان حول السماح بنقل الحبوب التي يتقرر شراؤها من هناك، كما يُلزم التاجر بأن يجد لنفسه كفيلاً من الناس يكفله، ثم يسلمه قاضى المكان الذي تجري عملية الشراء منه سنداً

Lütfi Güçer, "XVI. Yüzyıl Sonlarında Osmanlı İmparatorluğu Dahilinde : أنظر – (عد) Hububat Ticaretinin Tâbi Olduğu Kayıtlar", *İFM*, XIII/1-4, 81-86.

(تَمَسُّك) يدرج فيه اسم السفينة المكلفة بالنقل وربانها وتاريخ اقلاعها ونوع الحبوب ومقدارها وأسعارها، وتتم بذلك عملية الرقابة على السعر في أماكن الشراء وأماكن البيع(٥٠). ب) - نظام الإحتكار أو الانحصار

كانت الدولة العثمانية قد وضعت موانع وتحديدات على بعض السلع مما عدا الحبوب ايضا، أو جعلت في يدها أمر بيع وشراء تلك السلع. فكان الملح واحداً من المواد التبي احتكرتها الدولـة منذ عهودها الأولى، وكان لكل مملحة منطقة معينة يطلق عليها اسم (أورى) أي سياج، يباع فيها ملحها. فكما كان نقل ملح منطقة إلى أخرى وبيعه فيها ممنوعاً كان من المحظور ايضا إدخال الملح إلى الأماكن الواقعة داخل حدود الملاحات الموجودة(٥٦). ومن المؤكد أن هناك سبباً لذلك فلعلهم أرادوا الحيلولة دون وقوع المنافسات بين الملاحات بسبب الفارق في قيمة التكلفة. أما في حالة قلة الملح الناتج من إحدى الملاحات نتيجة لاختلاف الظروف بحيث لا يفي باحتياجات تلك المنطقة فقد كان نقل فائض الانتاج إليها من ملاحة أخرى ممكناً باذن من الحكومة، كما هو الحال تماماً في مسألة نقص الحبوب. وكان نقل الملح وبيعه داخل مناطق الملاحات مقيداً هو الآخر ببعض القواعد؛ ويتولى أمر النقل بوجه عام جماعات اليوروك التي تعمل في تربية الحيوان، ويجري اعفاؤهم مقابل هذه الخدمة من تأدية الضرائب المعروفة باسم "العوارض الديوانية" و "التكاليف العرفية". وكان تجار الملح يشترونه من الملاحات بالسعر المقرر في مواسم معينة ثم يشرعون في بيعه داخل مخازن الملح القائمة في أسواق المدن والقصبات الموجودة داخل منطقة الملاحة، أي داخل سياجها. ومع كل ذلك فقد كان في وسع الأهالي أن يحصلوا على الملح اللازم لهم من تلك الملاحات دون وسيط. وقد دخل خزانة الدولة بفضل هذا النظام الاحتكاري قدر لا يستهان به من المال. (٥٧).

وكانت الدولة بين الحين والآخر تتدخل أيضا في بيع وشراء بعض السلع الأخرى، وإن لم يكن بهذا القدر من التحكم والاستمرارية. وهذا النظام الاحتكاري الذي سيعرف في القرن التاسع عشر باسم "اليد الواحدة" (يد واحد) وتبذل الدول الاجنبية قصارى جهدها لإلغائه يصادفنا في عهد

<sup>(</sup>٥٥) – نفسه، ص ٩٠ – ٩٧

<sup>(</sup>٥٦) - أنظر: Kanunnâme-i Sultânî, s. 28-34 - أنظر:

Lütfi Güçer, "XV-XVII. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Tuz İnhisarı : أنظر – (۵۷) ve Tuzlaların İşletme Nizamı", *İFM*, XXIII/1-2 (1963), 110 vd.

السلطان محمد الفاتح، أو السلطان بايزيد الثاني في منطقة آيدين مطبقاً على محصول السمسم، وفي منطقة الروملي مطبقاً على محصول شعير الأرز (٥٨).

وفي النصف الأول من القرن التاسع عشر طبقت الدولة نظام الاحتكار اعتباراً من عام ١٨٢٨م على بيع بعض السلع والمحاصيل، لتحول -من ناحية - دون غش المحتكرين للأهالي، وتعمل -من ناحية أخرى، وهو الأهم على توفير المال اللازم لنفقات جيش "العساكر المنصورة" الذي أقيم حديثاً، وهذه المحصولات هي الأفيون والبلاموط [الفَلُون أو المَلُول أو أقماع البلوط المستخدمة في الدباغة: Valonia oak Quercus aegilops] والحرير وزيت الزيتون والقطن وشعر العنز والصوف والحبوب. فلما وجدت الدولة أن تطبيق هذا النظام لا يعود عليها بالربح الكثير صرفت النظر عنه بعد مدة قصيرة إلا في محصول الأفيون الذي استمر على ذلك لعشر سنوات، فكان شراء الأفيون خلال تلك المدة يجري على أيدي التجار الحاصلين على تراخيص بذلك من هيئة الاحتساب في إزمير، أما عمليات بيعه فكان يتولاها ناظر الاحتساب، ويسجل المكسب الناتج من الفارق بين سعر الشراء والبيع لحساب "خزانة المقاطعات" [ومن بعدها خزانة المكسب الناتج من الفارق بين سعر الشراء والبيع لحساب "خزانة المقاطعات" [ومن بعدها خزانة العساكر المنصورة](٩٥). غير أن ضغوط التجار الأجانب الذين لم يرتاحوا لهذا النظام وفي مقدمتهم الانجليز قد أسفرت عن إلغاء النظام برمته عام ١٨٨٨م(٢٠).

ثاتياً - التجارة الخارجية

١ - الامتيازات التجارية

أ) - قبل عام ١٨٣٨م

كان لوقوع الأراضي العثمانية بين المراكز التجارية الشرقية والغربية أن جعلها تواصل جذب اهتمام التجار الأوربيين، حتى بعد اكتشاف رأس الرجاء الصالح؛ لأن نقل بضائع الشرق الأقصى إلى أوربا كان مستمراً في القرن السادس عشر من على أراضي الشرق الأدنى والبحر الأبيض المتوسط، كما أن التجارة في محاصيل شرق البحر المتوسط حققت مكاسب وافرة للتجار الأبيض.

Kanunnâme-i Sultânî, s. 67 (susam), 68 (çeltik) : أنظر - (٥٨)

الدخل الصافي من الأفيون في عام ١٨٣٥م يبلغ ٢,٩٩٢,٨٣٠ قرشاً أنظر: İbrahim İhsan Poroy, "Expansion of Opium Production in Turkey and the State Monopoly of 1828-1839", *İntertational Journal of Middle East Studies*, 13 (1981), 201.

M.S.Kütükoğlu, "1826 Düzenlemesinden Sonra İzmir İhtisab Nezâreti", : أنظر – (٦٠) s. 503-504; *Münâsebetler*. I. 65 vd., 109.

وكانت الدول البحرية المشتغلة بالتجارة كالبندقية وجنوة تمارس هذا النشاط في الأناضول والبحر الأسود بموجب الاتفاقات التجارية التي حصلوا عليها من البيزنطيين ومن السلاجقة قبل ظهور العثمانيين بمدة طويلة، حتى أنهم أقاموا المستعمرات في البحر الأسود وغُلُطُه. فلما بدأت تتنامي قوة العثمانيين في الأناضول اعترفوا ابتداءاً من أواسط القرن الرابع عشر للجنويين اولاً (٣٥٢م) بحق التجارة في تلك الأراضي، ثم للبنادقة من بعدهم، وعندما سيطروا على البحر الأسود سمحوا لهم مدة بممارسة التجارة هناك أيضا. فالواقع أننا نلاحظ في المعاهدة المؤرخة في ١٤٧٩م التي قدمها السلطان محمد الفاتح للبنادقة أنه سمح لهم بالتجارة في طرابزون وكفه، بينما نرى في المعاهدة المؤرخة في ٤٠٠م المعقودة في عهد السلطان سليمان القانوني أن هذه المادة قد ألغيت. وفي المعاهدات التي عُقدت مع الدول الأخرى بعد ذلك فهي على الرغم من إقرارها بأمر السماح بالتجارة "للبلدان الواقعة بين نهر الدون وروسيا والآزاق، وأن تكون بـالبر والبحـر بين تلك البلدان والأراضي العثمانية" إلا أن الواقع هو عدم السماح بالفعل للسفن - الحاملة للاعلام الاجنبية حتى انعقاد معاهدة قينارجه الصغرى ١٧٧٤ - بالدخول إلى البحر الاسود اللهم إلا في بعض الاستثناءات القليلة. ثم لم تلبث الدولة بعد أن اعترفت بهذا الحق للروس أو لا أن منحته التجار النمساويين عام ١٧٨٤م، ثم التجار الانجليز عام ١٧٩٩م، غير أن الانجليز لم يتمكنوا بالفعل من الدخول إلى البحر الاسود إلاّ في عام ١٨٠٢م، وهو التاريخ الذي سُمح فيه للفرنسيين بالدخول(٦١). ثم أعقب ذلك دخول اسبانيا وصقلية و هو لاندا والدنمارك وغير ها(٦٢).

وفي القرن السادس عشر حصلت كل من فرنسا (١٥٣٦م) وانجلترا (١٥٨٠م) وهما الدولتان العظميان في العصور التالية على حق ممارسة التجارة في الأراضي العثمانية تحت أعلامهم الخاصة، أما في عام ١٦١٢م فقد شاركتهم في ذلك هولاندا هي الأخرى. وفي عام ١٥٤٧ منحت الدولة العثمانية التجار النمساويين الذين كانوا يمارسون التجارة تحت حماية البندقية من قديم حق التنقل "في أمن وأمان" داخل أراضيها. أما التجار الروس الذين ظهروا داخل الأراضي العثمانية منذ القرن الخامس عشر فقد اعترفت لهم الدولة بامتياز ممارسة التجارة في الأراضي والمياه العثمانية ما عدا البحر الأسود وذلك بمقتضى معاهدة بلغراد ١٧٣٩م. وفي

Kemal Beydilli, "Karadeniz'in Kapalılığı Karşısında Avrupa Küçük Devletleri : أنظر أ - (٦١) ve 'Mîrî Ticâret' Teşebbüsü", *Belleten*, LV/214 (1991), 697-698.

<sup>(</sup>٦٢) – للمزيد من المعلومات، أنظر: .Beydilli, a.g.m., s. 704 vd

القرن الثامن عشر حصلت الدول الأوربية الأخرى على مثل هذه المعاهدات التجارية واحدة تلو الأخرى.

وكان قصد الدولة العثمانية من منح هذه المعاهدات هو إنعاش التجارة داخل البلاد، وحققت بالفعل نجاحا في ذلك. وهذه الأراضي التي توفرت لها المواد الخام المتعددة والرخيصة رغم كل أوامر المنع والتحديد كانت تجذب التجار الأوربيين إلى درجة كبيرة، فأقاموا متاجرهم في المواني، ولا سيما استانبول وإزمير، وفتحوا فيها القنصليات، ومارسوا نشاطهم التجاري وهم يوتقون الصلات عن طريق عملائهم مع المناطق الداخلية في البلاد. وهذه المعاهدات كانت تتضمن مواد ذات فائدة عظيمة للتاجر الأجنبي الـ (مستأمن) سواء كان من الناحية التجارية أو القضائية؛ ومنها أنها كانت تضمن لتجار دول المعاهدات حرية ممارسة التجارة في المياه والأراضي العثمانية حاملين أعلامهم الخاصة، وعدم التعرض للأذي من أي شخص كان، وتقديم كافة التيسرات اللازمة من قبل المسئولين عند مرور سفنهم على الأقضية، وتحظر المساس بما لديهم من بضائع، والتأكيد على عدم مطالبتهم باي نوع من الضرائب أو الرسوم تزيد عن الجمارك القانونية المقررة عليهم، وعدم مساءلة أحد منهم لدين عليه، وأن يتولى قناصلهم فض القضايا الناشئة فيما بينهم، أما خلافاتهم مع الرعايا العثمانيين فتنظر فيها المحاكم المحلية، وفي حالة تجاوز موضوع الدعوى مبلغ ٤٠٠٠ اقجة يجري النظر فيها في محاكم استانبول. وكان يتمتع السفراء والقناصل الأوربيون بحق استخدام من يشاءون لتولى مهمة النرجمة لهم، كما كان هؤلاء يتمتعون هم الآخرون ببعض الاعفاءات، وهو الأمر الذي أدى مع مرور الزمن إلى ظهور نظام أضر بمصالح الدولة العثمانية. وكان من شأن الصراع الذي ظهر في البداية بين تلك الدول الأجنبية بسبب مزاعم التفوق أن تلجأ كل دولة ترى دولة أخرى حصلت على امتياز من الدولة العثمانية إلى الحصول هي الأخرى عليه، حتى أصبحت كل واحدة منها تمارس التجارة في الأراضى العثمانية في وضع "الأمة صاحبة الامتيازات الاكثر"(٦٣).

وكان الجنويون والبنادقة يسيطرون على تجارة البحر الأبيض المتوسط حتى أوائل القرن السادس عشر، فلما ظهر الفرنسيون أولاً على المسرح، وبعدهم الانجليز والهولنديون انتزعوا منهم مواقعهم، واحتلت الأقمشة الصوفية الرقيقة الخفيفة التي يصنعها الانجليز والهولنديون مكانة يصعب منافستها في تلك السوق منذ أوائل القرن السابع عشر، ثم انفرد الانجليز بالتفوق في

inalcık, "İmtiyazat" E/ ², III (1971), s. 1180 vd.; M. S. Kütükoğlu, انظر: – (۱۳) / Münâsebetler, I, 20 vd.; a. mlf., "Ahidnâme", DİA, I (1989), 538-539.

تجارة الليفانت Levant حتى أواخر القرن، لا سيما بعد اتجاه الهولنديين إلى الشرق الأقصى. وبعد أن أصبح كولبرت رئيساً عام ١٦٧٠م وصدور المعاهدة التي نجح نوانتل سفير فرنسا في استانبول في الحصول عليها عام ١٦٧٣م بدأت التجارة الفرنسية في شرق المتوسط في الانتعاش من جديد، وظلت تنمو على حساب التجارة الانجليزية طوال القرن الثامن عشر. وعلى ذلك النحو فان حجم التجارة الفرنسية الذي لم يكن يتجاوز ثُمن حجم التجارة الانجليزية الهولندية في الليفانت خلال العقد السابع من القرن السابع عشر لم يفتاً أن وصل في العقد السابع من القرن الثامن عشر إلى القدر الذي تساوى فيه مع تجارة هاتين الدولتين معاً، وظلت فرنسا تحفاظ على هذا التفوق حتى انقلبت العلاقات إلى حالة العداء مع الدولة العثمانية نتيجة لقيام نابليون بونابرت باحتلال مصر عام ١٧٨٩م، وتغيرت الموازين مرة أخرى بعد هذا التاريخ(١٠٠).

وبعد الانقلاب الصناعي في أوربا حاول الانجليز استغلال نفردهم دون منافس يُذكر في الأراضي العثمانية لتوفير احتياجاتهم المطردة إلى المواد الخام من ناحية ودخول سوق جيدة لبضائعهم من ناحية أخرى، فلم تتوقف جهودهم عند ممارسة الحقوق التي منحتهم إياها المعاهدات إلى أبعد الحدود بل سعوا إلى تأويل موادها عمداً بما يخدم مصالحهم، وينزلوا بالرسوم الجمركية إلى أدناها، ونجحوا في غمر انجلترا بسيل من المواد الخام. ويبدو أن الدولة العثمانية شعرت إزاء ذلك بضرورة اتخاذ بعض التدابير، ولا بد أن الرسوم الداخلية التي قررتها تحت أسماء متعددة هي أحد تلك التدابير. كما ألزمت التجار الأجانب الذين يريدون ممارسة تصدير البضائع دون وسيط بتأدية رسوم داخلية مساواة بالتجار من الرعايا العثمانيين، وأجبرت الانجليز على قبول ذلك والتصديق عليه بمقتضى "معاهدة القلعة السلطانية ١٨٠٩م".

ونمت مواني شرق البحر الابيض المتوسط وبجر ايجه وتطورت هي الأخرى خلال تلك العصور؛ فان حلب التي كانت بمثابة المركز التجاري (entrepôt) لتصدير البضائع في أوائل القرن السابع عشر قد فقدت تفوقها لمدة من الزمن نتيجة للحرب العثمانية الايرانية وبسبب محاولات الانجليز في تصدير الحرير الايراني عن طريق الخليج، وتدنى ميناؤها الاسكندرون هو الآخر إلى المرتبة الرابعة بعد ازمير والاسكندرية وصيدا. وعلى الرغم من أن تجارة

<sup>(</sup>٦٤) - للتعرف على التنافس التجاري بين فرنسا وانجلترا في القرن الثامن عشر أنظر:

Paul Masson, *Histoire du commerce français dans le Levant au XVIIIe siècle*, Paris 1911; A.C.Wood, *Levant Company*, London 1935, s. 136-178; Ralph Davis, *Aleppo*, London-Toronto, 1967; M. S. Kütükoğlu, *Münâsebetler*, I, 53-54; Bruce Mac Gowan, *Economic Life in Ottoman Europe. Taxation, Trade and the Struggle for Land, 1600-1800*, Cambridge-Sydney 1981, s. 21-23.

الاسكندرون عادت إلى الانتعاش في الربع الأخير من القرن الثامن عشر إلا أن جانباً كبيراً من التصدير كان قد تحول من الحرير إلى القطن والخيوط والأقمشة القطنية.

وكان ميناء إزمير منذ القرن السابع عشر أهم مواني التصدير في الأناضول، وابتداءاً من أواخر القرن الثامن عشر احتل القطن والفواكه المجففة مكان الحرير في التصدير من ذلك الميناء. أما سلانيك هي الأخرى فعلى الرغم من أنها لم تكن في مستوى إزمير إلا أنها كانت واحداً من اكثر المواني حركة على بحر ايجه. وتحولت استانبول إلى ميناء يستورد السلع الفاخرة أكثر من أي شيء آخر.

# ب) - بعد عام ۱۸۳۸م

كانت حاجة الانجليز المتزايدة إلى المواد الخام لصناعاتهم المتنامية وإلى الأسواق الجديدة لتصريف بضائعهم هي العامل الذي دفعهم للبحث عن امكانيات لممارسة التجارة بشروط اكثر تيسيراً في أراضي الدولة العثمانية. وكانت "شركة الليفانت" التي تأسست في أواخر القرن السادس عشر ولم تسمح بالتجارة في شرق المتوسط إلا لأعضائها قد ألغيت عام ١٨٢٥م، وبذلك استطاع كل تاجر انجليزي أن يجد الفرصة للمشاركة في تجارة البحر المتوسط متى شاء. ولهذا كان هدف وزارة الخارجية البريطانية الذي وضعته نصب عينيها أن ترفع كافة أوامر المنع والتحديد داخل الأراضى العثمانية، وأن يجري تقليل بعض الرسوم المفروضة على التجار الأجانب وكانوا يؤدونها منذ الربع الثاني من القرن التاسع عشر، ولا يقتصر التاجر الانجليزي على تجارة الجملة وحدها بل تتاح له الفرصة لممارسة تجارة القطاعي مثله مثل التاجر العثماني. وكان الطلب بتجديد الدولة العثمانية للتعريفة الجمركية التي انتهت مدتها عام ١٨٣٤م فرصة ممتازة لتحقيق كل هذه الأهداف. وتحولت المفاوضات التي بدأت بين المفوضين في نهاية الجهود الديبلوماسية التي جرت بين عامي ١٨٣٤-١٨٣٦م إلى شكل من التفاوض على عقد معاهدة رغم كل المقاومة التي كشف عنها العثمانيون في البداية. وشعر كبار رجال الدولية التي كانت في وضع لا تحسد عليه بسبب تمرد محمد على باشا آنذاك أنهم مضطرون للتراجع أمام انجلترا حتى يمكنهم التعجيل من ناحية بتغطية عجز الخزانة الذي سببته الرسوم الجمركية التي لم تسدد لها وسجلت في حساب الديون، وضمان الحصول على دعمها الديبلوماسي من ناحية أخرى. وعلى ذلك جرى التوقيع على "معاهدة بلطه ليماني في التجارية" في ١٦ اغسطس ١٨٣٨م التي نصت على الغاء نظام الاحتكار وأوامر حظر التصدير وابطال مبدأ الحصول على الـتراخيص،

والموافقة على تحصيل رسم ٩٪ عن التصدير ورسم ٢٪ عن الاستيراد بدلاً من كل الرسوم الداخلية التي كان معمولاً بها.

واتضح بعد الشروع في تنفيذ المعاهدة أن هناك عبارة في النسخة الانجليزية وحدها كانت تتيح للتجار الانجليز أن يمارسوا "كافة أنواع التجارة" في الأراضي العثمانية فاصبحت حجة لهم للشروع في تجارة القطاعي أيضا. وعلى الرغم من كل جهود الحكومة العثمانية ورد الانجليز بأن تغييرها منوط بشروط المعاهدة التجارية الروسية المقرر عقدها فان حذف تلك العبارة لم يتحقق حتى المعاهدة الروسية لعام ٢٩٨٦م. في حين أن الروس بهذه المعاهدة قبلوا عدم الدخول في ممارسة تجارة القطاعي، سواء كان في بيع الملح والشب والنشوق والخمور وآلات الحرب، أم كان في صيد الأسماك في المياه العثمانية وبيعها(١٥).

وفكرة مبدأ الحماية التي يحتمل أنها طُرحت نحو عام ١٨٦٠م بتأثير من الانجليز أيضا قد لاقت استحساناً، واكتسبت التجارة الخارجية بعداً جديداً مع "معاهدات قانليجه التجارية" التي جرى توقيع الأولى منها مع الفرنسيين في ٢٩ ابريل ١٨٦١م. ويتكرر مرة أخرى القول بأن الاحتكار وأوامر حظر التصدير ألغيت، وتجري الموافقة على ممارسة التجار الأجانب للتجارة بالتساوي مع "التاجر المحلي المتمتع باكثر أسباب الرعاية" في التجارة الداخلية، بينما يُحظر بالكامل استيراد الملح والتبغ وكافة أدوات وآلات الحرب، ما عدا ما يستخدم منها للصيد والزينة، أما الملح والتبغ من الانتاج المحلي فقد اطلق أمرهما، سواء كان في البيع والشراء، أم كان في التصدير إلى الخارج. وجرى تخفيض الرسوم الجمركية بالتدريج، وهي التي تقررت بمعدل ٨٪ للسنة الأولى بحيث تتوقف عند معدل ١٪ بعد ثماني سنوات، بينما زيد معدلها على السلع المستوردة بشكل يفوق هذا بكثير، كأن يزداد من ٥٪ إلى ٨٪(١٦).

وبعد هذه المعاهدات أصبح في وسع الأجانب أن يمارسوا التجارة القطاعي بكل حرية داخل الأراضي العثمانية، وباستثناء "معاهدة التجارة الألمانية" المعقودة عام ١٨٩٠م لم تعقد الدولة العثمانية معاهدات تجارية أخرى مع الدول الأوربية بعد هذا التاريخ. وأكدت المعاهدة الالمانية هي الأخرى على حظر إدخال الملح والتبغ والأدوات الحربية إلى الأراضي العثمانية، بينما وضع الكبريت الكيماوي وورق اللعب وورق السجائر والنفط ضمن نظام الاحتكار (١٧).

<sup>(</sup>٦٥) - للمزيد من المعلومات، أنظر: ٢٥-72 Kütükoğlu, Münâsebetler, II, 72-74

Mecmua-i Muâhedât, ۱, İstanbul 1294, 44 vd. : انظر – (٦٦)

<sup>(</sup>٦٧) - أنظر أصول تلك المعاهدات في الأرشيف العثماني (nr. 355/2).

وعلى الرغم من أن المفاوضات كانت قد بدأت مع الدول الاوربية الأخرى في الربع الأخير من القرن التاسع عشر لعقد معاهدات تجارية جديدة إلا أن إتمامها لم يكن ممكنا حتى اشتعلت الحرب العالمية الأولى، ولهذا قامت الدولة العثمانية في اكتوبر ١٩١٥م بالغاء الامتيازات الأجنبية Capitulations . ومع أن معاهدة سيفر فرضتها مرة ثانية على العثمانيين إلا أن معاهدة لوزان نصت على الغائها تماماً.

## ٢ - بعض قوانين الحظر والتحديد

كانت الدول منذ عهود قديمة تضع بعض قوانين المنع والتحديد على التجارة بغية توفير الاحتياجات الضرورية لأهاليها؛ فقد جرى تطبيق ذلك النظام في اليونان وروما، كما استحسنته الدول الأوربية في العصور الوسطى وفي بيزنطة ايضا، أما الدول الاستعمارية مثل اسبانيا والبرتغال فلم تكتف بالاستحواز لنفسها فقط على خيرات مستعمراتها بل حرصت أيضا على أن تكون المنتجات الصناعية التي تذخل المستعمرات من منتجاتها هي نفسها دون غيرها.

وقد وضعت الدولة العثمانية هي الأخرى منذ ظهورها بعض قوانين المنع والتحديد على المواد الغذائية والخامات الصناعية، وحظرت بذلك بيع السلع للتجار الأجانب الذين يقدمون أسعاراً أعلى مما يقدمه التجار المحليون، واجتهدت في الحيلولة دون ظهور أزمات مصطنعة في البلاد.

وكانت الحبوب في مقدمة السلع المحظور تصديرها، وكان أن تحرك السلطان بايزيد الصاعقة إبان تأسيس الدولة من وجهة نظر سياسية رأى من خلالها حظر تصدير الحبوب بواسطة سفن البندقية وجنوة حتى يحول دون اشتداد ساعد العدو بمحصول البلاد(١٨)، أما بعد ذلك فقد استمرت قوانين الحظر ولكن لأسباب اقتصادية. ومع ذلك فان عمليات التهريب قد بلغت – رغم الحظر – حداً خطيراً ابتداءاً من أوائل القرن السادس عشر(١٩). وصدرت الأوامر والأحكام السلطانية لتعلن أن "الدلالين المستغلين" الذين تكاثروا في جزر بحر ايجة وفي سواحل الأناضول المقابلة لها بوجه خاص يشترون الحبوب باسعار تزيد على السعر الجاري ٢٠٪، وبعد ان يقوموا بتخزينها مدة يحملونها على السفن سراً إلى استانبول، أو إلى مواني أخرى عثمانية،

Max Silberschmidt, *Venedik Menbalarına Nazaran Türk İmparatorluğunun* : أنظر – (٦٨) – أنظر – (٦٨) – أنظر *Zuhuru Zamanında Şark Meselesi*, İstanbul 1930, s. 58.

Mustafa Akdağ, "Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluş ve İnkişafı Devrinde : انظر – (۱۹) Türkiye'nin İktisadî Vaziyeti", *Belleten*, XIV/55 (1950), 391.

والواجب هو حظر نقل الحبوب وعدم السماح لأصحاب السفن بذلك مطلقا ما لم يكن في أيديهم "أوامر شريفة" تحمل الطغراء السلطانية كُتبت موجهة إلى موظفي الدولة المعنيين بنقل الحبوب مثل قاضي المنطقة ونائبه وغير هما(٧٠). وإلى جانب السماح رسمياً بتصدير الحبوب بتراخيص خاصة في الأعوام التي يكثر فيها المحصول فقد استمر حظر تصدير الحبوب إلى الخارج حتى قبيل عهد التنظيمات، ولكن عمليات التهريب استمرت، وكانت تصل إلى حد الخطر بين الحين والآخر.

وكانت المجموعة الثانية في المواد التي خضعت لحظر التصدير هي المواد الخام الصناعية، غير أن أوامر الحظر على تلك المواد لم تكن قاطعة ودائمة مثلما كان على الحبوب؛ إذ يلاحظ على سبيل المثال أن القطن وخيوطه والجلد المدبوغ وشمع العسل وخيوط الصوف والوبر كان يسمح بتصديرها في الأحكام الصادرة من الإدارة المركزية إلى دفتر داريات الولايات، وفي بعض الاتفاقيات الممنوحة للدول الأوربية. وإلى جانب وجود أحكام من هذا النوع حول منح القطن وخيوطه للانجليز والفرنسيين نلاحظ في الاتفاقيات التي منحت للفرنسيين في عهد السلطان سليم الثاني وللهولنديين من بعدهم أنها نصت على السماح لهؤلاء التجار بتصدير الجلود إلى جانب المادتين الأخربين. أما في اتفاقية ٣٦٦٦ مفقد ورد النص على الاعتراف بالحقوق نفسها لأجل شمع العسل وأنواع الجلود(٢١). وتدلنا الاتفاقية الانجليزية عام ١٦٧٥ أيضا على أن التجار الانجليز عندما كانوا يشترون غزل الصوف والوبر من انقرة كان يجري اعفاؤهم من "ضريبة التصدير" (باج اخراجيه)، أي على أن الدولة كانت تسمح بتصدير هذه المواد.

وهناك بعض المواد الأخرى كانت تسمح الدولة بتصديرها في الأعوام التي يزيد المحصول فيها أو عندما تنعدم جودتها للاستخدام في الصنايع المحلية؛ ففي الاتفاقية الانجليزية لعام ١٦٧٥ مثلاً نراها تنص على السماح بنقل سفينتين من التين وسفينتين من العنب في الأعوام التي يكثر فيها المحصول من مواني إزمير وسلانيك(٢٧). أما في يونيه ١٨٢٦م فقد سمحت الدولة بتصدير بعض أنواع الوبر بسبب "عدم صلاحيتها للمنسوجات الصوفية". وواقع الأمر أن الدولة على قدر ما كانت تحرص كثيراً على تنفيذ أوامر حظر التصدير في الأحوال الطارئة وتوسع من نطاقها كانت أيضا تبدي التسامح في الأحوال العادية حتى ألغت تلك الأوامر تماماً باتفاقية عام ١٨٣٨م.

Lütfi Güçer, "Hububat Ticareti", أحمر (٢٠) انظر: 4 (1953), 79-80 – أنظر: 4 (٢٠)

<sup>(</sup>۷۱) - أنظر: Mecmua-i Muâhedât, I, 6

Kütükoğlu. Münâsebetler, I, 31-32 : انظر – (۲۲)

#### ٣- التجار أصحاب النفوذ في التجارة الخارجية

كانت ممارسة التجارة الخارجية تجري عموماً على أيدي التجار المستأمنين، أي تجار الدول الأجنبية صاحبة الاتفاقيات الحاصلين على "عهد الأمان". فكان هؤلاء التجار يمارسون التجارة في الأراضي العثمانية بفضل ما تتيحه لهم الاتفاقيات والقوانين من ضمانات، حتى انه يمكننا القول إنهم كانوا في موقع أفضل من التجار الرعايا، سواء كان من ناحية الرسوم الجمركية المقررة عليهم أم من ناحية الحقوق والامتيازات التي يتمتعون بها.

وعلى الرغم من مشاركة التجار العثمانيين المسلمين بقدر ضئيل في التجارة الخارجية قبل القرن التاسع عشر إلا أن النصيب الأوفر كان لغير المسلمين. وكان غير المسلمين من رعايا الدولة يقومون بمسألة الوساطة للتجار المستأمنين بسبب معرفتهم للغات واستغلوا الفراغ في الاتفاقيات التجارية المعقودة في القرن الشامن عشر بوجه خاص، وزادوا نصيبهم من التجارة الخارجية. والواقع أن احتواء الاتفاقيات الممنوحة للدول الأوربية على بعض المواد مثل أحقية السفراء والقناصل في تعيين الأشخاص النين يريدونهم كمترجمين وحراس أمن ، واعفاء المترجمين وعشرة من خدمهم من التكاليف العرفية(٧٣) كان من الأمور التي جعلت الرعايا غير المسلمين يُقبلون إقبالا على الدخول تحت حماية الدول الأجنبية. أما السفراء والقناصل أنفسهم فقد حولوا ذلك إلى واسطة للكسب؛ فكانوا على الرغم من عدم استخدامهم في أعمال الترجمة يحصلون لهم على مراسيم الترجمة في مقابل الحصول منهم على منافع مادية. وحاولت الدولة الغاء هذا الأسلوب في تواريخ مختلفة خلال القرن الثامن عشر، فأرسلت إلى السفارات احتجاجا على ذلك، غير أنها لم تفلح في القضاء على تلك الظاهرة حتى جرى في أوائل القرن التاسع عشر الاعتراف بوضع خاص للرعايا غير المسلمين ممن يريدون ممارسة التجارة مع أوربا. واعترفت الدولة في عام ١٨٠٢م لمن يريد من رعاياها غير المسلمين بحق ممارسة التجارة الخارجية مثلهم مثل التجار الأوربيين، ومنحتهم المراسيم الخاصة بذلك حتى ظهرت منهم فئة عُرفت باسم "تجار أوربا". وهذه الفئة من التجار كانت تخضع لاشراف البكلكجي، ويقوم كل واحد منهم بتأدية الرسوم الجمركية المستحقة عليـه من خـلال تعريفـة الدولـة التـي يتـاجر معهـا، ويحق له أن يكون صاحباً لخادمين، ويكلف بدفع رسم دخول المهنة وقدره ١٥٠٠ قرش.

Kütükoğlu, *Münâsebetler*, I, 26-30 : انظر (۲۳)

ومع ظهور فئة "تجار أوربا" اختفى التجار المسلمون تماماً؛ إذ أصبحوا لا يجدون فرصة للتجارة، فهم لا يتمتعون بما يتمتع به الآخرون، كما لم يكونوا يقبلون الوقوع في مواقف لا تشرفهم، كأن يقبلوا اللجوء للاحتماء بالتجار المستأمنين أو بتجار أوربا من أجل ممارسة التجارة. وقد أسفرت الجهود التي بذلت للحيلولة دون ذلك عن ظهور فئة عرفت باسم "تجار الخير" (خيريه تجارى) بان منحت الدولة كل من يريد من التجار المسلمين ممارسة التجارة الخارجية حق التمتع بالامتيازات التي حصل عليها الآخرون، وذلك في السنوات الاولى من عهد السلطان محمود الثاني. وعلى الرغم من عدم وجود تحديد معين لأعداد تجار أوربا فقد وضعت الدولة حداً معيناً لعدد تجار الخير، سواء كان في استانبول أو كان في مدن الولايات. وفي مقابل ذلك كان مقدار الرسم الذي يدفعه تاجر الخير للحصول على مرسوم المهنة أقل (١٢٠٠ قرش)(١٤٠). وهذه الحقوق التي منحت التجار من رعايا الدولة العثمانية أتباحت لهم فرصة التحرك والنشاط خلال الأعوام التالية من القرن حتى أنه ظهر من فئة "تجار أوربا" بوجه خاص من استطاع خجهيز السفن التجارية، ومارس عمليات النقل البحرى.

ثالثاً - الجمارك

#### ١ - الجمارك الداخلية

الجمرك هو الرسم الذي يجري تحصيله عن السلع والبضائع عند اجتيازها الحدود. والمعروف أن الرسوم الجمركية في عصرنا لا تجبى إلا عند حدود الدولة، أما في عهود ما قبل الصناعة فكانت تجبى عن البضائع عند عبورها ايضا من منطقة لأخرى، أو من مدينة لأخرى. ولهذا كان هناك نوعان منها: جمارك خارجية وجمارك داخلية. وهذا النوع الثاني بدأت أوربا في المغائه ابتداءاً من أو اخر القرن الثامن عشر، وألغي تماماً في أو اسط القرن التاسع عشر، بينما استمر في الدولة العثمانية حتى أو ائل القرن العشرين.

# أ) - أنواع الجمارك الداخلية

كانت تجري عملية جَمْركة البضائع في النظام الجمركي العثماني لدى دخولها إلى موضع الجمرك، أو عند خروجها، كل على حدة. ولعل السبب في ذلك هو ضمان بيع السلعة في المكان

Ergin, *Mecelle-i Umur-u Belediye*, I, İstanbul 1922, s. 674 vd.; Ali İhsan Bağış, *Osmanlı*: יוֹשׁלַי ( 'צַּיַּלַ) *Ticaretinde Gayr-i Müslimler*, Ankara 1983, s. 52 vd, 96 vd.; Musa Çadırcı, "II. Mahmut döneminde (1808-1839) Avrupa ve Hayriye Tüccarı", *Türkiye'nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920)*, Ankara 1980, 237-241; M. S. Kütükoğlu, *Münâsebetler*, I, 71-73 ve "Avrupa tüccarı", *DİA*, IV, 159-160.

الذي جاءت منه. ويُعرف رسم جمرك الدخول باسم (آمديه)، ورسم جمرك الخروج باسم (رَفْتيه)، أما رسم جمرك الترانزيت فكان يُعرف باسم (مروريه). ويجري تقدير هذا الرسم في الغالب على أساس قيمة السلعة (ad valorem)، أي عند دخولها إلى الجمرك. وابتداءاً من القرن الثامن عشر بدأت الدولة في تحصيل الجمارك على أساس تعريفات نوعية (specific)، يجري تحديدها تبعاً لسعر البضاعة في تاريخ معين.

وكانت استانبول وإزمير وانطاليا وسلانيك وبيروت وطرابزون وكفه من الموانى الهامة، ليس في التجارة الخارجية وحدها، بل وفي التجارة الداخلية أيضا، بسبب رخص النقل البحري وسهولته في بعض الأحوال، ومن ثم كانت تلك المواني مراكز جمركية مهمة في الوقت نفسه. كما كان يوجد إلى جانب تلك الجمارك جمارك أخرى في مواني من الدرجة الثانية أقل حركةً منها. وكانت مسألة جباية الرسوم الجمركية على التجارة التي تجري بطريق البر قد استوجبت هي الأخرى اقامة جمارك برية؛ فكانت المدن الكبرى مثل بورصة وارضروم وتوقاد ودياربكر وبغداد ودمشق وحلب وأدرنة وبلغراد تضم هي والمدن الأصغر منها أيضا جمارك برية. وكانت البضائع التي يؤدى عنها الرسم وتمر من تلك الجمارك يحصل صاحبها على وثيقة تُعرف باسم "تذكرة الأداء" (أدا تذكره سي)، وحتى لا تودي نفس البضاعة رسم الجمرك مرة أخرى عند مرورها على إدارة جمركية أخرى. وعلى الرغم من ذلك لم يكن الامر يخلو من مخالفات للنظام. أما الرسوم الجمركية على البضائع المقرر ذهابها إلى مدن ساحلية فكان المبدأ أن تجري تأديتها في مكان الوصول، وليس في المكان الذي خرجت منه. وعند ذلك يحصل التاجر صاحبها في الجمرك الذي خرجت منه على وثيقة إعلام تعرف باسم (علم وخبر قائمه سي)، تحتوي نوع البضاعة ومقدارها، وعند الجمرك الكبير الذي يصل إليه يؤدي الرسوم المقررة، ويُسَجَّل ذلك على الاعلام الذي في يده، وعند العودة يبرز ذلك أمسئولي أول جمرك يمر منه ويثبت أنه أدى ما عليه. وكان القصد من ذلك هو الحيلولة دون عمليات التهريب؛ فقد كان مما يحدث أحياناً أن يقوم التاجر بتمرير بضائعه دون تأدية الرسم، مدعياً انه سينقلها إلى استانبول، ثم ينحرف إلى طريق ليس فيه جمرك، ويبيع البضاعة هناك. ومع كل ذلك فان بيع البضاعة في جمرك الوصول أيضا كان سبباً في ظهور بعض المشاكل بين الحين والآخر، ولأجل هذا أقرت الدولة مبدأ بيعها في مكان الخروج، بمقتضى لائحة تنظيمية جرى نشرها تحت اسم (مَخْرَج نظامنامه سي) في عام ١٨٥٧م/١٢٧٣هـ. ولكنهم شرعوا في أن جعلوا الرسم عن البضائع التي تتحدد قيمتها بالسعر الجارى عندما تجرى تأديته عنها في الجمرك البري ثم تصل إلى مدينة الميناء ويظهر أن سعرها هناك أعلى فان الفارق بين السعرين يؤديه التاجر، أما الرسم الأول الذي جرى تحصيله فيؤديه موظف الجمرك البري (٥٧). وفي أعقاب عهد التنظيمات ألغت الدولة الجمارك البرية المحدثة (١٨٤٣م) بينما ظلت الجمارك القديمة تواصل عملها. في حين أن هذا النوع من الجمارك قد اختفى في الدول الأوربية. ودوام استمرارها في الأراضي العثمانية لم يكن يتفق والظروف الاقتصادية في ذلك العهد، ولهذا جرى إلغاء الجمارك البرية عام ١٨٧٤م، أما الجمارك الساحلية فنظراً لأنها كانت نقطة البداية والنهاية في آن واحد في التجارة الخارجية وقيام السفن الأجنبية بدور فعال جداً ليس في التجارة الخارجية وحدها ولكن في التجارة الداخلية أيضا فقد جرى تخفيض الرسوم الجمركية المحصلة فيها لتصل إلى ٢٪ تحت اسم "معونة التجهيزات العسكرية" (تجهيزات عسكريه اعانه سي)، ومع ذلك فقد استمر تحصيل تلك الرسوم حتى عام العسكرية" (تجهيزات عسكريه اعانه سي)، ومع ذلك فقد استمر تحصيل تلك الرسوم حتى عام

# ب) - معدلات الرسوم الجمركية

استمرت الدولة العثمانية مدة طويلة وهي تدير الأراضي الداخلة تحت سيادتها دون أن تقوم باحداث تغيير كبير في القوانين والأنظمة الموجودة فيها. ولذلك كان لكل سنجق تقريبا قوانين خاصة به، فكانت الرسوم الجمركية مثلها كمثل الضرائب المحصلة عن المحصولات الزراعية تختلف هي الأخرى من ايالة لأخرى، ومن سنجق لآخر. كما كانت تختلف أيضا معدلات الرسوم الجمركية التي يؤديها المسلم وغير المسلم ومواطن الدول المتحاربة مع العثمانيين [الذي يطلق عليه اسم "حربي"]. ففي القرن السادس عشر كانت الرسوم بوجه عام ٣٪ من المسلمين و ٤٪ من الرعايا غير المسلمين و ٥٪ من رعايا الدول المتحاربة، ومع ذلك فقد كانت هناك أماكن تختلف الرعايا غير المسلمين و أدرنة. فالواقع أن التجار المسلمين هناك كانوا يؤدون رسماً بمعدل ٢٪. ونحو أواخر ذلك القرن (٥٠٠م) وقعت زيادة على الرسوم الجمركية بمعدل ١٪ تحت اسم "خسائر الجزارين" (ضرر قصابيه) لمواجهة مصاريف اللحوم لعساكر القبوقولية. وبذلك أصبحت رسوم الجمارك الداخلية ٤٪ للمسلمين و ٥٪ لغير المسلمين و ٦٪ لرعايا الدول المتحاربة (حربيلر). ولم يكن المتبع في تحصيل الرسم الجمركي أن يُحسب من قيمة السلعة في

<sup>(</sup>۷۵) - أنظر: Düstûr, I. tertib, II, İstanbul 1289, s. 552 - أنظر:

Mehmet Genç, "Osmanlı Devletinde İç Gümrük Rejimi", *Tanzimat'tan* : انظر – (۲۱) *Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi*, (1985), 790.

كل مكان من أراضي الدولة العثمانية؛ ففي بعض الجمارك مثل توقاد كان الرسم الجمركي يؤخذ عن كل "حِمل"(٧٧).

ومن ناحية أخرى لم يكن للتجار الأجانب دور يذكر في التجارة الخارجية قبل القرن الشامن عشر، غير أن محاولاتهم في شراء السلع من منشأها حتى يحصلوا على المواد الخام باسعار أرخص في أواخر القرن الثامن عشر كانت هي السبب -كما ذكرنا سابقا- في صدور القرار بمعاملة التاجر الاجنبي معاملة التاجر المحلي، ويؤدي رسومه الجمركية مثله مثل التاجر غير المسلم من رعايا الدولة العثمانية.

وبعد عهد التنظيمات بدأت الدولة في تطبيق معدلات الرسوم الجمركية في الجمارك الداخلية أيضا مما نصت عليه معاهدة عام ١٨٣٨م. فشرعت تأخذ رسماً مجموعه ١٢٪ عن البضائع التي تنقل من ميناء لآخر بقصد الاستهلاك في الداخل، بحيث تحصل على ٩٪ عند وصول السلعة من البر إلى الميناء، و٣٪ عند تحميلها على السفينة. وكان يجري تحصيل هذه الرسوم بعد عام ١٨٦٠م في السلع المتروكة للسعر الرائج بعد تخفيض نسبة ١٦٪ منه. وبعد عام ١٨٦٢ تم تخفيض الرسوم الجمركية الداخلية هي الأخرى بالتوازي مع الرسوم الجمركية الخارجية، فنزلت الى ٨٪، أما في عام ١٨٦٦م فقد تقرر بعد أن يتم تخفيض بمقدار ١٠٪ من السعر الجاري عن كافة السلع المقرر استهلاكها في الداخل أن يجبى عنها رسم جمركي بنفس المعدل.

٢ - الجمارك الخارجية

أ) - معدلات الرسوم الجمركية

كانت الرسوم الجمركية التي يجري تحصيلها عن التجارة الخارجية منخفضة كثيراً في أوائل عهد الدولة العثمانية. ومع أن المعاهدات المعقودة لم تكشف عن معدلات الرسوم الجمركية ونصت على مقدارها بعبارة "حسب العادة والقانون" فقط إلا أنها كانت حتى عهد السلطان محمد الفاتح بمعدل ٢٪. وزادت في ذلك العهد الى ٤٪، ثم ارتفعت لتصبح ٥٪، واستمرت على ذلك دون زيادة خلال القرن السادس عشر. ومع ذلك فقد كانت هناك بعض الاماكن مثل مصر يزيد فيها معدل الرسم عن ٥٪، واستمرت على ذلك حتى القرن الثامن عشر.

<sup>(</sup>۷۷) - أنظر: Abdurrahman Vefik, Tekâlif Kavâidi, I, 54-55 وكان الحمل (يوك) يساوي مائة ألف اقجه أو يساوي كيمين في حسابات المالية العثمانية.

وقد جرى تخفيض معدل الرسوم الجمركية الخارجية لأول مرة على أيام السفير ويليام هاربورن في نهاية القرن السادس عشر إلى ٣٪، وينحصر على التجار الانجليز وحدهم، ونصبت معاهدة ١٠٦١م هي الأخرى على ذلك. ثم لم تلبث الدولة أن قبلت تطبيقه على الهولنديين عام ١٦١٢م، ثم على النمساويين عام ١٦١٦م. إلا أن الفرنسيين الذين كانوا قد حصلوا قبل تجار هاتين الدولتين بكثير على معاهدة من مثل ذلك ظلوا يؤدون ذلك الرسم بمقدار ٥٪ حتى عام ١٦٧٠م. أما مسألة تخفيض رسوم الجمرك في مصر إلى ٣٪ فقد وقع عام ١٦٩٠(٨٧).

وقد تحددت معدلات الرسوم الجمركية في معاهدة ١٨٣٨م بحيث تكون ٩٪ (آمديه) و٣٪ (رفتيه) على سلع التصدير، وتكون بمقدار ٣٪ على سلع الاستيراد مع إضافة ٢٪ إليها. ولكن نسبة ٩٪ و٢٪ هنا إنما هي رسوم داخلية، إذ ليس هناك زيادة في الواقع على الرسوم الجمركية الخارجية. إلا أن التجار الأجانب إذا اشتروا السلعة من موضع انتاجها ونقلوها، إلى داخل البلاد فهم ملزمون بتأدية هذين الرسمين، وإلا فسوف يكون قد أدى ٣٪ كما في السابق. ومع معاهدة من مواتجاه الدولة جزئياً إلى نظام الحماية جرى رفع نسبة الجمرك عن السلع المستوردة من ٣٪ إلى ٨٪. أما عن سلع التصدير فقد تقررت بواقع ٨٪ أيضا للعام الأول، على أن يجري تخفيضها في الأعوام التالية بنسبة ١٪ حتى تصل في النهاية إلى ١٪(٧٩).

فلما وقعت الزيادة لسد العجز في ميزانيات ولايات الروملي عشية إعلان المشروطية الثانية [الدستور] جرى رفع الرسوم الجمركية إلى ١١٪، ثم جربت الدولة عام ١٩١٣م أن تضع تعريفة جمركية جديدة بمعدل ١٥٪. وأثناء قيامها بعقد تحالف مع فرنسا توصلت إلى قرار مبدئي مع انجلترا ايضا، غير أن نشوب الحرب العالمية الأولى حال دون تحقيق الاتفاق. ولكن الحكومة العثمانية زادت معدل الرسوم الجمركية في سبتمبر ١٩١٤م إلى ١٥٠٪، ثم أعلنت في مايو

# ب - التعريفات الجمركية

كان يجري تحصيل الرسوم الجمركية في بدايات عهد الدولة على أساس قيمة السلعة ad كان يجري تحصيل الرسوم الجمارك ، valorem غير أن هذه الطريقة كانت كثيراً ما تؤدي إلى نشوب الخلاف بين موظفي الجمارك

أنظر: .\nalcık, "İmtiyâzât", 1182 vd أنظر: .

<sup>(</sup>٧٩) - أنظر المادتين (٤-٥) في: Mecmua-i Muâhedât, I, 46

Meclis-i Meb'usan, Gümrük Tarife-i Umûmiyyesi ve Ona Müteferri Kanun Lâyihası ve : انظر – (۸۰)
Tarife Encümeni Mazbatası, İstanbul 1331.

والتجار على تحديد السعر، ولهذا شرعوا في وضع سجلات للتعريفة على فترات معينة تحدد أسعار السلع تبعاً لجنسها ودرجة جودتها ومقدار الجمرك المقرر عليها. وكان يجري وضع التعريفات في البداية لأجل السلع التي يمكن أن تمر من الجمارك وحدها، وعلى سبيل المثال لم يتحدد في عام ١٠٥٣ م/١٠٥٩ هـ مقدار الجمرك إلا على عدة سلع في الأسكندرون وحلب وعلى أنواع المخمل وحدها في استانبول وغلطة وإزمير، وجرى التأكيد على ذلك في معاهدة ١٦٧٥ أيضا(٨١). ونرى في القرن الثامن عشر أنهم وضعوا تعريفات اكثر تفصيلاً لجمارك المواني التي التي التعريفة في الانتشار نحو أواسط ذلك القرن(١٤٨)، أما في أواخره فقد وضعوا تعريفات على فترات معينة، حاولوا فيها التوفيق بين أسعار السلع المتغيرة ومقدار الجمارك عليها(٨٥). وكان التجار الذين حازوا من خلال المعاهدات التجارية على صفة "الأمة الأولى عليها(٨٥). وكان التجار الذين حازوا من خلال المعاهدات التجارية على عن الأرقام فيها تقل عن الرقامة بالأمم الأخرى أن الأرقام فيها تقل عن أرقامهم يجتهدون هم الآخرون لتسوية ذلك الفارق في تعريفاتهم (٨١٥).

وكان المعمول به دائما لتجديد التعريفات أن يتقدم أحد الطرفين باخطار الطرف الآخر قبل نفاد المدة المحددة من قبل، ومن الطبيعي أن يأتي الطلب من الطرف الذي يكون تغيير الأسعار

<sup>(</sup>۸۱) - أنظر: Mecmua-i Muâhedât, I, 259-60; Kütükoğlu, Münâsebetler, I, 30-31 - أنظر: (۸۱)

<sup>(</sup>٨٢) - للاطلاع على تعريفة جمرك سلانيك المؤرخة في ١٧٣٢م أنظر:

G. R. Bosscha Erdbrink, *Relations*, Ankara 1975, s.292-301.

Halil Sahillioğlu, "1763'de İzmir Limanı İhracat Gümrüğü ve Tarifesi", *BTTD*, II/8 (1968), 53-57.: انظر (۸۳)

تعريفة أخرى خاصة بمملكة صقلية تعمل نفس التاريخ Şerafettin Turan, "Osmanlı İmparatorluğu ile İki Sicilya Krallığı Arasındaki Ticaretle İlgili Gümrük Tarife Defterleri", *Belgeler*, IV/7-8, 87-165.

<sup>(</sup>٨٥) – التعريفات الجمركية التي أمكن حصرها حتى الأن مما جرى الاتفاق عليه مع دول أوربا الأربع الكبرى هي: مع روسيا : ١٨٠٦،١٧٨٢، ١٨٠١، ١٨٤١، ١٨١٨ (İstanbul 1980) ١٨٦٢ (١٨٤١، ١٨٠٦،١٧٨٧ رسياً تخرج من قسم التاريخ جامعة استانبول)

مسع فرنساً: ۱۸۹۲، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، (۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، ۱۸۹۹، Müjgân İrençin, Osmanlı-Fransız Gümrük Tarifeleri,

مع انجلترا: ۱۸۰۱ (و التربيخ الصحيح ۱۸۰۱)، ۱۸۲۰ (۱۸۰۰ ،۱۸۳۹ (۱۸۰۰ و التربيخ الصحيح ۱۸۰۱)، ۱۸۹۰ (۱۸۰۰ ،۱۸۳۹ (۱۸۰۰ و التربيخ الصحيح ۱۸۰۳ (۱۸۰۳ (۱۸۰۳ و التربيخ الصحيح تحديد) (Tanzimat Devri Osmanlı-İngiliz Gümrük Tarifeleri", *TED*, sayı 4-5 (1974), 335-393

مع النمسا: ۱۸۷۲،۱۸۳۹،۱۸۱۸،۱۸۰۱ (۱۸۷۲،۱۸۳۹،۱۸۱۸،۱۸۰۱ (Zeynep Diyarbekirlioğlu, Osmanlı-Avusturya Gümrük) المع النمسا: Tarifeleri, İstanbul 1979 رسالة تخرج من قسم التاريخ جامعة استانبول).

<sup>(</sup>٨٦) - كانت هناك تعريفة وضعت عام ١٨٠١ مع الانجليز والروس والنمساويين قبيل عهد الصلح مع فرنسا فتأجل تطبيقها لما بعد الصلح مع فرنسا (١٨٠٢)، ولكن السفير الانجليزي شكا من ارتفاع أسعار بعض السلع في تعريفته فجرى وضع تعريفة ثانية. Kütükoğlu, Münâsebetler, I, 79-80

في صالحه. وعلى الرغم من الافتقار إلى الوضوح الكامل في التعريفات السابقة على عام ١٨٣٨م فالملاحظ أنهم كانوا يحددون مقدار الرسم الجمركي بعد اجراء تخفيض معين على السعر الجاري للسعلة(٨٧). والدليل على ذلك أن الرسوم في تعريفات عهد التنظيمات هي الأخرى لم تُحسب أبداً على السعر الجاري للسلعة. وفي تعريفة ١٨٣٩ حسبوا متوسط أسعار السلع خلال السنوات الخمس الأخيرة ثم حددوا مقدار الرسوم الجمركية، وفي تعريفة ١٨٥٠ أجروا تخفيضاً على سلع التصدير بمقدار ٢١٪ وعلى سلع الاستيراد بمقدار ٢٠٪ ثم قرروا مقدار الرسوم الجمركية، أما في تعريفات ١٨٦٦ فقد أجروا تخفيضاً بمعدل ١٠٪ على كافة السلع، ثم قرروا الرسم الجمركي بعد ذلك(٨٨).

<sup>(</sup>AV) - إن النص في التعريفة الانجليزية لعام ١٨٠٦ على أنه سوف يجري تحصيل رسم عن الأسعار الجارية للسلع بعد اجراء تخفيض قدره ٢٠٪ انما هو دليل على ذلك، أنظر (Kütükoğlu, Münâsebetler, I, 134)

<sup>&</sup>quot;Tarife", TED, sy. 4-5 (1974), s.338, 342, 346 : أنظر: من المعلومات أنظر: (٨٨)

المُعل الرابِع خُدمات النَّقُّل والْبِريِد



# أولاً- المواصلات

ا- المواصلات البرية

#### أ - الطرق البرية ومنشآتها

كانت أعمال التجارة البرية التي تجري عن طريق القوافل ويمارسها الأشخاص حتى بداية ظهور السكك الحديدية في أواسط القرن التاسع عشر تقع نتيجة لظروف العصر تحت تهديد الشتاء القارص وقطاع الطرق. فقد كانت تتعدم تقريبا قدرة القوافل على المسير في شرق الأناضول الذي لا تنقطع عنه الثلوج في أشهر الشتاء بوجه خاص؛ ولهذا كانت تتوقف حركة القوافل في تلك الأشهر. وكان تحرك القوافل على بعض الطرق يجري في مواقيت معينة؛ فالقوافل التي تشق الطريق من توقاد إلى استانبول مثلاً كانت تبدأ في نهاية فصل الشتاء، بينما تتحرك القوافل المتجهة إلى إزمير في نهاية فصل الصيف(٨).

وكما كانت تضطلع الدولة بحماية المضايق والممرات الخطرة ضد قطاع الطرق عن طريق حراس مخصوصين (دَرْ پندجى) مقابل إعفائهم من بعض الضرائب(٩٠) كان أصحاب القوافل هم الآخرون يجازفون بضياع الوقت فينتظمون بقوافلهم في مواكب ضخمة حتى يضمنوا سلامة بضائعهم(٩١).

وكانت الطرق الرئيسية الممتدة في شرق وغرب الأناضول وشماله تنتهي عند مدن المواني مثل استانبول وإزمير وطرابزون وغيرها. وكان ما يحدث بعد نقل السلع الايرانية إلى توقاد عن طريق (ارضروم – ارزنجان) تأخذها القوافل المتجهة إلى استانبول، سالكة طريق (أماسيا – بولو – إزميد)، أما القوافل التي تتجه بها إلى إزمير فكانت تسلك طريق (أنقرة – أسكيشهر). وكانت القوافل المارة على انقرة وأماسيا تلتقي بجوار إزميد. ولا شك أن وجود هذا الطريق هو الذي جعل توقاد وأماسيا من المراكز التجارية الهامة في الأناضول منذ القرن الخامس عشر. وكانت بورصة مركزاً لتوزيع الحرير الايراني ومدينة تطورت فيها الصناعات الحريرية مما كان يزيد في أهميتها التجارية. كما كانت حلب مركزاً آخر لتجارة الحرير ومدينة تقدمت فيها

Hrand D. Andreasyan, *Polonyalı Simeon'un Seyahatnamesi 1608-1619*, : نقلاً عن Tavenier أنظــر: (٨٩) أstanbul 1964, s. 175 ek IV.

<sup>(</sup>۹۰) - في أواسط القرن السادس عشر كان يوجد في الأناضول ۲۲۸۸ عائلة مكلفة بحماية المعابر (تربَيْدُجي)، وفي القطاع الشرقي من البلقان ۱۹۰۱ عائلات (Halii İnalcık, Classical Age, s. 149). ولمزيد من المعلومات عن هذا Cengiz Orhonlu, Osmanlı İmparatorluğunda Derbent Teşkilâtı, İstanbul 1967

<sup>(</sup>۹۱) - أنظر: Robert Mantran, II, s. 87

المنسوجات الحريرية في نفس الوقت، مثلها مثل دمشق، مما جعلها منافساً لبورصة. ولم يكن اتصال دمشق وحلب مقصوراً على تبريز عن طريق (بيرَه جك - اورفة - ديار بكر) فقط؛ بل كان الطريق من مصر ومكة والمدينة يمر هو الآخر عبر دمشق، ويصل إلى بورصة ماراً بالاسكندرون وأطنة وقررَمَان وقونية وكوتاهية. وكانت هناك طرق فرعية تربط تلك المدن الواقعة على هذه الطرق بعضها ببعض، كما كانت هناك ايضا طرق تربط مواني البحر الأسود بعضها ببعض، مثل الطريق الذي يربط سينوب بقسطموني، وطرابزون بارضروم، ويربط مينائين هامين على البحر الأبيض المتوسط، هما آلانيا وانطالية بكوتاهية، وتحوز كلها أهمية عظيمة في تجارة القوافل. أما الطرق الواقعة في الأراضي الأوربية فكانت تبدأ من استانبول وغليبولي وتتشابك عند أدرنة، ثم يمتد فرع منها إلى الأفلاق والبغدان ماراً بأيدوس وبابا داغي، ويمتد الفرع الثاني حتى يصل إلى سواحل البحر الأدرياتي ماراً بسلانيك وسرز وأوخري، بينما يمتد الفرع الثالث إلى تاتار پازارى ماراً بفلبة، ثم ينفصل بعدها إلى فرعين؛ يصل أحدهما إلى المجر ماراً بصوفيا ونيش وبلغراد، بينما يصل الثاني إلى دوبرفنيك ماراً بكوستنديل واوسكوب وسراييفو وموستار. وكان لهذا الطريق فروع تؤمن الاتصال ببعض المدن مثل اثينا وبروزَه وآوالونيا. وقد بذل العثمانيون جهوداً ضخمة للحفاظ بصورة دائمة على تلك الشبكة من الطرق التي كان قسم منها قد أقيم في زمن الامبراطورية الرومانية، ووكلوا أمر إصلاحها والعنايـة بهـا إلـي أشخاص، كـان يُعرف الواحد منهم باسم (يولجي)، أي عامل طرق، وأعفوهم من تأدية الضرائب الطارئة (تكاليف فوق العاده).

وكانت القوافل التي تستخدم تلك الطرق تقضي ليلها فيما عرف بالخانات والكروانسرايات التي أقيم قسم منها على أيام السلاجقة. وهي مبان كانت تمثل أجزاء من عمائر وقفية ضخمة، أو على شكل كروانسرايات مستقلة. ويبيت فيها كافة المسافرين من مسلمين وغير مسلمين، فقراء كانوا أم أغنياء، ويحصل الواحد منهم على قدر من الخبز وطاس من الحساء، وعلى قنديل وقدر من العلف لدوابّه(٩٢).

ولكي تزيد الدولة من سيولة حركة المرور التي تكاثفت مواكبة للتطورات التي سجلها حجم التجارة الخارجية بوجه خاص ابتداءاً من القرن الثامن عشر، وتضمن للقوافل والمسافرين سفراً في ظروف أحسن فقد رأت من الضرورة أن تشق الطرق المنتظمة تمشياً مع روح العصر، ومن

ثم أقدمت على بعض المحاولات في عهد السلطان محمود الثاني. أما بعد عهد التنظيمات فقد بذلت بعض الجهود لإنجاز مشروع الطريق البري (طرابزون - بغداد) غير أن الضائقة المالية حالت دون تنفيذه. وفي عام ١٨٦٣م صدرت لائحة تنظيمية(٩٣) نشرها "مجلس المعابر" (مجلس معابر) حول ضرورة فحص ومعاينة كافة الطرق الموجودة في البلاد، ثم أعقبتها لائحة تنظيمية أخرى في عام ١٨٦٩م كلفت الذكور من السكان بالعمل في إنشاء الطرق، وجرى في تلك اللائحة حصر أنواع الطرق الموجودة تبعاً لدرجة فعاليتها؛ فهناك: ١- الطرق التي تربط الولايات بعضها ببعض، الولايات باستانبول وبالمواني والسكك الحديدية، ٢- الطرق التي تربط الولايات بعضها ببعض، "- الطرق التي تربط الأقضية وتربط الأقضية بعضها ببعض، عمل المورق الواقعة فيما بين التجمعات السكنية الفرعية ولا تزدهم بحركة بعضها ببعض، ٤- الطرق الواقعة فيما بين التجمعات السكنية الفرعية ولا تزدهم بحركة المرور. كما أثبتت اللائحة درجة اتساع تلك الطرق وحجم أجنابها وأنواع الأحجار التي سترصف بها وأسماكها وغير ذلك(٤٤).

وعلى الرغم من أن الدولة كانت جادة في تناولها لموضوع الطرق إلا أن أحداً لا يستطيع الادعاء بانها أنجزت شيئاً ذا بال في ذلك. صحيح أنه جرى بعد العقد السابع من القرن التاسع عشر شق الطرق التي تربط المواني بداخل البلاد، سواء في ولايات الطونة وسواء في الأناضول، ولكن ذلك لم يتحقق إلا بمبادرات شخصية من الولاة في تلك الولايات. أما انشاء طريق العربات الذي يربط دمشق بميناء بيروت، أكثر مواني شرق المتوسط حيوية وحركة، فقد قامت به شركة فرنسية بين عامي ١٨٥٧–١٨٦٢م (٥٥). ومع كل ذلك فقد انتهى العمل في أقامة عدة طرق في مطلع الربع الأخير من القرن، هي: إزمير – آيدين، وطرابزون – ارضروم، واستانبول – أدرنة، واستانبول – بورصة، ومرسين – أطنة – سليفكه – قونيه(٩٦). وعلى الرغم من الغاء قانون العمل الجبري في إنشاء الطرق الذي جاءت به في تلك الآونة اللائحة التنظيمية لعام ١٨٩٩م فقد أعيد إقرارها من جديد عام ١٨٩٩، وبذلك أمكن إقامة طرق في الأناضول والروملي بلغ طولها ٥٠٠٠ كيلومتر. وفي عام ١٨٩٩م تحول العمل الجبري في الطرق إلى بدل

<sup>(</sup>٩٣) – انظر: . Vak' anüvis Ahmed Lütfi Efendi Tarihi, (haz. M. Münir Aktepe), X, Ankara 1988, s. 79. أنظر: . (٩٤) – أنظر: . Düstûr, I. tertib, II, 302 vd.

<sup>(</sup>٩٠) -انظر: . Salnâme-i Vilâyet-i Beyrut, H.1311-1312, mâlî 1310 seneleri için, Beyrut 1310, s. 255-62.

Musa Çadırcı, *Tanzimat Döneminde Anadolu Kentleri'nin Sosyal ve Ekonomik Yapıları,:* انظر (۹۱) Ankara 1991, s.300.

نقدي. ورغم أن الدولة عُنيت كثيراً باقامة الطرق على أيام الصدر الأعظم سعيد باشا والصدر الأعظم رفعت باشا إلاّ أن ذلك لم يف بالحاجة المطلوبة(٩٧).

## ب) - السكك الحديدية

اقتضت الضرورة مع زيادة حجم التجارة الخارجية بعد عهد التنظيمات أن تقوم الدولة بنفعيل حركة اتصال المواني بداخل البلاد وتحديث وسائلها؛ ومن ثم اتجهت إلى التفكير بعد عام ١٨٥٠م في اقامة خطوط السكك الحديدية. وبينما كانت اقامة الطرق البرية تجري برأس المال العثماني فقد أقيمت السكك الحديدية برأس المال الأجنبي، وبدأ عام ١٨٥٠م برأس المال الانجليزي إقامة خط كوستنجه - چرنافودا، وخط إزمير - آيدين، فانتهى الأول عام ١٨٦٠م، أما الثاني فقد أمكن الانتهاء منه في عام ١٨٦٠م بعد أن جرى تمديد أجل امتيازه ثلاث مرات، واشترت الدولة قسماً من الأسهم وزيد مقدار تأمين الأرباح. أما بعد عام ١٨٨٠م فقد أقيمت الخطوط الفرعية بامتيازات جديدة(٩٨).

وقبل أن ينتهي خط (إزمير - آيدين) حصلت الشركات الانجليزية أيضا على امتياز انشاء خط (روسجق - وَارْنا) عام ١٨٦١م، بينما حصلت على امتياز خط (إزمير - قصبه) عام ١٨٦٣م، ثم انتهى العمل منهما معاً عام ١٨٦٦م. غير أن الأماكن التي يمر منها خط واردنا تركته الدولة العثمانية لبلغاريا بمقتضى معاهدة برلين، ولأجل هذا أحيل أمر سداد الديون الخاصة بانشائه إليها(٩٩). أما خط قصبة فقد جرى تمديده حتى آلاشهر عام ١٨٧٥م، بينما امتد بعد عام ١٨٨٥م إلى باندرمه من ناحية وأفيون قراحصار من ناحية أخرى(١٠٠).

أما عن سبب انشاء خطوط السكك الحديدية في منطقة الروملي فلم يكن الأمر مقصوراً على تأمين الاتصال مع أوربا بوسائط حديثة وسريعة فحسب، بل كان القصد منه في نفس الوقت ولعل ذلك هو الأهم هو ضمان الإسراع في عمليات سوق الجيش إلى جبهات القتال عند نشوب الحرب في تلك المنطقة. غير أن انشاء هذه الطرق هناك كان أكثر صعوبة بالقياس إلى المناطق الأخرى. فأحد الامتيازين الأولين اللذين قُدما للشركات الانجليزية (١٨٥٧م) لم يتم إيداع مبلغ الضمان الخاص به، بينما لم يكتمل إعداد الخريطة الخاصة بالثاني (١٨٦٠م)، ولهذا تم فسخهما، أما الامتياز الثالث الذي حصل عليه أحد البلجيكيين (١٨٦٨م) فقد أدرك الطرفان صعوبة اكتماله،

<sup>(</sup>٩٧) - أنظر: Karal, Osmanlı Tarihi, VIII, 462

<sup>(</sup>۱۸) – أنظر: Orhan Kurmuş, *Emperyalizmin Türkiye'ye Girişi*, İstanbul 1974, s. 51 vd. – (۹۸)

<sup>(</sup>۱۹۹) – أنظر: Ch. Morawitz, *Türkiye Maliyesi*, Ankara 1979, s. 307-308

<sup>(</sup>۱۰۰) – أنظر: Morawitz, a.g.e., s. 322-323

رغم بدء العمل فيه، وتم فسخه هو الآخر. غير أن الاهتمام الفائق الذي أولته الدولة لاقامة هذا الطريق جعلها تجازف بالمخاطر، وتتفق مع البارون موريس دى هيرش الصراف البلجيكي واليهودي الألماني الأصل عام ١٨٦٩م بدفع تأمين ١٤٠٠ فرنك عن كل كيلومتر، وحق تشغيل لمدة ٩٩ سنة. وفي عام ١٨٧٠م جرى تأسيس شركتين، إحدهما لانشاء الخط والثانية لتشغيله، وبعد مرور عامين جرى انقاص جزء من طول الخط، وأعاد هيرش الامتياز للدولة وواصل عمله مقاولاً لاتمام الانشاءات حتى تمت عام ١٨٧٥م، ولكن الاتصال بين الأراضي العثمانية وأوربا لم يتحقق. ولما اضطرت الدولة العثمانية عام ١٨٧٨م للتنازل لبلغاريا عن قسم من الأراضي التي يمر منها الخط كانت النتيجة أن طالت المفاوضات سنوات عدة لحل هذا الموضوع (١٠١).

كانت الحكومة العثمانية تدرك جيداً مدى أهمية خطوط السكك الحديدية في منطقة الروملي، فأقدمت -اعتباراً من عام ١٨٩٠م- على منح عدد من الامتيازات الجديدة لإقامة خطوط الالتقاء التي تربط الخط الرئيسي بمقدونيا وشمال منطقة الروملي. وفي عام ١٨٩٤م انتهى العمل من خط (سلانيك - مناستر)، وهو أحد الخطوط التي كانت تتمتع بامتياز التأمين على كل كيلومتر والتشغيل لمدة ٩٩ سنة، أما خط (استانبول - سلانيك) الذي بدأ العمل فيه عام ١٨٩٣م (١٠٢).

وكان الخط الأهم الذي فكر في انشائه في الأناضول رجالُ الدولة العثمانية وعلى رأسهم السلطان فهو الخط الذي يربط بين استانبول وخليج البصرة؛ إذ يمكن بواسطته التقليل من الاعتماد على قناة السويس. والواقع أنهم كانوا يفكرون قبل افتتاح قناة السويس بمدة طويلة في اقامة طريق مائي يربط خليج البصرة بالبحر الأبيض المتوسط، ثم في خط حديدي بعد ذلك، ولأجل هذا قام الجنرال الانجليزي چسني Chesney بعمل دراسة على المنطقة، وحصل كذلك على امتياز عام ١٨٥٧م لاقامة الخط، غير أنهم صرفوا النظر عن ذلك فيما بعد(١٠٣). ونحو أواخر ذلك القرن قامت شركة نمساوية روسية ببعض المحاولات للدخول في انشاء السكة الحديدية التي تربط البحر الأبيض المتوسط بخليج البصرة، ويكون التمويل من الصرافين

A. du Velay, *Türkiye Maliye Tarihi*, Ankara 1978, s. 156-157; Morawitz, *a.g.e.*, s. 308 vd:انظر العام) أنظر

<sup>(</sup>۱۰۲) – أنظر: A.du Velay, a.g.e., s. 366 vd; Morawitz, a.g.e., s. 318-320

W. P. Andrew, Memoir on the Euphrates Valley Route to: التعرف على البحوث التي قام بها چسني أنظر (١٠٣) – المتعرف على البحوث التي قام بها چسني أنظر المارة, London 1857

ولمشروع القناة المائية أنظر: (Kütükoğlu, Münâsebetler, I, 74-78)

الفرنسيين والانجليز، غير أن الدولة العثمانية رأت بعض المحاذير في تنفيذ ذلك المشروع من الجانبين السياسي والاقتصادي فلم تقبل عليه. والواقع أن هذا الخط كان سيأخذ مكان طرق القوافل القديمة في نقل سلع الشرق الأقصى إلى أوربا، كما كان اكثر ميزة لمن سيتولون انشاءه؛ لأنه ينقذهم أيضا من مشقة اجتياز جبال طوروس. غير أن السلطان عبد الحميد الثاني كان يفضل خطا حديدياً يقطع الأناضول ويصل إلى البصرة، بدلاً من خط يربط الساحل الشرقي للبحر الابيض المتوسط بالبصرة(١٠٤).

وكان القسم الأول من خط (حيدر باشا - بغداد) الذي يصل حتى إزميد قد أقامته الحكومة العثمانية، أما القسم المقرر مده حتى أنقرة فقد تولته "شركة الأتباضول لخطوط السكك الحديدية العثمانية" التي أسهها البنك الألماني Deutsche Bank بالامتياز الذي حصلت عليه عام ١٨٨٨م، وانتهت من انشائه ثم بدأ تشغيله في ٣١ يناير ١٨٩٢م. وقامت نفس الشركة بالانتهاء من انشاء خط (اسكيشهر - قونيه) عام ١٨٩٦م، وخط (عارفيه - اطه پازاري) عام ١٨٩٩م. أما عن البدء في خط (اسكيشهر - قونيه) ومعه في نفس الوقت خط (أنقرة - قيسري) فقد اقتضىي مـرور فترة طويلة. كذلك فان تكملة خط (قونيه - بغداد) قد منحت للشركة الألمانية أيضا في مارس ٩٠٢م، ولما ظهر لها أن الخط لن يحقق من الربح شيئاً كثيراً اضطرت الدولة لمساعدتها في الانشاء، وعقدت معها اتفاقاً عام ١٩٠٣م اعترفت لها فيه بحقوق تشبه الحقوق التي اعترفت بها الحكومة الأمريكية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر لـ "شركة اتحاد الباسبفيك" من أجل أنشاء خطوط السكك الحديدية. ومن تلك الحقوق أنها أصدرت سندات "سكة حديد بغداد العثمانية" بمبلغ ٤٥ مليون فرنك، وسلمتها للشركة، كما منحتها حق الانتفاع بـالأراضي التبي يمر منها الخط، واستخدام المحاجر بالمجان، واستخراج الخشب اللازم من غابات الدولة بلا مقابل، وحق القيام بالحفريات الأثرية في الأراضي التي يمر منها الخط. وهكذا بدأ العمل في الانشاء عام ١٩٠٣م وظل يتقدم خطوة خطوة حتى وصل الخط إلى بغداد. وأصدرت الدولة في تلك الأثناء الترتيبين الثاني والثالث من سندات الخط، ولكن عندما تعذر تخصيص الزيادة التي كانت بمعدل ٣٪ على الرسوم الجمركية لتلك الانشاءات وهو عكس ما كان مأمولاً تراجعت الشركة عن حقوقها في القسم الباقي من الخط بين بغداد والبصرة، وقبلت اتمام المسافة حتى بغداد فقط دون أي ضمان (١٩١١م). وكان القسم الممتد من الخطحتى حلب قد انتهى ووصل إلى هناك أول

E. M. Earle, *Bağdad Demiryolu Savaşı*, (trc. Kasım Yargıcı), İstanbul 1972, 67-75. : فظر: – (۱۰۶)

قطار قبل عدة أيام من احتلال الجيش الانجليزي للمنطقة في الحرب العالمية الأولى. كما انتهى في تلك الأثناء أيضا خط الاسكندرون الذي يربط بين الخط الرئيسي وسواحل البحر الأبيض المتوسط(١٠٠).

وأعطت الدولة خط (أطنة - مرسين) (١٨٨٦م) وخط (يافا - القدس) (١٨٨٠م) اللذين يربطان المدن الساحلية بالمدن الداخلية لنظام الالتزام، أما خط (بيروت - دمشق - حماه) فقد حصلت الشركة الفرنسية التي أقامت طريق (بيروت - دمشق) الرملي على امتياز إنشائه، ثم فتح للتشغيل(١٠٦).

أما سكة حديد (دمشق – الحجاز) التي كان القصد منها تقوية نفوذ الدولة العثمانية في تلك المنطقة بالدرجة الأولى والتيسير على الذاهبين إلى الحج فقد أقدم على أقامتها مهندس ألماني برأس مال عثماني، واستغرق انشاؤها فترة تقع بين ١٩٠١–١٩٠٨م، وكانت الدولة تقدم الأنواط والنياشين والميداليات لمن يتبرع من الأهالي المسلمين في بناء ذلك الخط، كل حسب مقدار التبرع الذي قَدّمه.

#### ٢- المواصلات البحرية

# أ) - النقل البحري

كان المتبع بوجه عام أن تتم حركة النقل البحري بين المواني العثمانية على سفن تحمل علم الدولة، ومع ذلك كانت السفن الأجنبية تُستخدم هي الأخرى كلما دعت الحاجة. فقد كانت السفن العثمانية صغيرة الحجم نسبياً، ولهذا مَستت الحاجة للاستفادة إلى حد أوسع من السفن الأجنبية بين المواني البعيدة. كما أن السفن الممنوعة من الابحار بسبب ممارستها للتهريب كانت هي الأخرى تُستتخدم عند الضرورة بين المواني العثمانية. وفي القرن الثامن عشر زادت الحاجة إلى استخدام السفن الأجنبية، فكان لفرنسا بعد عام ١٧٨٠م ١٥٠ سفينة تتبع مواني البحر الأبيض المتوسط، تتردد على موانيه في الشرق ومواني الشمال الافريقي(١٠٠). ومع ذلك فان الحرب الانجليزية الفرنسية التي طال أمدها جعلت السفن اليونانية تأخذ مكان تلك السفن، وحتى حلول السفن البخارية محل السفن الشراعية كان أمر النقل البحري – لاسيما في بحر ايجة – موكلاً بالدرجة الأولى للسفن الخاصة بالملاحين اليونانيين.

<sup>(</sup>۱۰۰) – أنظر: .Earle, *a.g.e.*, s. 81 vd

<sup>(</sup>۱۰۱) – أنظر: Morawitz, s. 326-330

Charles İssawi, *The Economic History of Turkey 1800-1914*, Chicago 1980, s. 152. : أنظر المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة الم

وقبل القرن التاسع عشر كان من النادر أن تدخل احدى السفن الأجنبية إلى البحر الأسود، ولهذا كان النقل البحري فيه مقصوراً على السفن العثمانية وحدها، فكان ربان السفينة مجبراً على نقديم الضمان حتى يحصل على الرخصة (إذن سفينه) للابحار في البحر السود. ولما بدأت السفن التي تحمل الأعلام الأجنبية تحصل على حق العمل الحر في البحر الأسود كانت الشركات النمساوية – اولاً – ثم الروسية والانجليزية والفرنسية تقوم بتنظيم رحلاتها المنتظمة بين المواني الأوربية والعثمانية من ناحية أخرى. وعلى الرغم من أن السفن ذات الأعلام العثمانية كانت هي الأكثر عدداً فان السفن الاجنبية كانت تقوم بنشاط واسع في نقل البضائع والركاب، بل تعدى الأمر ذلك؛ إذ بدأت نحو أواسط القرن التاسع عشر في أعمال النقل البحري في أماكن مثل بحر مرمرة ومضيق البسفور وخليج إزمير.

وعلى الرغم من أن رجال الدولة العثمانية في أوائل عهدها كانوا يتغاضون عن نشاط الأجانب بسبب عجز السفن العثمانية عن تلبية تلك الاحتياجات إلا أنهم تجنبوا منح امتياز لأحد لممارسة ذلك بشكل مباشر. أما بعد تأسيسهم لشركات الملاحة العثمانية فقد حظروا على السفن الأجنبية التعدي على حقوق الملاحة الداخلية في المياه العثمانية. ولكن على الرغم من ذلك كان من الصعب على العثمانيين بسفنهم التي بلي قسم منها وتحول إلى حديد خرده أن يمنعوا تماماً نشاط الشركات الأجنبية من الملاحة في المياه العثمانية في الوقت الذي تحقق لهم أرباحاً ضخمة. في حين أنه كان يوجد - عدا "الشركة الخيرية "التي كانت مؤسسة عثمانية أهلية تكفلت أمر الملاحة في مضيق البسفور - مؤسسات أخرى تبعت الترسانة وعرفت عند اقامتها باسم "الفوائد العثمانيية" (فوائد عثمانيه)، ثم تحول اسمها إلى "العزيزية"، وتحول في النهاية إلى "الإدارة المخصوصة" (ادارة مخصوصه) كانت - على الرغم من المصاعب التي تعترضها - تتولى عمليات النقل البحري بين مواني استانبول وجدة وافريقيا. وإلى جانب ذلك كانت "الشركة الخديوية" (خديويه كومپانيه سي) التي أقيمت في مصر تعمل بين الاسكندرية واستانبول، أما التحديدة وافريقيا قترة للعمل خارج الخليج إذ قامت برحلاتها إلى بعض الجزر القريبة منه حتى بلدة انتقلت فترة للعمل خارج الخليج إذ قامت برحلاتها إلى بعض الجزر القريبة منه حتى بلدة آيُوالق (١٠٠١). وبذلك انقذت الأهالي العثمانيين من السفر - على غير رغبتهم - بالسفن الأجنبية.

النتزود بمعلومات عامة عن الشركات العاملة في المياه العثمانية أنظر:
Mübahat S. Kütükoğlu, "Osmanlı Buharlı Gemi İşletmeleri ve İzmir Körfezi Hamidiye Şirketi", ÇAĞINI YAKALAYAN OSMANLI, Osmanlı Devletinde Modern Haberleşme ve Ulaşım Teknikleri, İstanbul 1995, (haz. E. İhsanoğlu, M. Kaçar). s.165-206.

أما عن التجارة الخارجية فقد كان للسفن الأجنبية قصب السبق فيها دائما؛ وعلى الرغم من صدور فرمان سلطاني عام ١٨٢٣م يأمر باقتصار النقل التجاري مع أوربا على السفن العثمانية(١٠٩) إلا أن ذلك لم يكن ممكناً بأي حال، ولا سيما بعد ظهور السفن البخارية.

# ب) - المواني والأرصفة البحرية

كانت الأراضي العثمانية تضم العديد من المواني الطبيعية، سواء كان على سواحل البحر الأبيض المتوسط، أو على سواحل البحر الأسود. وكانت المعاهدات المعقودة تكفل للسفن الإلتجاء إلى تلك المواني في الأحوال الجوية السيئة وحصولها على كافة احتياجاتها دون أي مانع. وكانت مواني طرابزون وسينوب وأماسر ووارثنا على البحر الأسود، وسلانيك على بحر ايجة، وانطالية والاسكندرون وبيروت على البحر الأبيض المتوسط تمثل في الواقع مأوى آمناً للسفن، كما كانت حتى الرتباطها بدواخل البلاد - توفر ميزة عظيمة للتجارة البحرية. غير أن تلك المواني كانت حتى أواسط القرن التاسع عشر تفتقر جميعها إلى الأرصفة التي يمكن للسفن الرسو عندها، وعلى المنشآت التي تتولى عمليات الشحن والتفريغ، فكانت السفن ترسو بعيداً عن الشاطئ، ثم تتولى القوارب والزوارق نقل ما عليها من ركاب وبضائع إلى الساحل. وكان يوجد قبل ظهور الأرصفة شمندورات بحرية لربط السفن بحسب الأعلام التي تحملها بين سراي بورنى وغلطة في استانبول.

فلما تغيرت الأحوال في القرن التاسع عشر، واقتضى الأمر مد السكك الحديدية، وتيسير تدفق السلع والبضائع على المواني من ناحية، وأصبحت عملية شحن وتغريغ السفن بنفس الشكل من ناحية أخرى، شرعت الدولة في اقامة الأرصفة لتكون مواكبة لمد خطوط السكك الحديدية. وقد دخل رأس المال الأجنبي في اقامة الأرصفة كما حدث في مد السكك الحديدية. أما عمليات انشاء بعض المواني فكانت تحصل عليها شركات السكك الحديدية أو الأشخاص والهيئات التابعة لها؛ إذ نرى أن انشاءات رصيف وارثنا قد أعطيت قبل أربعة أشهر من استكمال سكة حديد (وارثنا - روسجق) لشركة كان يمثلها كاتب شركة السكة الحديد في يوليه ١٨٦٧م(١١٠).

Sadık Kurt, "Hamidiye Vapur Şirketi (1884-1915)", Çağdaş Türkiye Tarihi : وللشركة الحميدية وحدها أنظر Araştırmaları Dergisi, ا\1 (İzmir 1991), 71-107.

<sup>(</sup>۱۰۹) – أنظر: İssawi, s. 154-155

<sup>(</sup>١١٠) - للتعرف على مقاولة الرصيف وتعريفته أنظر: . 1302-401, İmtiyâzat ve Mukavelât, I, İstanbul 1302, s. 401-406

كذلك فان فكرة إقامة رصيف لإزمير لم تظهر هي الأخرى إلا بعد الشروع في انشاء سكة حديد (إزمير – آيدين). وكان يوجد في إزمير حي يسكنه الأجانب يمتد على طول الساحل، ويعرف باسم "حي الفرنجة" (فرنك محله سي)، وكانت أبوابه الخلفية تفتح في اتجاه الساحل، ولذلك كانت السيطرة على عمليات التهريب أمراً صعباً. ولما أثير ذلك الموضوع لأول مرة عام ١٨٦٢م رأوا أن يقيموا سياجاً من القضبان الحديدية، يوضع فوق عوامات أو أطواف على مياه الساحل، غير أن فكرة إقامة رصيف قوي لم تلبث أن رجحت بعد ذلك. وجرى في البداية أن حصلت على الامتياز شركة انجليزية عام ١٨٦٧م، وبعد مدة تحول ذلك الامتياز إلى آخرين؛ فحصل عليه الأخوة دوسو الفرنسيون. وفي المرحلة الأولى انتهى العمل عام ١٨٧٦م من السياج الذي بقي خارج قسم المائة ذراع المتروك أما الجمرك بعد اعتراض الانجليز. ثم لم يلبث أن انتهى العمل خارج قسم الواقع أمام الجمرك، وافتتح للخدمة. وبذلك تيسر العمل للسفن من ناحية، وتصدت الدولة لعمليات التهريب الجمركية من ناحية أخرى(١١١).

وأثناء العمل في انشاء رصيف إزمير كان صبري باشا الوالي على سلانيك قد أقدم على إقامة رصيف لها اثناء انشاء خطوط سكة حديد استانبول – سلانيك واستانبول – ميتروفيتش في الروملي والطرق البرية سلانيك – مناستر وسلانيك – سرز، وهذه المحاولة كانت برأس مال عثماني. غير أن أعمال البناء توقفت عام ١٨٧٤م لعدم كفاية رأس المال، ثم لم تلبث أن بدأت من جديد عقب اتفاق مع رجل فرنسي يدعى ادموند بارتيسول (١٨٩٦م)، غير أن نشوب الحرب اليونانية والخلاف مع "شركة الشرق للسكك الحديدية" أَخَرت إتمامه(١١٢).

أما عن إقامة ميناء بيروت ورصيفها البحري فقد حصلت على امتيازهما في يوليه ١٨٨٧م بعض الشركات التي كان من بينها "الشركة العثمانية لطريق بيروت/ الشام". وبدأ العمل في يونيه ١٨٨٩م (١١٤) حتى انتهى، وشرعت الشركة ابتداءاً من عام ١٨٩٤م في جنى ثماره(١١٤).

ولم تجر إقامة رصيف لاستانبول إلا بعد اقامة تلك المواني، مع أنها كانت اكثر الاماكن ازدحاماً بالمرور البحري. فعلى الرغم من أن ماريوس ميشل [ميشل باشا] الذي حصل على امتياز اقامة المنارات عام ١٨٧٥م قد حصل أيضا على امتياز اقامة أرصفة لاستانبول عام ١٨٧٩م إلا أن

M.S.Kütükoğlu, "İzmir Rıhtımı İnşaatı ve İşletme İmtiyazı", TD, sy. XXXII (1979), 499 vd: انظر-(۱۱۱)

Ali Ramazanoğlu, Selânik Rihtımının İnşâsı, İstanbul 1980. : للمزيد من المعلومات أنظر: (١١٢) - للمزيد من المعلومات أنظر: . . رسالة تخرج من قسم التاريخ بآداب استانبول.

Salnâme-i Vilâyet-i Beyrut, s. 282-289 : انظر – (۱۱۳)

<sup>(</sup>۱۱٤) – أنظر: Karal, *Osmanlı Tarihi,* VIII, 464

رخاوة أرضية القرن الذهبي جعلت الشركات تحجم عن اقامة انشاءات فيه، ومن ثم تعثر الشروع في العمل مدة طويلة. وفي عام ١٨٩٠م جرى تجديد الامتياز، وأضيف إلى جانب عمل الرصيف إقامة جسرين فوق القرن الذهبي، واقامة عدد من أحواض السفن والمراكز التجارية بالقرب من الجمرك. وقد بدأ العمل في الانشاءات على ساحل غلطة عام ١٨٩٢م، وانتهى ذلك القسم عام ١٨٩٥م، واستطاعت الباخرة الأولى الاقتراب من الرصيف في شهر سبتمبر من نفس العام. وعلى الرغم من أن العمل في جانب استانبول بدأ ايضا عام ١٨٩٤م ولم تكن انشاءات رصيف غلطة قد انتهت بعد إلا أن وقوع انهيار في عام ١٨٩٦م قد أبطأ من سير العمل في الانشاء، ومع غلطة قد انتهى العمل في اقامة الرصيف في شهر فبراير ١٩٠٠م امر ١١٥١). أما عن اقامة رصيف حيدر باشا فلأنه لم يكن له ميناء محصن وكان معرضاً لرياح الشمال والجنوب وصعوبة جريان عمليات الشحن والتفريغ في الظروف الجوية السيئة فقد عُقد اتفاق بشأنه مع اشركة السكك عمليات الشحن والتفريغ في الظروف الجوية الاعمال التي تساعد على تيسير عمليات الشحن والتفريغ. على حق اقامة أحواض السفن وكافة الأعمال التي تساعد على تيسير عمليات الشحن والتفريغ. وفي عام ١٩٠٢م تم تأسيس شركة جديدة تحت اسم "شركة ميناء حيدر باشا" وعهد إليها باقامة الرصيف (١١٦)، ثم جرى افتتاحة للعمل في عام ١٩٠٤م.

وجرى العمل في انشاء ميناء دَرِيْنَجه في نفس الأعوام التي كان يجري فيها انشاء ميناء استانبول؛ ففي عام ١٨٩٥م حصلت الشركة الألمانية على امتياز إنشائه، وانتهت منه خلال مدة قصيرة، ثم بدأ تشغيله عام ١٨٩٦م.

وفي عام ١٩١١م عندما عُقدت الاتفاقات الجديدة المتعلقة باقامة السكة الحديد مع "شركة سكة حديد بغداد" حصلت "شركة ميناء حيدر باشا" على امتياز ميناء الأسكندرون لمدة ٩٩ سنة، على أن تتكفل باقامة الأرصفة وأحواض السفن والمراكز التجارية(١١٧).

وهكذا جرى في أوائل القرن العشرين الانتهاء -حتى وإن كان برأس مال أجنبي- من إنشاء مواني المدن الساحلية الرئيسية وأرصفتها وخطوط السكك الحديدية التي تربطها بدواخل البلاد وشُقَت الطرق الرملية وإن كانت تقل عنها كثيراً، ودخلت أعمال التجارة والنقل البحري مرحلة اكثر انتظاماً.

Zihni Bilge, İstanbul Rıhtımları, İstanbul 1940, s. 1-11 : انظر - (۱۱ه)

du Velay, *a.g.e*, s. 397 : أنظر (۱۱٦)

Earle, *a.g.e.*, s. 126 : أنظر - (١١٧)

ثاتياً - وسائل الاتصال

١ - نظم البريد

أ) - البريد العثماني

كانت وسائل الاتصال في الممالك العثمانية تعتمد حتى القرن التاسع عشر على طريقة "أمناء البريد ونُزُل الطريق" (أولاق - مَنْزِلْخَانه)، وهنو نظام كانت تستخدمه الدولة في اتصالاتها الحكومية. أما عن نظم البريد التي تؤمن الاتصال بين الأهالي فلم تظهر إلا عقب إعلان التنظيمات الخيرية. ويدلنا التشكيل الجديد الذي أجرى على نظام أمناء البريد في عهد السلطان سليمان القانوني وقبل صدارة لطفي باشا أنه لم يكن يعمل بالشكل المرضى. وهؤلاء الأمناء (او لاق) الذين عُرفوا ايضا باسم (تتار) وكانوا يتولون إيصال الرسائل إلى أصحابها، ويقومون -لأجل هذا- بتغيير خيولهم في محطات النزول التي عُرفت هي الأخرى باسم (مَنْزل) جرى على أيام السلطان عبد الحميد الأول وضعهم ضمن تنظيم اطلق عليه اسم "اوجاق التتار" (تتاران اوجاغي). أما عن اقامة نظام بريدي بالمعنى الحقيقي فقد وقعت المبادرة لتحقيقه الأول مرة في عهد السلطان محمود الثاني، ضمن أعمال التجديد التي قام بها؛ إذ بدأ عام ١٨٣٢م في اقامة طريق للبريد بين استانبول وإزميد، وشرع في النقل اعتباراً من عام ١٨٣٤م. وكان القائد العسكري العام خسرو باشا قد حاول في نفس العام ترك نظام المنازل أو المحطات (منزلخانه) والانتقال إلى النظام البريدي، غير أن ذلك لم يتحقق إلاّ بعد عدة سنوات. وفي عام ١٨٣٩م أمكن نقل بعض مكاتبات الحكومة من "التحريرات المهمة" بشكل يتفق والنظام البريدي الحديث إلى الأناضول وإلى الروملي على السواء. ولما تأسست "نظارة البريد" (يوسته نظارتي) في شهر اكتوبر عام ١٨٤٠م شرعوا في ارسال البريد من استانبول إلى الأناضول والروملي مرة كل اسبوع.

وكان ظهور نظارة البريد في استانبول أولاً، وكانت تضم في مطلع عام ١٨٤٢م عدا ناظرها ٢٣ عاملاً، ٨ منهم موظفون، و ١٥ من السعاة، ثم ارتفع العدد في نهاية العام ليبلغ ٤٦ عاملاً، ١٦ من الموظفين، و ٣٠ من السعاة، أما في أوائل ١٨٤٣م فقد ارتفع العدد إلى ٧٠ عاملاً. ثم أخذ التنظيم في الاتساع وزاد معه عدد العاملين. وجربت الدولة إدارة الجهاز البريدي بنظام الالتزام، كما هو الحال في بلدان أوربا في غضون أعوام ١٨٥٧-١٨٥٧م، إلا أنها تراجعت عن ذلك بعد مدة قصيرة، واتجهت إلى وضع تنظيم جديد للجهاز وزادت في عدد كوادره.

وفي عام ١٨٦٣م بدأ العمل بلصق الطوابع على الرسائل، وتقرر لاستانبول عشرة مراكز بريدية في أحيائها المختلفة، وعدد من صناديق البريد في شتى أركان المدينة، حتى يتسنى للأهالي الاستفادة من تلك الخدمة. ولكي تجري المراسلات داخل المدينة بشكل اكثر تنظيماً جرى في عام ١٨٦٥م تشكيل جهاز عُرف باسم "بريد المدينة الأول" (برنجى شهر پوسته سى)، وبعد الادارة بنظام الالتزام الذي جرت تجربته للمرة الثانية اتجهت الدولة إلى اقامة مراكز بريد تخضع لادارة "البوسته خانه العامرة" باسم " بريد المدينة الثاني " ففتحت اربعة مراكز في "داخل السور" واثنين في غلطة وخمسة في البسفور ومركزاً في قاضي كوي ومركزاً في اوسكودار ومركزاً في بيوك أطه (١٨٦٩). اما في عام ١٨٧١م فقد جرى دمج نظارة البريد مع نظارة البرق (١١٨).

واتجهت نظارة البريد إلى فتح فروع لها في المدن الأخرى خارج استانبول، وكانت البداية عند تأسيس مديرية البريد في أدرنة، ثم تبعها تأسيس المديريات المماثلة في المدن الأخرى، وكانت الأفضلية في ذلك للأماكن التي تدخل -بوجه خاص- في إطار تطبيق "التنظيمات الخيرية". وفي عام ١٨٦٨م كان يوجد في الأناضول على طرق أمناء البريد ١٤٢ مركزاً، وفي الروملي ١١٦ مركزاً بريدياً آخر يعمل جميعها لتقديم تلك الخدمة. وبينما كانت رحلات البريد تجري بانتظام بين المراكز ذات المديريات كان العاملون في نظام أمناء البريد القديم يتولون نقل البريد في الأماكن التي لم تدخل ضمن النظام الجديد تحت إشراف الأداريين المحليين وعمال المحطات القديمة (مَنْزنُجي) أو الكتبة.

وانحصر نقل البريد في البداية على الرسائل والخطابات وحدها، وبناءاً على رغبة التجار بدأت منذ عام ١٨٤١م حركة البريد المنتظم في نقل الأمانات وصُررَ النقود وعينات السلع، غير أن انجاز عمليات النقل بواسطة الدواب آنذاك كانت تعطل حركة الخدمة البريدية، فتراجعت إدارة البريد عن نقل الأحمال والأمتعة في عام ١٨٥٨م، واقتصرت على نقل الخطابات ونقود الامانات وحدهما، ومع ذلك فلم يوضع ذلك القرار موضع التطبيق إلا في عام ١٨٦٦م، وفي شهر يوليه عام ١٨٧١م صدرت اللائحة التنظيمية الثانية للبريد، فأقرت نقل الخطابات والمسكوكات الذهبية والفضية والمجوهرات وعينات البضائع التجارية، شريطة ألا يتجاوز حجمها حجم أخْراج [جمع خرج] البريد، كما أقرت نقل الكتب وغيرها، شريطة ألا يزيد وزن الرزمة الواحدة عن أقتين

Nesimi Yazıcı, "Tanzimat Döneminde Osmanlı Haberleşme Kurumu", : أنظر – (۱۱۸) 150. Yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 140-152.

وعن أجور البريد فان الذي يحدد مقدارها عوامل المسافة وواسطة النقل والوزن؛ إذ المعروف مثلاً أن النقل البحري أرخص من النقل بطريق البر، ولهذا كانت أجور البريد منخفضة. وهذا هو السبب في اهتمام نظارة البريد بالنقل البحري؛ فكانت تنقل بريد طرابزون وأرضروم عن طريق البحر منذ البداية، وكانت قد اشترت في عام ١٨٥٩م باخرتين لتدعيم النقل البحري، أما في عام ١٨٦٣م فقد أقامت جهاز "بريد السواحل" (ساحل پوسته لرى). وفي أعقاب تشغيل السكك الحديدية في سبعينات القرن التاسع عشر زادت سرعة النقل في الأماكن التي تمر منها السكك الحديدية وانخفضت أجور البريد، بينما استمرت لفترة عمليات نقل البريد التي تتم بالدواب والسعاة على شكلها القديم في الأماكن الأخرى(١١٩).

# ب) - البريد الأجنبي

كانت إدارات البريد الأجنبية تمارس نشاطها في أنحاء الدولة العثمانية قبل قيام الأخيرة بتأسيس جهازها البريدي بمدة طويلة. ووقع ذلك لأول مرة في عهد السلطان احمد الثالث عندما أقدمت دولة النمسا على تشكيل جهاز بريدي يعمل بين فينا وسفاراتها في استانبول، فكانت عمليسة نقله في البداية تجري سراً حتى عُقدت "معاهدة زشتوي" عام ١٩٧١ونصت إحدى موادها على حرية السّعاة النمساويين في التنقل داخل الأراضي العثمانية، فاصبحت -من ثم- خدمة البريد علنية، أما بعد عام ١٨٢١م فقد تحولت إلى خدمة منظمة. واستطاع النمساويون منذ أواسط القرن الثامن عشر أن يفتتحوا ٧٨ مركزاً للبريد في المدن المهمة، مثل استانبول وإزمير وسلانيك، وكانوا ينقلون البريد بواسطة "شركات اللويد وسفن نهر الدانوب البخارية".

كذلك فان المادة التي وضعت في المعاهدة الروسية لعام ١٧٨٣م ونصت على تنشيط حركة المراسلات بين الحدود للتيسير على التجارة بين الطرفين قد أسفرت هي الأخرى مع مرور الزمن عن شروع روسيا في ممارسة النشاط البريدي داخل الأراضي العثمانية. ولما نشبت حرب القرم توقفت حركة البريد الروسي، ثم لم تلبث أن عادت من جديد بعد عام ١٨٥٧م، وكانت تتولى نقل البريد "الشركة الروسية للتجارة والسفن البخارية". وكانت رحلات بواخر الشركة تبدأ من باطوم على البحر الأسود، ثم تعبر من استانبول متجهة إلى طرابلس الشام، وتقوم بنقل البريد بين تلك المواني.

<sup>(</sup>۱۱۹) - أنظر: Yazıcı, *Haberleşme*, 153-170

أما الفرنسيون والانجليز فقد دخلوا مجال نقل البريد في القرن التاسع عشر؛ إذ قامت أولاً مراكز البريد الفرنسية عام ١٨١٧م، ثم عادت بعد عشر سنوات لتمارس نشاطها من جديد، واستمر الفرنسيون على ذلك حتى بلغ عدد مراكز بريدهم مركزاً.

وتأسست دور البريد الانجليزية عام ١٩٠٠م، وكانت تمارس نشاطها في استانبول وإزمير وبيروت، ثم انضمت إليها سلانيك عام ١٩٠٠م. وكان الانجليز بسبب علاقاتهم بالهند قد فتحوا فرعين لبريد الهند في كل من بغداد والبصرة. ودخل اليونانيون في هذا المجال بعد حصولهم على استقلالهم، والايطاليون عام ١٨٦٩م، بينما دخله الألمان عقب استكمالهم للوحدة. فكان لليونانيين مراكز بريد في استانبول وإزمير والاسكندرية، وفي بعض المدن في منطقة الروملي، وللإيطاليين في طرابلس الغرب، أما الألمان فكانت مراكزهم في استانبول وإزمير وبيروت والقدس ويافا.

وكانت مراكز البريد النمساوية هي اكثر المراكز الأجنبية اتساعاً في شبكتها وأقواها جميعاً في مجال التنافس، سواء كان من ناحية السرعة أو من ناحية الرخص في أجور البريد. وكانت مراكز البريد الفرنسية بعد عودتها لممارسة أعمالها للمرة الثانية تحاول منافسة المراكز النمساوية، ألا أنها لم نفلح في ذلك، لأن مراكز البريد النمساوية كانت تقبل الرسائل حتى ١٥ دقيقة قبيل وقت التحرك، وتُقرر أسعاراً أقل نسبياً مما تقرره مراكز البريد الفرنسية، كما كانت خضلاً عن ذلك - تحدد أوقاتاً معينة للبريد القادم والذاهب إلى جهات متباينة، ولهذا كانت نتمتع بوضع أحسن، ليس في مجال مراسلات استانبول وحدها، بل وفي مراسلات البحر الأسود وروسيا التي تمر عبر استانبول(١٢٠).

واستمرت مراكز البريد الأجنبية تمارس نشاطها حتى بعد تأسيس البريد العثماني، وبذلت الحكومة العثمانية محاولات شتى لازاحة تلك المراكز، واهتمت "امانة الجمارك" بهذا الموضوع؛ إذ كان يدخل إلى البلاد عن طريق تلك المراكز بوجه خاص بضائع مهربة من المجوهرات والأشياء الثمينة بسبب بُعدها عن الرقابة. ولكي تضاعف الحكومة من رغبة الأهالي في الاقبال على البريد العثماني قامت عام ١٨٦٣م بتطبيق تعريفات خاصة على الرسائل المتتقلة بين مدن السواحل، وتوسلت -من ناحية أخرى- إلى تدابير يصعب تطبيقها، مثل حظر حمل أكياس البريد الأجنبي عن طريق السكك الحديدية. ولكن ما كان لأي من تلك التدابير أن يعزز وضع البريد العثماني، أو أن يجدى في الحد من نشاط البريد الأجنبي.

أنظر: İssawi, *a.g.e.*, s. 164-165 – أنظر: 17٠)

وبعد تحويل "مديرية البريد" عام ١٨٧١م إلى نظارة لم تسفر الاتصالات التي جرت مع هيئات البريد في الدول الأوربية وسفرائها المقيمين في استانبول لإلغاء مراكز البريد الأجنبية عن شئ. فلما افصحت السفارات عن مخاوفها من أن يعجز البريد العثماني عن القيام بما يقوم به البريد الأجنبي تجنبت الخارجية العثمانية الإصرار اكثر من اللازم في هذا الموضوع. وعلى الرغم من أن الموضوع أثير عدة مرات في تواريخ مختلفة بعد ذلك إلا أنه لم يسفر عن النتيجة المرجوة. غير أن مراكز البريد اليوناني كانت تعمل سراً في تسريب الجرائد اليونانية المناهضة الدولة العثمانية إلى داخل البلاد، فأغلقت الدولة ما كان موجودا فيها في استانبول عام ١٨٦٨م، بينما أغلقت المراكز الأخرى لليونانيين عام ١٨٨١م. كما أغلقت مراكز البريد الايطالية عام ١٨٨٣م إلا أنها عادت لتمارس نشاطها من جديد عام ١٩٠٨م. غير أن نشوب الحرب في طرابلس الغرب جعلهم يعيدون إغلاقها، ولم تفتح إلا بعد عقد الصلح بين الدولتين. أما مراكز بريد الدول الأخرى فقد استمرت تمارس نشاطها مع قيامها بنقل البريد العثماني حتى عام ١٩١٤م(١٢١).

# ٧- شبكة البرق

كان السراي العثماني في خمسينات القرن التاسع عشر التي شهدت فيها أوربا وأمريكا حديثاً ظهور التلغراف الكهربي قد أبدى اهتماماً هو الآخر بذلك النظام، وعلى الرغم من القيام بتجربته عام ١٨٤٧م في سراي بكلربكي إلا أن أعمال مد شبكته في الأراضي العثمانية لم تبدأ إلاّ أثناء حرب القرم، وكانت الغاية من إقامة أول خط للبرق عام ١٨٥٤م هي رغبة الفرنسيين والانجليز في التخابر السريع مع وحداتهم العسكرية، ولأجل هذا أيضا خطط الفرنسيون لاقامة خط (وارنا - باليق لاوه). كما بدأت بعض روس بخق - بوخارست)، بينما خطط الانجليز لاقامة خطوط برق للربط بين المدن العثمانية والمدن الشركات في تلك الآونة تعرض على العثمانيين اقامة خطوط برق للربط بين المدن العثمانية والمدن الأوربية، وجرى مد الخطوط في الأراضي العثمانية على أيدي المهندسين الأجانب، ولكن بالعمالة العثمانية ورأس المال العثماني.

وفي عام ١٨٥٥م أقيم خط في أراضي منطقة الروملي يبدأ من استانبول، ثم يتفرع عند أدرنة الى فرعين، يمتد أحدهما من على (فلبه -صوفيا- نيش) ليصل إلى بلغراد، بينما يتحد الفرع الثاني مع خط (وارنا - شُمْنى) الذي كان الفرنسيون أقاموه في شمني قبل ذلك. كما أقيم برأس المال العثماني خط (استانبول -چناق قلعه) الذي يرتبط مع خط (چناق قلعه - اسكندريه) الذي أقامه

Salih M. Kuyaş, "Posta Tarihi ve Kapitülasyon Postaneleri", *Tarih ve* : انظـر – (۱۲۱) *Toplum*, sy. 1 (Ocak 1984), s. 51-53; sy. 2 (Şubat 1984), s. 93-94.

الانجليز، وأقيم كذلك القسم الباقي داخل الأراضي العثمانية من الخط الذي تقرر له أن يربط الهند باوربا. وفي البداية جرى مد خطوط بين (أوسكودار – إزميد) و (إزميد – سيواس)، وفي عام ١٨٦٤م جرى استكمال خط البرق الذي يربط الهند بأوربا بعد وصئل خط (بغداد – البصرة) مع خط (الهند – البصرة) الذي أقامه الانجليز.

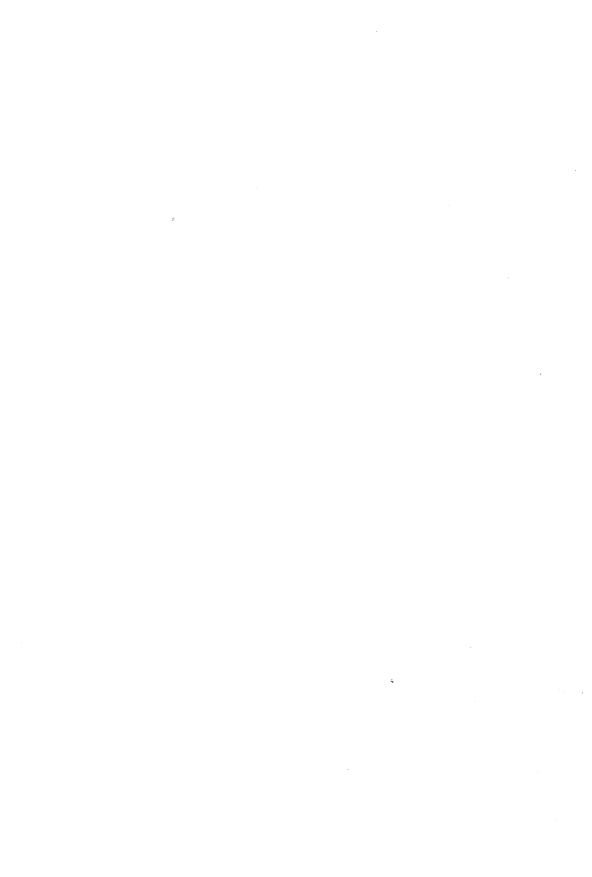
وكان مقرراً للقسم الذي سيمر عبر البحر المتوسط في شبكة البرق الثانية التي خُطط لاقامتها بين أوربا والهند من خلال التعاون الانجليزي النمساوي أن يتعقب الساحل الادرياتي، ثم سواحل كريت والاسكندرية وسوريا، أما القسم الواقع بين هذا وخليج البصرة فتجري اقامته على امتداد سهل الفرات(١٢٢)، بينما يجري ربط الفرع الخارج من الاسكندرية بالهند بعد أن يمضي براً إلى السويس ماراً بساحل البحر الأحمر حتى عدن. وصدق السلطان على ذلك المشروع عام ١٨٥٥م وأعطي حق تشغيله لمدة ٩٩ عاماً لشركة انجليزيه في مقابل قيام الانجليز بتمويله، كما اعترفت الدولة العثمانية للانجليز بحقهم في مد خطوط البرق في المكان الذي يريدونه في جدة وسواكن وجزيرة قمران واليمن شريطة الاعلان عن ذلك مسبقاً، وحقهم في الاعفاء الجمركي على الأدوات والمعدات المستخدمة في المشروع. وكانت الحكومة العثمانية وهي تقدم هذا الامتياز تشترط تأدية الضرائب في مواعيدها والاعتراف بالأسبقية لخطوط البرق الرسمية العثمانية (١٢٣).

وكان الخط الثاني الذي خَطَّط الانجليز لتمريره من البحر الأبيض المتوسط هو الخط بين جزيرة مالطة والاسكندرية، وكان يقال إن فشل الخط الأول نابع من البحث عن امكانيات الخط الثاني. وهذا الامتياز الذي تم منحه في ابريل ١٨٦١م كان يتضمن شروط مقاولة البحر الأحمر ما عدا تخفيض المدة الى ٨٥ سنة(١٢٤). وعلى الرغم من أن انجلترا كانت تقصد من وراء ذلك تأمين اتصالها بالهند إحدى مستعمراتها إلا أن مرور خطوط البرق من الأراضي العثمانية قد حقق مكاسب كبيرة للعثمانيين، لا سيما من ناحية السرعة في عمليات التخابر. وكانت تقتضي الضرورة في البداية أن تكون البرقية باللغة الفرنسية، فلما طُورِّت أبجدية مورس عام ١٨٥٦ لتتوافق مع الأبجدية العربية بدأت عملية إرسال البرقيات بالتركية العثمانية [التي كانت تكتب بالحرف العربي].

(رسالة ماجستير من معهد العلوم الاجتماعية جامعة استأنبول)

<sup>(</sup>۱۲۲) – أنظر: . W.P.Andrew, *Memoir on the Euphrates Valley Route to İndia*, London 1857, s. 230. أنظر: . Mustafa Kaçar, *Osmanlı Telgraf İşletmesi (1854-1871)*, İstanbul 1986, s. 49 vd. أنظر: . (۱۲۳)

<sup>(</sup>١٢٤) - أنظر نص هذه المعاهدة في : Mecmua-i Muâhedât, I, 286-288



الفصل الفامس المفامس

# أولاً - طوائف أرباب الحرف والصنايع الحرف الصنايع الم

عرف التصوف الاسلامي جماعات "الفتوة"، وكان من شروطها أن يكون الشخص مسلماً صاحب حرفة، فلم يكن للعاطل أن ينخرط في تشكيلاتها، ولعل ذلك هو الذي أنقذ الزوايا محل تجمعهم من أن تكون موئلا للعاطلين، أضف إلى ذلك أن انخراط الغالبية من أصحاب الصنايع في تشكيلات الفتوة هو الذي جعل من الاحتراف والفتوة أمرين لا ينفصلان، حتى إن أصحاب الحرف والصناعات عندما ابتعدوا عن الزوايا وراحوا يشكلون تنظيمات لهم تضم زملاءهم من غير المسلمين أيضا ظلوا يحافظون على تقاليد الفتوة.

والواقع أن الشروط التي لزم توافرها في أهل الفتوة كالصدق والوفاء والكرم والمروءة وغير ذلك كانت هي الصفات التي جاهد أصحاب الصنايع في التمسك بها خلال العصور التالية. وكثير منهم كان إذا جاءه في الصباح. ذبونان أرسل أحدهما إلى جاره الذي لم يستفتح بعد، مما يدل أبلغ دلالة على الوفاء والكرم. وهناك لوحات كانت تعلق حتى زمن قريب في حوانيت بعض الحرفيين كتب عليها:

"بسم الله نفتح دكاننا (بسمله ايله آچيايـر دكانمـز وشيخنا ومرشدنا هو سيدنا.. فلان" حضرت... در پيرمز استادمز)

مما يدلنا على أنه كان لكل حرفة في الفتوة شيخ مرشد يمند نسبه لأحد الأنبياء، كما أن "التمنطق بالمئزر" (پشتمال قوشانمق) أحد المراسم الرئيسية في احتفالات التهاني لدى جماعة "الأخية" حالياً هو دليل على أن عملية "لبس السروال" (شَائُورَار گيمه) و "ربط الشَدَّة" (شَدَه باغلامه) من شروط الفتوة قد تحولت إلى مراسم تقام لمن بلغوا في الحرفة مرتبة الاستانية(١٢٥).

ويُعرف فرع الفتوة في الأناضول باسم "الأخيّة" (آخيلك)(١٢٦) نسبة إلى (آخي أوران) شيخ الطائفة. وكان لجماعة الأخية دورهم البارز في قيام الدولة العثمانية، والمعروف أيضا أن بعض سلاطين العثمانيين الأوائل كانوا من أتباع هذا التنظيم. غير أن ظهور بعض الأمور، مثل زيادة وطأة الظروف على بعض الحرفيين من ناحية، وحاجتهم مسلمين وغير مسلمين للحياة معاً

Abdülbaki Gölpınarlı, "İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı ve Kaynakları" : أنظر أ (١٢٥) أنظر (١٢٥) /FM, XI/1-4, 7 vd.; M U B, I, 518 vd.

<sup>(</sup>۱۲۱) - هناك اختلاف في الرأي حول كلمة (ahi)، هل هي تحريف لكلمة (aki) التركية التي تعني الكريم أو ذي المروءة، أم هي (اخي) العربية. وهي في كلا المعنيين تناسب مبادئ الأخية، أنظر حول ذلك:

Neclâ Pekolcay, "İslâmî Türk Edebiyatı Metinlerinde Ahî Kelimesinin Yeri", Türk Kültürü ve Ahilik. XXI. Ahilik Bayramı Sempozyumu Tebliğleri. 13-15 Eylül 1985, İstanbul 1986, s. 73-77.

والأنضواء تحت تنظيم يربط بينهم من ناحية أخرى قد كشفت عن حاجة كافة الحرفيين وأرباب الصنايع للأماكن التي تجمع بينهم، ومن ثم أخذوا في الابتعاد شيئاً فشيئا عن الزوايا والتكايا، وشرعوا في تشكيل طوائف أو نقابات تضمهم. غير أن بعض الخلافات التي ظهرت بينهم في القرن الثامن عشر أوجبت الفصل بين نقابات المسلمين وغير المسلمين(١٢٧).

#### ٢ - زعماء أرباب الحرف والصنايع

على الرغم من تباين أسماء الزعماء في تشكيلات الحرفيين خلال المرحلتين اللتين كانوا يجتمعون فيها داخل الزوايا والتكايا وفي النوادي التي ذكرناها، إلا أن الغالب هو وجود زعيمين؛ ففي مرحلة الزوايا كان الزعيم يعرف باسم "الشيخ" و "النقيب"، ومن المحتمل أن هذين الاسمين تركا مكانهما منذ القرن السادس عشر لا سمين آخرين هما: (كتخذا) و (يكيت باشي) أي "الوكيل" و "رئيس الفتية". ومهما يكن فان احتراف (آخي أوران) لحرفة الدباغة كان السبب وراء استمرار وجود زعيم كان يحمل اسم "شيخ" أو "آخي بابا" حتى العهود المتأخرة بين تجمعات الدباغين والسئر اجين وصناع الأحذية(١٢٨). وهؤلاء الزعماء كانوا يتولون الزعامة بانتخاب الأسطاوات أعضاء التشكيل وتصديق القاضي على ذلك. ولكن على الرغم من أنه كان هناك بعسض الأشخاص ممن لا صلة لهم بالعمل الحرفي ورضوا بترك معاشاتهم لخزانة الدولة قد جرى تعيينهم في وظيفة كتخدا الحرفيين فليس من الصواب الحكم بتعميم مثل هذه الحوادث، والادعاء بان الدولة هي التي كانت تقوم بتعيين كافة الوكلاء (كتخدا) في عهد من العهود (١٢٩).

والشيخ أو الكتخدا [كلمة فارسية مركبة من كد = بمعنى الدار، وخدا بمعنى الرب أو الصاحب] في تشكيلات أرباب الحرف والصنايع هو الأداري الأول، وهو يتمتع بصلاحيات ووظائف، منها تنظيم العلاقة بين الدولة وأعضاء التشكيل، وتوفير المواد الخام لأعمالهم، وحل الخلافات الناشبة فيما بينهم ومعاقبة المذنب بعد استشارة "أهل الخبرة"، والقيام باعمال انتقال الكدك\* التي استجدت في العهود التالية. أما النقيب أو رئيس الفتية فكان مسئولاً عن الأمور

<sup>(</sup>۱۲۷) – أنظر: 578-577 ,1 M U B

islamic Society and the West, I/1, London s. 284 : انظر النظر: Mantran, *İstanbul*, I, 356 | انظر: ۱۲۹) – انظر: ۱۲۹

الكدك [تتطق الكاف مثل الجيم المصرية]، وهو اصطلاح عثماني يعني المكان أو الموقع الذي يشغله أشخاص يقومون بوظائف معينة ضمن مجموعة معينة لا تزيد أعدادها أو تتقص مع الوقت، فإذا شغرت وظيفة قامت الدولة على الفور بتعيين شخص آخر فيها. وقد كان جنود المتطوعة (گوكللو) في ولايات الحدود وجنود المتفرقة (متفرقه) وبعض الجاويشية وجنود القلاع وبعض الاسطاوات من أرباب الحرف والصنافع (اصناف) وغيرهم من ذلك النوع.

الداخلية وحدها بين أرباب الحرف. وكانت وظيفته -عدا تنظيم العلاقة بين الحرفيين والكتخدا وتقسيم المواد الخام، والانشغال بامور الزاوية أو النقابة، وإدارة مراسم التمنطق بالمئز، والسعى لفض المنازعات بين الاسطاوات، وإحالة المستعصى على الحل منها إلى الكتخدا.

وكان يجرى انتخاب الكتخدا ورئيس الفتية عند اجتماع المسلمين وغير المسلمين في تشكيل واحد من المسلمين في العهود الأولى، ثم شرعوا فيما بعد في انتخابه عمومًا من فريق الأغلبية السائد في التشكيل. ومع ذلك فقد كان من الممكن عند ازدياد أعضاء الفريق الآخر أن يقوموا أحيانا باجراء الانتخابات، واختيار الكتخدا أو رئيس الفتية الجديد منه. ولما شرع غير المسلمين في تنظيم أنفسهم داخل نقابات مستقلة بهم أقدموا في البداية على انتخاب رئيس الفتية من بينهم، ثم لم يلبثوا بعد ذلك ان انتخبوا الكتخدا أيضا(١٣٠).

وكان يوجد داخل التشكيل عدا هذين الزعيمين الكبيرين هيئة تتشكل من كبار الاسطاوات والحرفيين المحنكين، تُعرف باسم هيئة "الشيوخ" (اختيارلر). أما المتمرسون منهم ممن كانوا يعرفون باسم "أهل الوقوف/ أهل الخبرة" فلعلهم كانوا يُنتَخبون من بين أعضاء تلك الهيئة، وكانوا يشاركون في عمليات تحديد الأسعار والإشراف على دَمْـغ المكاييل والموازين، ويُرجع إلى رأيهم عندما يلزم الأمر معاقبة أحد الحرفيين(١٣١).

## ٣- الدرجات والرتب بين أرباب الحرف والصنايع

كانت تبدأ الدرجات عند الحرفيين من الأدنى إلى الأعلى؛ فهناك الصبي المبتدئ (حراق)، ثم العامل المدَّرب (قَلْفَه)، ثم المتمرس الخبير (أسطى). وفي البداية يقوم الصبي المبتدئ بانجاز بعض الأعمال الصغيرة بتوجيه من الأسطى، ومع اكتسابه لبعض المهارات التي تمكنه من المساعدة في العملية الانتاجية يبدأ في الحصول على أجر أسبوعي. وبعد أن يعمل الصبي مدة

وأهم هؤلاء الكدكلية هم أرباب الحرف والصنايع؛ إذ كان ذلك بمثابة نوع من الامتياز والانحصار في الوقت نفسه، فقـد كـان لكل طائفة منهم عدد معين وحوانيت ودكاكين عمل معينة، فلا يبيع أحد ما يبيعه الآخر أو يصنع ما يصنعه. وعندما يحصل أحدهم على مكان بالكدك عليه أن يؤدي مبلغاً معينا من المال ثم يحصل على الفرمان الذي يخول له هذا الحق. والكدك هنا نوعان ؛ مستقر وهوائي، والمستقر يمارس مهنة بعينها في مكان بعينه، أما الهوائي فهو يرجع للأسطى نفسه ويمارس فيه عمله في المكان الذي يريده. وكان أصحاب الكدك المستقر مطالبين بدفع ايجاره لصاحب الملك، ولكن ليس لصاحب الملك أن يقاضيه إذا تأخر في المداد، مما كان يعني المشاركة في الملكية. وإذا مات أحد أصحاب الكدك أو ترك المهنة قام أكبر مساعديه (قالفه) بالتقدم للحصول على الكدك بنفس الشروط السابقة. والمعروف أن هذا النظام كان جارياً منذ القرن السادس عشر. وصدرت في عام ١٨٦٠ لاتحة تنظيمية للكدك حتى تم الغاء النظام نهاتياً عام ١٩١٣.

<sup>(</sup>۱۳۰) – أنظر: Adu B, 564 vd.; Mantran, *İstanbul,* I, 356-357 أنظر: Mu B, I, 560 vd. أنظر: (۱۳۱) – أنظر: Mu B, I, 560 vd.

معينة، تمتد في الغالب إلى ثلاث سنوات، يكتسب حق الارتقاء إلى درجة "القلفة" بعد أن يدخل امتحاناً أمام هيئة الادارة [أو هيئة النقابة فيما بعد]، فاذا اجتازه بنجاح أصبح واحداً من القلفاوات في الدكان، وعندئذ يقام احتفال تحضره هيئة الادارة والاسطاوات، ويرتدي خلاله الشاب لأول مرة اللباس الخاص بأهل تلك الحرفة، ثم يشدون على خصره بالشدة أو يربطون عليه المئزر، ويوجهون إليه بعض النصائح.

ويظل العامل يعمل بدرجة القلفة مدة ثلاث سنوات حتى يحصل على درجة "أسطى"، غير أن الحصول على تلك الدرجة لم يكن مقصوراً على المهارة في الحرفة فحسب، بل كان يقتضى الأمر منه ألا يكون محلاً للشكوى قط خلال عمله في درجة القلفة، وأن يكون قد أنجز الأعمال التي طلبها منه الأسطى باتقان، وأن يكون حسن المعاشرة مع بقية القلفاوات، وبذل ما في وسعه للعناية بالصبية المبتدئين وانشغل برعايتهم، وكان في تعامله مع الزبائن صادقا ودوداً، وغير ذلك من الصفات والمزايا. وكان يلزمه –عدا ذلك لأن يمتلك رأس المال الذي يمكنه من فتع دكان، ثم وجود دكان فارغ في تلك الحرفة.

وعند توافر كل هذه المزايا يجري إخبار القلفة -قبل شهر على الأقل- بقرار استحقاقه لدرجة أسطى، وبعد قيام معلمه الأسطى باخبار الكتخدا بان القلفة وجد لنفسه دكاناً، يجري تحديد يوم الاحتفال. وكانوا يراعون في الاحتفالات التي تقام للقلفاوات الذين ارتقوا إلى درجة الأسطى أن تكون في موسم الربيع، وفي اليوم الذي يحتفل فيه أرباب الحرف والصنايع بعيدهم كل عام؛ ويكون على رأسهم كل الوكلاء (كتخدا) والمفتي والقاضي والأثمة والخطباء وغيرهم. وبعد أن ينتهي الكتخدا من نصائحه -كما هي العادة- إلى القلفة المرشح لدرجة أسطى، ويعلن عن رضائه عنه ينزع عنه مئزر القلفة ليضع بدلاً منه مئزر الأسطى، ثم يقبل عليه الحاضرون للتهنئة، وتبدأ الأفراح بعد ذلك.

#### ٤- نظام الاحتكار بين أرباب الحرف والصنايع: "الكدك"

كانت الدولة العثمانية قد حددت -كما هو الحال في أوربا العصور الوسطى- عدداً معيناً للدكاكين والاسطاوات المخصصة لكل طائفة من طوائف الحرفيين الموجودة بحسب الحاجة في المدينة أو القصبة العثمانية. ولم يكن مسموحاً لأحد، لا من المنسوبين للتشكيل الحرفي، ولا من السلطات الرسمية أن يقدم على زيادة تلك الأعداد ما دامت الظروف الاقتصادية القائمة غير قادرة على تحمل الزيادة. ومع ذلك لم يكن هذا الموقف حائلاً دون وقوع مخالفات للنظم؛ فكان يحدث بين الحين والآخر أن يرتفع كثيراً عدد الدكاكين والورش فوق المقرر، ويقومون لتصحيح الوضع

المختل بتحويل الزيادات إلى التخصصات القريبة التي تمس إليها الحاجة. وعلى سبيل المثال ارتفع عدد ورش نسيج الـ (سرَاسر) [قماش حريري ثمين تستخدم خيوط الذهب والفضة في نسجه] في استانبول في القرن السادس عشر حتى صار ضعف العدد اللازم، ومن ثم وقع هدر كميات كبيرة من الفضة، فأصدر الديوان الهمايوني حكماً باغلاق الورش الزائدة عن الحاجة(١٣٢). كما زاد في نهاية ذلك القرن أيضا عدد محلات الزهور فوق ما هو معتاد بكثير، فتقرر إغلاق ما فتح منها فيما بعد(١٣٣). وفي أوائل القرن السابع عشر لم تتغاض الدولة عن شروع البقالين وصناع حلوى العقيدة (أغدَه جي) والحلوانيين في تصنيع وبيع الخل فضلاً عن صناعه وبائعيه الأصليين؛ فأصدرت الأوامر بمنع ذلك(١٣٤).

والواقع أن هذه الأمور لم تكن حوادث منفردة؛ بل كانت مطردة الوقوع، وأخنت في الاطراد مع مرور الزمن، ولعل ذلك هو الذي أدى في القرن الثامن عشر إلى وضع نظام يحظر فتح دكان وممارسة المهنة ما لم يكن صاحبه حائزاً على حق "كدك" للحيلولة دون وقوع مثل هذه الأمور. ونشهد في وثائق الأرشيف العثماني احتوائها ضمناً على "صلاحيات ممارسة الحرفة" في إطار الكدك الذي يُعَرَّف بانه "الآلات اللازمة المعلومة" لممارسة حرفة من الحرف. فالشخص الذي ليس صاحباً للكدك لم يكن من حقه أن يفتح دكاناً ويمارس حرفة أو صنعة. وكان الكدك يباع ويشتري، إما تاماً وإما بنسبة النصف والربع والثمن، وبالنظر إلى قيمته تؤخذ البضائع والسلع من التجار، ويجري رهنه والاستدانة باسمه. والكدك الذي يموت صاحبه عنه وهو مدين يجري بيعه وسداد الديون المستحقة على صاحبه. وكانت عمليات انتقال الكدك وبيعه محصورة في أشخاص معلومين؛ إذ يُعترف للابن بالحق الأول في ذلك، فاذا لم يكن له ابن كان للقلفة الذي نشأ في ذلك التخصص الحق في شراء الكدك.

والكدك عموماً يتبع الدكان الذي يوجد فيه، وكان يلزمه بعض الإجراءات الصورية لأجل تغيير المكان. فقد كان من الممكن تغيير المكان لهذا النوع من الكدك الذي يُعرف باسم "الكدك المستقر" (مستقر كديك)، وذلك باجراء تحقيق وكأنه لمنح كدك جديد. أما الكدك "الهوائي" فلم يكن يتبع دكاناً، بل يتبع أحد الأشخاص، والشخص صاحب هذا النوع من الكدك كان مسموحا له بممارسة مهنته في المكان الذي يشاء. وإذا زادت الحاجة إلى حرفة معينة زادوا عدد الكدك

A. Refik, İstanbul Hayatı, İ, s. 108/10 ve 115/24 : إنظر - (١٣٢)

A.Refik, İstanbul Hayatı, II, İstanbul 1931, s. 18/37 - أنظر: ٦٨- أنظر: ١٣٣)

A. Refik, İstanbul Hayatı, II, s. 45/86 - أنظر: ١٣٤) – أنظر: 1٣٤

المخصص لها، أما إذا قلت الحاجة أعادوا بعض الكدك إلى الخزانة التابعة لها، أو دمجوها مع أماكن الكدك الأخرى في نفس الحرفة، أو حصلوا على إذن بتحويلها إلى حرف من نوع آخر.

وعلى الرغم من صرامة القواعد التي يخضع لها أرباب الحرف والصنايع إلى هذا الحد أقبل الأجانب أنفسهم في أواخر القرن الثامن عشر على الدخول في مجال الحرف والصنايع، ولم يقتصر الأمر على من كانوا في البداية من رعايا الدولة ثم دخلوا في جنسيات أجنبية. وقوبلوا في البداية بروح من التسامح نسبياً نظراً لأنها كانت حوادث منفردة، ولم يتعرض لهم أحد ما لم يصبحوا محلاً للشكوى، فلما زادت أعدادهم مع مرور الوقت، وبدأت تظهر النزاعات بينهم وبين أرباب الحرف العثمانيين أدى ذلك إلى وقوع الدولة نفسها في مآزق صعبة بين الحين والآخر، وليس للمتضررين من أرباب الحرف وحدهم. وعلى الرغم من محاولات الدولة في التصدي لهم إلى حدٍ ما حتى قبيل ظهور "النتظيمات الخيرية" إلا أن عقد معاهدة (بلطه ليماني ١٨٣٨م) ونصها على عبارة "ممارسة كافة أنواع التجارة" زجت بالأمور إلى طريق مسدود. أما بعد معاهدتي (قانليجه ١٦٨٦م) فقد تم المغاء نظام الكدك في الحرف والصنايع، وأصبح من حق كل فردٍ، عثمانياً كان أو أجنبياً، أن يمارس الحرفة التي يريدها(١٣٥).

# ٥- نظام الرقابة الذاتية بين أرباب الحرف والصنايع

كان لأرباب الحرف والصنايع العثمانيين نظام للرقابة الذاتية فيما بينهم، يفتش على كبارهم، وعلى عدد الدكاكين، وانتاج السلع الجيدة، ومراعاة الأسعار، وحقوق بعضهم على بعض، وغير ذلك من الأمور؛ فكان قيام أحد زعماء المهنة بمحاباة عضو أو مجموعة منهم على حساب الآخرين، أو إقدامه على تصرف آخر غير مشروع، وإصراره على ذلك رغم إخطارهم له إنما يشكل سبباً كافياً لقيامهم بمراجعة القاضي، والمطالبة بعزل ذلك الزعيم. وعندئذ كان للقاضي إذا تثبت من حقهم في الشكوى أن يعزله من وظيفته.

وكان أرباب الحرف يكفلون بعضهم البعض في التعهد بعدم التدني بدرجة الجودة في السلع، وتجنب البيع بأسعار تفوق ما حددته السلطات الرسمية، والمنافسة غير العادلة؛ ومن ثم كان من حق كل واحد منهم أن يخطر من لا يراعون هذه الشروط، ويقدم الممتتعين منهم للمثول أمام القاضي. وهناك العديد من الأمثلة على ذلك، نراها في سجلات المحاكم الشرعية. ومهما كان أرباب الحرف يقومون بتصنيع مواد خام معينة وينتجون منها سلعاً ذات مواصفات موحدة، فقد كان هناك منهم من

Sıdkı, Gedikler, İstanbul 1325, s. 15 vd.: انظر - (۱۳۰)

فاق زملاءه مهارةً، وقام بتصنيع سلع اكثر جودة، أو بأوصاف مختلفة، وهؤلاء كانت حقوقهم محفوظة. ويمكننا أن نتعرف على الأمثلة الجميلة على ذلك في السجلات الخاصة بالأسعار عقب عمليات تصحيح السّكّة، وفي بعض السجلات الأخرى المتعلقة بأمور أرباب الحرف. وفي مثل هذه الأحوال كان يجري و صنع سعر مختلف يتناسب وجودة السلعة، أو أن يُعْطَي حق تصنيع السلعة بتلك الأوصاف للأسطى الذي صنعها وحده (١٣٦). ولم يكن من المسموح به داخل التشكيل أن يُقدم أحد الأعضاء على أمر يخالف مبادئ أرباب الحرف التي لا يمكن التغاضي عنها، كالتحلي بالخلق الحسن والصدق والاحترام المتبادل؛ إذ كان المعروف من عوائدهم أن ينبهوه للعدول عن ذلك.

ولم تكن الرقابة الذاتية محصورة داخل النقابة وحدها؛ بل كان لنفس الآلية دورها أيضا في العلاقات القائمة بين مختلف النقابات. وكان نظام الاحتكار موجوداً بين الحرفيين والصناع العثمانيين، كما هو الحال في تشكيلات الحرفيين في أوربا العصور الوسطى، أي أنهم حددوا عدد الدكاكين في كل حرفة، وعدد الأسطاوات الذين يمارسونها، فلم يكن لأحد منهم احترف حرفة معينة أن يدخل للعمل في مجال حرفة أخرى. وعند عجز الأعداد المقررة في مواجهة حاجة الانتاج، أو زيادة تلك الأعداد عن الحد المقرر يمكن فقط زيادة الأعداد أو تخفيضها بعد الحصول على الأذن من السلطات الحكومية. وهذا الأمر إنما كان إجراءاً للحيلولة دون إقدام أحد من غير الاسطاوات على ممارسة حرفة من الحرف، والحد من زيادة الانتاج عن الحاجة، فيقل معدل الكسب في نصيب كل أسطى، وبالتالي تتخفض جودة السلعة، وتتدهور أحوال الحرفيين والصناع. ولهذا كان محظوراً على من يمارس حرفة معينة أن يتدخل في الحرف الأخرى، ولا سيما الحرف القريبة من بعضها البعض، وإلاّ تَدَخَل نظام الرقابة الذاتية، وتصدى لمن لا يراعون ذلك. أما الحرفيون الذين يشتركون في انتاج سلعة معينة فكانوا يعقدون اتفاقات فيما بينهم تظل سارية وفق شروط معينة. كما كان يجري تصنيع الآلات التي تستخدمها مجموعة معينة من الحرفيين على أيدي حرفيين آخرين ضمن اتفاق يعقدونه فيما بينهم، ولكن في اللحظة التي تتذنى فيها الجودة كان يحق للمتضرر أن عصمن على الاذن الرسمى، ويستبدل هولاء الحرفيين بآخرين (١٢٧).

<sup>(</sup>١٣٦) - نلاحظ أنهم في عام ١٦٤٠ كانوا يقررون أسعاراً خاصة لسلع بعض الأسطوات كالدواة (أي طاقم الكتابة) والاختام وأشغال النحاس والصوف (Kütükoğlu, Narh 1640, s.107-18, 222-223, 231). كما أنهم منحوا في أوائل القرن الثامن عشر تراخيص مسجلة (patent) لاسطوات يقومون بتصنيع الأكلمة من نوع خاص والاحبار الحمراء ,istanbul Sicilli, nr. 24, vr. 60b, 173a)

M. Kütükoğlu, "Oto-kontrol", Ahilik ve Esnaf, İstanbul 1986, s. 58-76 - أنظر أ – (١٣٧)

## ثاتيا- الصناعات الثقيلة

يقتضي الأمر من كل دولة قوية في المجال العسكري أن تُعنى بتصنيع آلاتها ومعداتها الحربية، وأن تقيم المصانع والورش لأجل ذلك. وكان تصنيع تلك الآلات والمعدات التي احتاجتها الجيوش العثمانية، وهي تركض من معركة لأخرى، على مدى تاريخها الطويل، يجري إلى حد بعيد في المصانع والورش العثمانية، ولأجل هذا أقيمت في بعض المدن، وعلى رأسها استانبول منشآت عدة مثل: الترسانة والطوبْخَانة والبارودخانة والجَبَخَانة وغيرها.

### ١ – الترسانة العامرة

# أ- في الحقبة الأولى (التقليدية)

أراً الترسانات العثمانية: أطلق العثمانيون على المنشآت التي تقوم بصناعة السفن وتجهيزها اسم (دار الصناعة) أو (ترسانة) وهو الاسم الاكثر شيوعاً [لعل أصلها من arsenal أو (عكان للدولة غير ذلك من الأشكال في اللغات اللاتينية ثم انتقلت إلى التركية في شكل: ترسانة]. وكان للدولة العثمانية التي تحيطها البحار من كل جانب ترسانات على شواطئ البحر الأسود وبحر مرمرة والبحر الأبيض المتوسط والبحر الأحمر، وعلى شواطئ نهري الدانوب والفرات، عدا العديد من ورش انشاء السفن في مدن المواني. فقد كانت هناك ترسانات في سينوب وإزميد والسويس قبل استيلاء العثمانيين على تلك الأماكن، وترسانة سينوب مثلاً كانت توجد في أنسب المواقع لاقامة الترسانات، نظراً لوجودها في ميناء طبيعي منيع، وسهولة الحصول على المدواد اللازمة لانشاء السفن من المناطق المجاورة، وجرت اقامتها على أيام امارة أبناء جاندر (جاندر اوغللرى)، ثم قام العثمانيون بتوسيعها، وأصبحت في عهدهم الترسانة الثالثة بعد ترسانتي غلطة وغليبولي.

والترسانتان الأخريان اللتان كانتا موجودتين قبل العثمانيين هما ترسانة إزميد، وترسانة السويس التي تولت إنشاء السفن اللازمة للاستخدام في المحيط الهندي بوجه خاص، غير أن الفارق بينها وبين التراسانات الأخرى هو أن أغلب عمالها ومستلزماتها كان يجري إرسالها من "الترسانة العامرة" في استانبول.

وكانت أولى الترسانات العثمانية في الضخامة والأنتظام ترسانة غليبولي، التي بدأ إنشاؤها عام ١٣٩٠م، وجرت اقامتها مع بناء الميناء هناك، كما أنشأوا إلى جانبها مخازن لمواد الانشاء وفرناً وبارودخانة. وعلى الرغم من اقامة ترسانة غلطَة بعد فتح استانبول وتضاؤل أهمية ترسانة غليبولي ابتداءاً من أواخر عهد السلطان سليم الأول إلا أنها ظلت تحافظ على وجودها مدة طويلة، فكان يتوقف العمل فيها بين حين وآخر ثم لا تلبث تعاود النشاط عند الضرورة.

ولا شك أن ترسانة استانبول التي عُرفت باسم "الترسانة العامرة" كانت اكبر الترسانات العثمانية واكثرها فعالية. فقد كان أول عمل بعد فتح استانبول هو استخدام ميناء (قادرغه) كترسانة أولاً، ثم أقاموا بعد ذلك ترسانة من عدة عيون في موقع (آينه لي قواق). أما في عهد السلطان سليم الأول فقد شرعوا في اقامة ترسانة ضخمة بين غلطة ومجرى مياه الكاغدخانة، وانتهي العمل فيها عام ١٥١٥م(١٣٨). واتسعت تلك الترسانة في عهد السلطان سليمان القانوني أيضا؛ فكانت تضم عدا مبانيها برجاً للبارودخانة وداراً للمجاديف (كُور كُذَانه) وعدداً من الدواوين (ديوانخانه) وسجناً. ولما وقعت الهزيمة في معركة اينابختي [لبانتو عند مدخل خليج باتروس ١٥١٧م] شرعت الدولة في بناء اسطول بحري جديد، فجرى توسيع الترسانة حتى يمكنها إنشاء عدد اكبر من السفن.

وفي عام ١٧٠٩م أقيمت خارج الترسانة وفي جانبها الغربي دار لصناعة مراسي السفن (لنگرخانه). ولما أخذت السفن من نوع الغليون تحتل مكان السفن التقليدية من نوع (قادر عَه) في القرن الثامن عشر اقتضى الأمر إقامة قضبان للإنشاء تشبه زحافات تعويم السفن(١٣٩).

أرب- أنواع السفن: عُرف الأسطول الذي يطوف البحار عند العثمانيين باسم "الاسطول الكبير" (بُيُوك دُونَدْما)، بينما عُرف الاسطول الخفيف الذي يستخدم في الأنهار باسم (إينْجَه دوننما). وكما تختلف أنواع السفن المستخدمة في الاسطول الأول عن السفن المستخدمة في الثاني، كانت تختلف السفن أيضا من حيث استخدامها للشراع والمجاديف، فالسفن التي تسير بالمجداف والشراع تدخل صنف يعرف باسم (چَكديري) أو (چَكديرمَه)؛ وهي: قادرغه [من سفن الأسطول الكبير، وهي ضيقة طويلة وطيئة فائقة السرعة]، وباشطردة [وتضم ٢٦-٣٦ مقعداً للتجديف، وهي نوع من القادرغة الكبيرة ولها ثلاثة أشكال: أورطه -پاشا- هُمَايون]، وقاليته [وهي بمجاديف تستخدم في الغالب للمطاردة ويبلغ طولها ٤٠-٥٠ ذراعاً، وتضم ١٩-٤ عقداً التجديف]، وبَرْكُنده [سفينة حربية تضم ١٨-١٩ مقعداً]، وماوناً [سفينة حربية من طابقين تضم ٢٦ مقعداً]، وماوناً الشفينة حربية من طابقين تضم ٢٦ مقعداً]، وماوناً الأخشاب والحجارة وغيرها]، وغير ذلك من السفن الأخرى والقوارب والزوارق مما يدخل ضمن هذه المجموعة.

<sup>(</sup>۱۳۸) - ورد في (أصفنًامه) (نشر: كوتوك اوغلى، ص ٣١) أن السلطان سليم الأول كان يتطلع إلى إقامة ترسانة تضم ثلاثمائــة رف (shelf)، غير أن هذا الرقم لم يبلغ حتى ١٥٠ رفًا بالنظر إلى الأراء الواردة في مختلف التواريخ:

<sup>(</sup>İdris Bostan, *Osmanlı Bahriye Teşkilâtı: XVII. Asırda Tersâne-i Âmire*, Ankara 1992, s. 3-4). Wolfgang Müller-Wiener, "15-19.Yüzyılları Arasında İstanbul'da İmalathane ve انظر: – (۱۳۹) Fabrikalar", *Osmanlılar ve Batı Teknolojisi. Yeni Araştırmalar Yeni Görüşler*, İstanbul 1992, s. 62.

أما السفن الشراعية فيأتي في مقدمتها الغليون [وهو سفينة حربية ذات ثلاثة أشرعة جرى تطويرها في القرن السابع عشر]، وأغريبار [وهي شراعية تستخدم غالباً في النقل وتحمل المدافع أيضا]، وبارچه [وتستخدم في النقل وفي الحرب أسفلها مستو وقد تكون بشراعين أو ثلاثة]، وشَهْديه [سفينة ذات ثلاثة أشرعة]، وكُروت [سفينة حربية بثلاثة أشرعة وتكبر عن الشهدية]، وبريك وشالوپه [وهي سفن حربية صغيرة بشراعين وبدون عنبر]، ويدخل في هذه المجموعة أيضا السفن ذات الشراعين التي ليس لها عنبر مثل (اوستُونا).

وكان يقضي القانون حتى أواخر القرن السابع عشر بانشاء ٤٠ قادر غه كل عام، أما في القرن الثامن عشر فقد تركز العمل في إنشاء الغلايين. ومع ذلك لم تكن الترسانات العثمانية تعمل بوتيرة واحدة؛ فقبل الإبحار كانت تتزايد حركة الانشاء والاصلاح، وفي الأوقات العادية كانت تعمل بما تقتضيه الحاجة. وكانت الباش طردة والقادر غه هما اكثر الأنواع تصنيعاً في الترسانة العامرة في القرن السابع عشر، ويأتي بعدهما القاليته والماوتنا والفرقاطه. ويجري في الحال تصنيع سفن جديدة بدلاً من السفن التي فقدت في المعارك الحربية؛ ففي عام ١٦٥٧م عندما تحطم الأسطول تحركت الترسانة في ذلك العام وقامت بانشاء ٢٠ سفينة حتى عام ١٦٠٠ العلايين، غير أنهم لم ينجحوا في ذلك كثيراً، واضطروا للعودة إلى إنشاء السفن من نوع الغلايين، غير أنهم لم ينجحوا في ذلك كثيراً، واضطروا للعودة إلى إنشاء السفن من نوع عهد الصدر الأعظم قره مصطفى باشا المرزيفوني، وزادت سرعتها في السنوات التي أعقبت هزيمة فينا الثانية، وانخفضت بعد ذلك أعداد سفن القادرعة في الترسانة العامرة حتى بلغت أدنى مستوى.

وإلى جانب حركة انشاء السفن في الترسانة العامرة كانت تجري أيضا عمليات الاصلاح للسفن المعطوبة، ويبدو أن السفن التي صنعت في الترسانات الأخرى ايضا لم تكن تجري عمليات إصلاحها إلا في ترسانة استانبول.

وفي عهد السلطان محمد الفاتح بدأت أعمال إنشاء السفن على نهر الدانوب، ثم أقاموا ترسانة في رُوسْجُق بعد ذلك، وكانت تقوم بصناعة السفن المناسبة للسير في ذلك النهر، مثل: القاليته، والفرقاطه [من سفن الاسطول الخفيف وتضم ١٠-١٧ مقعداً للتجديف، سريعة وكبيرة نسبياً، ولهذا كانت تستخدم في نقل البريد]، وشايْقَه [وهي سفينة حرب أسفلها مستو، واستخدمها القراق بصفة خاصة]، وأوستى آچيق [أي المكشوفة، وهي للنقل]، وشالوپه، وإشْقامهاويا [من

سفن الأسطول الخفيف في نهر الدانوب، وتستخدم لنقل الأخبار]، وقير لانغيج [أي طائر الخُطّاف أو السنونو، وهي سفينة أصغر من الفرقاطة وتعمل بالمجاديف ضمن سفن الاسطول الخفيف]. وأقيمت على نهر الفرات أيضا ترسانات مثل نهر الدانوب، كانت توجد في بِرَه جيك والبصرة، وكانوا يجلبون لها المواد اللازمة من المناطق المجاورة. ففي ترسانة بره جيك كانت تصنع الفرقاطات وسفن الأنهار، بينما تقوم ترسانة البصرة بصناعة القادر غه والغليون فضلاً عن القاليته.

أرج - الصناع العاملون في الترسانة: تضم الترسانة عدداً كبيراً من أصحاب الحرف المختلفة العاملين في صناعة السفن؛ فكان يوجد نحو عام ١٥٣٠م عدد منهم يبلغ التسعين من عمال الجلفطة (قالفاتجي) [أي حشو ما بين الخشب في جسم السفينة بالقطران والاسبيداج للحيلولة دون تسرب الماء إليها]، والنجارين، وعمال نُجْر المجاديف (باروتراش)، وصناع البكرات (مَقَرَه جي)، وصناع القُمبر (قُمْبَرَه جي)، والحدادين، وعمال البوية (استوبجي)، وعمال المَررَمَات (مَررَمَتجي). ويقع العمل الأكبر في صناعة السفن على النجارين وعمال الثقب (بورغوجي). ويختلف عدد الحرفيين العاملين في الانشاء تبعاً لنوع السفينة وحجمها؛ فقد كان يعمل في صناعة الباشطرده التي انشئت عام ١٦٦٣-١٦٦٤م عدد من النجارين يتراوح بين ٢٤٣-٢٢١ نجاراً، بينما يتراوح عددهم في صناعة الغليون بين ١٨٧-١٩٥ نجاراً (١٤٠). أما عدد عمال الجلفطة فكان يقل عن ذلك. كما كان يوجد عدد آخر من العمال المكلفين باعداد مستلزمات الانشاء، قسم منهم يعمل في الترسانة نفسها، والقسم الآخر خارجها. وعلى سبيل المثال كان هناك نشتارون (أَرّه كُش) يقومون بقطع الأخشاب اللازمة للصناعة بالمقاسات المطلوبة، بينما يقوم الحطابون (تَكْنِسَارْجي) بقطع أفرع الاشجار اللازمة من الغابة لمجاديف القادر غه والباشطرده بعد أن تأخذ شكلها على أيدي عمال النجر (پاروتراش)، ويقوم السباكون (طونجگر) بصب حديد الزهر للبكرات، ويقوم صناع المراسي (لَـنگرجي) بصناعتها. أما القوارب الصغيرة والزوارق فكان يقوم بصناعتها عامل يعرف باسم (زَوْرقجي).

أرد - مستلزمات صناعة السفن: تتمثل مستلزمات صناعة السفن في الخشب والزفت والقطران والأشرعة والمجاديف والحبال والمراسي، وغير ذلك من الأشياء التي يجري توفيرها من أماكن معينة تخصص للترسانة، أي أن أهالي المناطق التي توجد فيها تلك المواد كانوا مكلفين

Bostan, *Tersane*, s. 72 : انظر – (۱٤٠)

باعداد ما يُطلب منها كل عام لقاء إعفائهم من ضريبة "العَوَارض". وكان يجري قطع الاخشاب من الغابات المجاورة للترسانة بوجه عام؛ إذ تأتي الأخشاب لترسانة استانبول مثلاً من مناطق قوجه ايلى وچناق قلعه وضواحيهما، ولترسانة سينوب من سمسون وقسطموني، ولترسانة انطالية من غابات آلانيا وپاياس. غير أن ثمن المواد التي تشتري من أراضي الـ (اوجاقلق) \* لا يزيد [ما يدفع لها] عن الخمس بالسعر الميري، ولأجل هذا فان التغير الذي يطرأ على الأسعار الجارية مع مرور الزمن لم يكن ينعكس بالشكل التام على تلك المواد، ومن ثم كان الأهالي يتضررون من ذلك، فكانوا يوردون السلع القليلة الجودة للدولة حتى يعوضوا تلك الخسارة، بينما يدفعون بالاخشاب الجيدة للتجار باسعار أعلى، على الرغم من الأوامر التي تحظر عليهم البيع قبل الوفاء بما عليهم للدولة. وفي مثل هذه الأحوال كانت تضطر الدولة للشراء من التجار، ولا سيما في أوقات الحرب، ومن ثم كانت تتضاعف المبالغ المدفوعة لشراء المواد.

وفي أواسط القرن السابع عشر كان ثمن الأخشاب اللازمة للقادر غة الواحدة بما في ذلك السواري والمجاديف وغير ذلك يزيد عن ٥٠,٠٠٠ أقجة، أما بالنسبة للسفينة من نوع الغليون فكان يزيد عن ٨٠,٠٠٠ أقجة. وكانت هناك أنواع كثيرة من الخشب تستخدم في صناعة السفن، وذات خصائص ومقاييس معينة. وما تحتاجه الترسانة العامرة منها كان يجرى تقسيمه بين المكلفين بذلك بحسب الجنس والأوصاف. وتقوم الدولة بشراء الأخشاب للترسانة من خارج أراضي الـ(اوجاقلق) أيضا، وهذه الأخشاب كان يجرى تأمينها من المناطق الممتدة حتى سمسون في الطرف الأناضولي من البحر الأسود، وحتى وارثنا في الروملي. أما المبالغ التي يلزم سدادها للشراء فكانت تجمع من أهالي تلك المناطق باسم ضريبة "العوارض".

ويختلف نوع الأخشاب التي تستخدم في صناعة السواري والأعمدة التي تربط فيها الأشرعة؛ فهي تأتى من أماكن معينة، وبأوصاف ومميزات معينة.

وعدا هذه المواد المستخدمة في صناعة جسم السفينة وأعمدتها كانت تحتاج الصناعة أيضا إلى خشب الخلنج الذي يُحرق لتجفيف الأخشاب الأخرى، ويأتى من اوسكودار وضواحيها، وإلى

والقطران والصفيح والأشرعة والمجاديف والحبال والجوت والمراسى وغير ذلك. ويجري إعفاء العاملين فسي تلك المناطق من الضرائب والتَّكَاليف لقاء قيامهم بتوريد تلك المستلزمات للدولة عنَّد الضرورة.

اوجاقلق اصطلاح عثماني يطلق على الأراضي التي تمنحها الدولـة للانتفاع بهـا قيـد الحيـاة وانتقـال ذلـك الحـق للورثـة دون
 التصرف بالبيع أو الوقف أو الهبة. ويحصل شاغلها على ضرانبها الشرعية والعرفية. والفرق بين الاوجاقلق والنيمار هو أن الأول لا يشترط تأدية خدمة للدولة لقاء ذلك على الاطلاق. وهو نظـام جـرى تطبيقـه علـى الاراضــي الواقعـة علـى الحـدود الشرقية للدولة، ويحصل عليه الأمراء والنبلاء هناك. وعداً ذلك، كانت الدولة قد خصصت بعض المناطق القادرة على توفير أو انتاج كافية مستلزمات بنياء السفن كالأخشياب

الحديد الذي يستخدم في صناعة المسامير والمراسي، وياتي من صماقُ وف ومن صماقُوو مثق الحديد الذي يستخدم في صناعة (Samakovcuk) في قضاء خواص استانبول في الروملي، وإلى الرصاص المستخدم في صناعة المقذوفات، وفي غلق ثقب الاشعال المفتوح لاشعال القذيفة، ويأتي من البوسنة وشمال صربيا في الروملي، ومن كُموشخانه وكبان وأرغني في الأناضول، وإلى القطران المستخدم في عملية الجلفطة، ويأتي من چناق قلعه والأفلاق والأرناؤوط [ألبانيا]، وإلى الجوت من سنجق جانيك، وإلى أنواع الحبال التي تربط الأعمدة والأشرعة من ضواحي إزمير، وإلى الاسبيداج من قوجه إيلى وسينوب وضواحيهما. كما كان يجري توفير قسم من المواد اللازمة كالأصباغ والزيوت والشمع بنظام الد (اوجاقلق)، بينما يأتي القسم الآخر منها بطريق الشراء(١٤١).

### ب) - إصلاح الترسانة

كان وصنع الأسطول العثماني في القرن الشامن عشر قد تدنى كثيراً في مواجهة التقنية الغربية المتقدمة، وتعرض إزاء ذلك للعديد من الهزائم. وانطلاقاً من فكرة انشاء السفن بالتقنيات الجديدة وتنشئة الفنيين المتخصصين أقامت الدولة عام ١٧٧٣م "المهندسخانة البحرية الهمايونية"، ولكن العثمانيين عندما اعتلى السلطان سليم الثالث العرش لم يكونوا حتى ذلك الوقت يملكون اسطولاً بحرياً حديثاً. وكان قائد الاسطول العثماني آنذاك كوچوك حسين باشا الذي كلف بتنظيم الاسطول والتراسانة، قد استطاع بهمته وجهوده أن يعيد إلى العمل خمس عشرة ترسانة كانت معطلة، ويصنع ٤٥ سفينة حتى أصبح الاسطول العثماني في حالة ممتازة (١٤٢).

وفي عهد السلطان محمود الثاني اهتمت الدولة بالشئون البحرية قدر اهتمامها بالشئون الأخرى؛ فأقامت حوضاً ثالثاً بجوار الحوض الحجري الذي أقامه المهندسون والاسطاوات السويديون في الترسانة على أيام السلطان سليم الثالث (١٨٢٦م)، وزادت سرعة العمل في إنشاء السفن داخل ورش سينوب وكمليك وبُدرُوم التابعة للترسانة العامرة، وأقيمت في الوقت نفسه ورش أخرى جديدة في أماسرة وسمسون وآلاشهر. وتضاعفت الجهود بعد ذلك حتى جاء عام الاكام الذي أحرق فيه الاسطول العثماني في نوارين على أيدي الاساطيل المشتركة من روسيا وفرنسا وانجلترا، فضاعت كل هذه الجهود في لحظة.

وفي تلك الأعوام وقع التحول في تقنيات صناعة السفن، وأخذت السفن البخارية تحل محل السفن الشراعية. فقد بدأت صناعة السفن البخارية لأول مرة في امريكا عام ١٨٠٧م، ثم لم تلبث

Bostan, Tersane, s. 102 vd. : انظر – (۱٤۱)

<sup>(</sup>۱٤٢) - أنظر : Karal, Osmanlı Tarihi, 69-70

أن انتقلت إلى اوربا بعد فترة وجيزة. أما الأسطول العثماني فقد بدأ تعرفه على أول سفينة بخارية انجليزية عام ١٨٢٧م، واشترى الثانية عام ١٨٢٩م. وبذلك يكون العثمانيون قد نجموا في مسايرة العصر، بل وشرعوا في استخدام السفن المصنوعة في الورش الأوربية ضمن وحدات الاسطول العثماني.

وبعد ذلك بعام واحد بدأت في الترسانة العامرة تحت اشراف مهندسين أمريكيين صناعة سفن من نوع الكُرُوت والبريك والفرقاطة، فضلاً عن صناعة السفن البخارية. وفي ٢٦ نوفمبر ١٨٣٧م جرى تدشين أول باخرة، أطلق عليها آنذاك اسم "أشر لخير" (أشر خير). وجرى في تلك الآونة في الترسانات الأخرى خارج استانبول ايضا انشاء سفن كانت تأتي محركاتها من أوربا، بينما يتولى الاتراك صناعة الأقسام الأخرى بكاملها(١٤٢). وبدأ الانصراف شيئاً فشيئاً عن صناعة السفن الخشبية والشراعية، والاقدام على السفن الحديدية، فجرى العثمانيون أيضا على خلك، وقاموا بصناعة أولى البواخر الحديدية عام ١٨٤٨م، وهي الباخرة التي صنعت في مصنع حديد "البارودخانة العامرة" وجرى تدشينها في ١٨ نوفمبر من نفس العام(١٤٤). ولكن في الأعوام التي تلت ذلك دخلت بواخر كثيرة صنعت في ورش أوربا في الاسطول العثماني، حتى تحول في عهد السلطان عبد العزيز إلى قوة ضخمة، إلا أن أغلب بواخره كان يجري تصنيعها وتجهيزها في أوربا، ولا سيما انجلترا.

## ٢ - الطوبخانة العامرة

## أ) - نبذة تاريخية

بدأ العثمانيون في استخدام المدافع لأول مرة في حربهم مع إمارة أبناء قَرَمَان عام ١٣٨٦م، أو في حرب قُوصُو الأولى عام ١٣٨٩م. وعلى ذلك فان "الطوبخانات" أي دور صناعة المدافع كانت موجودة في بورصة وأدرنة قبل فتحهم استانبول. كما كان يحدث أيضا أن تصنع المدافع أثناء الحرب عند الضرورة. وفي عهد السلطان محمد الفاتح أثناء محاصرة استانبول كان العمال الأتراك المهرة في صب المدافع وإلى جانبهم اوربان المجري قد صنعوا مدفعاً كان له شأن كبير في الحصار.

Gencer, Bahriye'de Yapılan İslahât Hareketleri ve Bahriye Nezâreti'nin Kuruluşu : انظر – (۱٤٣) – أنظر (1789-1867), s. 99-100; 120-123.

وبعد فتح استانبول أقيمت في جهة غلطة على أيام السلطان الفاتح والسلطان بايزيد الثاني دار لصناعة المدافع، عُرفت باسم "الطوبخانة العامرة" الذي أطلق على الحي كله فيما بعد. وفي عهد السلطان سليمان القانوني لم تعد تلك الدار قادرة على تلبية الحاجة؛ فهدمت وأقاموا في مكانها داراً أخرى جديدة، حيث يبعد البناء مسافة مائة متر عن البحر، ويبدو مثل قلعة أحيطت أطرافها بالجدران العالية. ولا يزال الحي الذي توجد فيه يحمل اسمها حتى اليوم "حي الطوبخانة".

ويبدو أن الطوبخانه تعرضت لحريق أتى عليها؛ فأعيد بناؤها من جديد نحو أواخر النصف الأول من القرن الشامن عشر، ثم جرى تطويرها في النصف الثاني من القرن نفسه لتلبية الاحتياجات، وأضيف إليها عدد جديد من ورش صناعة المدافع. أما في القرن التاسع عشر فقد دعموها بالمنشآت التى تتفق والتقنيات الحديثة(١٤٥).

## ب) - صناعة المدافع

كانت تعتمد صناعة المدافع على قوالب الصب؛ فقد كانوا يثبتون عموداً حديدياً داخل القالب، ثم يضعون عجينة خاصة من طين جرى خلطه بعدد من البيض بتراوح بين 3-0 ألف بيضة، ثم يصبون الحديد الزهر داخل القالب، وبعدها ينزعون العمود الحديدي منه فيأخذ شكل ماسورة المدفع. وكانوا يصهرون الزهر في أفران خاصة ترتفع فيها الحرارة إلى درجات عالية، ولهذا كانت تبنى الأفران من أحجار نارية خضراء يجلبونها من الجزر، وتكون على شكل غرف ذات قباب. ثم يلقون فيها قدر 3-0 ألف قنطار من النحاس وقطعاً من المدافع القديمة لتكون خميرة للعجين، ثم تبدأ عملية الاشعال من الجوانب الأربعة للقبة مع خلط العجين بقدر من القصدير، ثم يجري صب الزهر الناتج في القوالب المثبتة أمام القبة، ويتفاوت عدد القوالب تبعاً لنوع المدافع المراد صبها(١٤٦).

# ج) - أنواع المدافع المصنوعة في الطوبخانة العامرة

اختلفت أنواع المدافع في حجمها وقوتها تبعاً للأماكن التي تستخدم فيها، فكان من تلك الأنواع الـ(شاهي) أي العظيم، والـ (مِيانه) أي المتوسط، ثم الأحجام الصغيرة. فهناك المدافع

<sup>(</sup>١٤٥) - أنظر: Müller-Wiener, s. 59-60

i. H. Uzunçarşılı, *Osmanlı Devleti Teşkilâtında Kapıkulu Ocakları*, II, : أنظر – (١٤٦) Ankara 1944, s. 39-45.

الثقيلة التي أطلق عليها العثمانيون اسم (بال يمز)\*، والمدافع الضخمة المعروفة باسماء (بادكوشقه / باچالوشقه / بازيليك) و (پارانكي / پرانگي) وهي تستخدم في الغالب عند محاصرة القلاع، والمدافع السريعة الطلقات رغم صغر قطرها وحجم قذيفتها والمعروفة باسم (ضربب زنْ)، والمدافع المعروفة باسم (شايْقه / چايقه) التي تستخدم في البر لدك القلاع، ويجري تثبيتها على سفن تحمل نفس الاسم ومعها مدافع صغيرة تعرف باسم (چلاقلوز / شاقلوز / شاقلوز الشاقلوز) تطلق قذيفة على شكل بيضاوي، ومدافع الهاون التي تعرف باسم (هوايي)، والمدافع المعروفة باسم (قولومبورنو / قولونبورنو ) التي تستخدم من داخل السفن، وتتميز بطول ما سورتها. وهذه المدافع كلها كانت تصنع في الطوبخانات العثمانية.

والمعروف أن المدفعية العثمانية بلغت ذروتها في القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين، ثم أخذت في التراجع ابتداءًا من القرن السابع عشر في مواجهة الصناعة الأوربية الآخذة في التطور. وفي القرن الثامن عشر بدأ إصلاحها وتطويرها على أيام السلطان مصطفى الثالث بهمة المهندس المجري البارون دي توت، وفي عهد السلطان سليم الثالث على يدي المهندس التركي حسين رفقي افندي. وفي أواسط القرن التاسع عشر تعرضت المدفعية العثمانية لحملة جديدة من التطوير مع ظهور المدفع السريع الطلقات الذي أعد النموذج الخاص به أحمد ثريا أمين بك (١٨٦٦م). وكانت المدافع بعد إعداد تصاميمها في الطوبخانة آنذاك تجري عملية صبها في مصنع حديد (زيتين بورني) وسَقي حديدها، أما عملية الخرط والسحج فكانت تجري في الطوبخانة(١٤٧).

ومن مستلزمات المدفعية القذائف التي تعرف باسم (كُلُه)، وقد صنع العثمانيون القذائف من الأحجار الصلدة والحديد والرصاص. وتجري صناعة القذائف الحديدية بوجه عام في الأماكن التي يستخرج منها معدن الحديد، مثل بيله جيك في الأناضول ورودنيك داخل سنجق سمندرة في الروملي. أما عن عملية إطلاق تلك القذائف إلى الهدف المحدد فكانوا يستعينون لذلك بالطاقة المتولدة من اشتعال مادة البارود(١٤٨).

٣- البارودخانة العامرة

أ) - نبذة تاريخية

بال يمز عبارة بالتركية تعني "لاياكل العسل"، لكنها تحريف لكلمة ايطالية (pallamezza) هي علم على أحد المدافع الثقيلة التي كان يستخدمها العثمانيون لدك القلاع. وانتقلت الكلمة بعد ذلك إلى الفارسية على شكل (عسل نه ميخورد).
 (١٤٧) – أنظر: Muzaffer Erendil, Topçuluk Tarihi, Ankara 1988, s. 118-120
 بنفسه، ص ٧٠-٧٤.

عَرَفَت الأراضي العثمانية على اتساعها مدنا كبرى عدا استانبول، كان يوجد فيها معامل اللبارود مثل إزمير وسلانيك وبودين وطمشوار وبغداد والقاهرة. ولعل أقدم تلك المعامل هو بارودخانة غليبولي التي أقيمت في عهد السلطان بايزيد الصاعقة. أما بارودخانة بودين فقد أقامها بكلربكي تلك الولاية صوقالي مصطفى باشا.

وكانت أول بارودخانة عثمانية في استانبول هي التي أقيمت في (آت ميداني)، فلما احترقت في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي بفعل إحدى الصواعق أقاموا واحدة أخرى بدلاً منها في الكاغدخانة، وظلت تعمل في صناعة البارود حتى عام ١٦٤٧م. وكان يوجد بها قدر ١٠٠ هـاون من النحاس الأصفر للدق، ويعمل فيها قرابة مائتي عامل تحت إشراف كبير لهم يعرف باسم (بارودجي باشي)، يقومون بصناعة ٣٠٠ قنطار بارود في الشهر. غير أن تلك البارودخانة لم تكن قادرة على تلبية الاحتياجات اللازمة، ولهذا أقيمت بارودخانة أخرى جديدة في حي (شهر اميني) على أيام السلطان محمد الرابع، غير أن وقوع انفجار فيها عام ١٦٩٨م وتدميره للمباني المجاورة جعلهم يفكرون في نقلها خارج سور استانبول، فكان جانب حديقة اسكندر چلبي الواقع في باقركوي (آتاكوي حالياً) هو المكان المناسب لهذا العمل، حتى أن البارودخانة العامرة راحت تمارس نشاطها هناك ابتداءاً من عام ١٧٠٢م. وبعد أن شبت فيها عدة حرائق أعيد بناؤها عام ١٧٩١م من الحجر، وفي الأعوام التالية أضيف إليها عدد من الدواليب الجديدة، وبدأت في تصنيع البارود الملمع الانجليزي والفلمنكي الأكثر جودة. ولما بدأت في العمل عام ١٧٩٤م "بارودخانة أزَادلو" في (حلقه لي) التي كانت تدور دواليبها بقوة الماء لم تعد هناك حاجة لنظير تيها في غليبولي وسلانيك، فجرى اغلاقهما عام ١٨٠٠م. وفي عهد السلطان محمود الثاني جرى ربط معامل البارود هذه بـ"نظارة المهمات الحربية" ثم أجريت عليها بعض الاضافات الخفيفة، واستمرت تمارس نشاطها بنفس الاسلوب في انتاج البارود حتى أواسط القرن التاسع عشر.

وكانت صناعة البارود القطني قد بدأت في أوربا خلال العقد الرابع من القرن التاسع عشر، بينما لم تبدأ صناعة ذلك النوع من البارود في المعامل العثمانية إلا في العقد السابع من نفس القرن. وفي تلك الأعوام كان النوع المعروف باسم البارود المنشوري (پريزماتيك بارود) الذي يستخدم من البارود القطني في المدافع يجري استيراده من أوربا، وفي الوقت نفسه قامت الدولة بتأسيس ورشة جديدة للبدء في انتاجه داخل البارودخانة العامرة. غير أن ورشة واحدة لم تكن كافية لسد الحاجة من هذا النوع الذي كان يستخدم في مدافع كروپ فاتجهت الدولة إلى استيراد

ورش جديدة من المانيا عام ١٨٨١م، أما في العام التالي فقد تقرر تصنيع البارود القطني في بارودخانة آز ادلو.

وبعد اكتشاف مادة النتروسليلوز عام ١٨٤٨م بدأوا في البحث عن سبل جديدة لتصنيع البارود، وبعد عشر سنوات من تصنيعه في أوربا (١٨٨٤م) نجحت البارودخانة العامرة عام ١٨٩٥م في استكمال الاستعدادات لصناعة البارود الخالي من الدخان. غير أن معامل البارود العثمانية لم تكن كافية لتابية الاحتياجات، واستمر الاستيراد من الخارج.

وبينما كانت تقام منشآت جديدة لانتاج البارود القطني والبارود المنعدم الدخان لم يكن انتاج البارود الأسود قد انقطع، لأن البارود المنعدم الدخان لم يكن يستخدم في كل الأغراض التي يستخدم فيها البارود الأسود؛ ففي تفتيت القذائف والشظايا، وفي الخراطيش التي تطلق في الاحتفالات والأعياد لايستخدم إلا البارود الأسود وحده. غير أن إغلاق بارودخانة آزادلو في السنوات الأخيرة من القرن التاسع عشر، وانخفاض الانتاج في مصنعي قيسري وقونية لصناعة ملح البارود كان سبباً في ايقاف تصنيع البارود الأسود لمدة داخل البارودخانة العامرة عام ١٨٩١م.

### ب) - صناعة البارود

كان الصينيون هم أول من صنعوا البارود الأسود، ونحو أواخر القرن الثامن عشر كان يصنع من ملح البارود [نترات البوتاسيوم] بنسبة ٧٥٪ والكبريت ١٢،٥٪ وفحم الصفصاف بنسبة ١٢،٥٪. وكان يجري استخراج ملح البارود من أماكن متعددة في الأناضول والروملي، فكان يجهز قسم من ذلك الملح في المصانع المقامة بالقرب من محل استخراجه، ثم يرسل إلى استانبول، وتتلقاه بارودخانة استانبول من المحاجر الموجودة في: انقرة وقيسري وقونية وآقشهر وقره حصار صاحب (افيون قره حصار) وآيدين واسكي إيل والغين وقره بيكار وكليسا حصاري وأثينا، بينما تحصل بارودخانة آزادلو على احتياجاتها من المحاجر الموجودة في: سلانيك ومناستر وأوسكوب وبيرليه وفلبه وتاتار پازاري ودمير حصار وفودينا وتساليا يكي شهري و

ولكي يأخذ ذلك الملح [نترات البوتاسيوم] الحالة التي تجعله صالحاً لصناعة البارود كان يجري غسله وإذابته، وتتم عملية الغسل في أربعة أحواض منفصلة تكون درجة حرارة الماء فيها ١٨ مئوية، ثم تنقل إلى مرجل لغليها في درجة تتراوح بين ٢٠-٧٠ مئوية، ثم تنقل إلى الحوض بالمضخة. وبعد أن يجري خضها في الحوض الأول في درجة حرارة ٣٠-٣٠ مئوية، وفي

الثاني في درجة حرارة ٢٠-٢٥ مئوية يعاد غليها في المرجل، ويستخرج الملح منها، وبعد أن يتبخر الماء منه تجري عملية ملئه في براميل خشبية، ثم يغسل وفي النهاية تجري إذابته في فرن الصهر إلى أن تنفصل عنه المواد الغريبة ثم يجري تفريغه في القوالب.

وكان يجري استيراد القسم الأعظم من الكبريت، أما القسم الآخر فكان يأتي من أرْجيش وأخْـلاط في شرق الأناضول ومن منطقة بحيرة لوط [البحر الميت].

وهذه المواد الثلاث التي يصنع منها البارود كان يجري سحق كل منها على انفراد، وتتعيمها في الهاون أو الدولاب ثم يخلط الجميع. وتتوقف جودة البارود على الدقة في اتباع خطوات التصنيع وعلى الضبط الجيد للنسب بين المواد، لأن قدرة المدفع على إطلاق القذيفة وإيصالها إلى الهدف تتوقف على طاقة البارود في الاشتعال. إذ ينبعث الاوكسجين السلام لاحتراق الفحم مع الكبريت من نترات البوتاسيوم (KNO3)، ويتولد الضغط العالي الناتج عن غاز ثاني اوكسيد الكبريت (CO2) المتولد عن احتراق الكبريت وثاني اوكسيد الكربون (SO2) المتولد عن احتراق القدائف إلى أهدافها في عن احتراق الفحم، وهنا تنطلق القذيفة من المدفع. وكان عدم وصول القذائف إلى أهدافها في حربي ١٧٦٨م و ١٧٨٧م أمراً اقتضى القيام بتغيير النسب المتبعة في الخلط وأسلوب التصنيع. وفي عام ١٧٩٣ - ١٧٩٤م بدأت صناعة البارود الملمع الانجليزي، وجرى تعديل على نسبة الكبريت والفحم؛ فقد كانت التركيبة السابقة هي: ٦ نترات بوتاسيوم + ١ كبريت + ١ فحم، أما التركيبة الجديدة فهي: ٦ نترات بوتاسيوم + ٣/٤ كبريت + ٥٠١ فحم. ولكي يتم التأكد من تصنيع البارود الجيد تقرر في حالة عدم خروج البارود المصند عستوى البارود الانجليزي أن يقوم الطر البارودخانة بتلافي الخطأ وشراء بارود انجليزي بمقدار البارود الرديء الذي أنتجه.

ويشكل القطن المادة الأساسية في البارود القطني الذي بدأ إنتاجه بعد عام ١٨٦٠م. ويتم ذلك بنزع بذور القطن ثم تنديفه وغسله بالماء وتنظيفه، ثم وضعه لمدة في خليط من النتريك (١٨٥٥ (١٨٠٥)) ثم يجري تجفيفه لنحصل بعد ذلك على البارود القطني. وهو يشبه في هيئته القطن الرديء ولكنه اكثر منه خشونة، وذو خصائص مطاطية، كما تتولد عند فركه ودلكه طاقة كهربائية. أما البارود المنعدم الدخان فكان يتم الحصول عليه بمعاملة البارود القطني بالنتروجلسرين، وبعد تجميده يجري تحويله إلى صفائح. فكان يستخدم منه في المدافع حبات غليظة مثل البارود المنشوري، أما في البنادق فكانت له أشكال مختلفة تبعاً لحجم الندقية.

## ثالثاً - الصناعات الصغيرة

#### ١ - صناعة النسيج

كانت صناعة النسيج اليدوي قد قطعت شوطاً كبيراً من التقدم في الدولة العثمانية حتى القرن التاسع عشر. وكانت الأنوال اليدوية في المنازل اكثر انتشاراً في مدن الصناعات النسيجية عنها في المعامل والورش الكبيرة. وانتشرت صناعة الأقمشة الصوفية والحريرية في أماكن بعينها، بينما كانت صناعة المنسوجات القطنية موزعة على أماكن كثيرة في انحاء البلاد.

## أ) - المنسوجات الصوفية

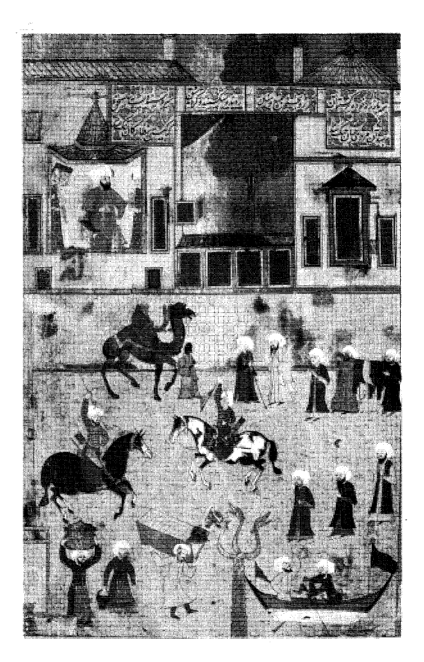
كان الشعر مادة لأشهر المنسوجات الصوفية المعروفة في الأناضول منذ القرن السادس عشر حتى الثامن عشر الميلاديين. وهو شعر الماعز الناعم وحده، وعرفت صناعة نسجه في انقرة وضواحيها وبعض الأماكن الأخرى القليلة جداً. ففي انقرة كان يوجد في كل بيت تقريباً نول لنسجه، ومع ذلك فان حي (آو أنجق) بالذات كان اكثر الاماكن ازدحاماً بها. ويرى البعض أن عدد أنوال الشعر في أنقرة كان يقرب من ألف نول في أواخر القرن السادس عشر. فقد اشتهرت تلك المنطقة بصناعته إلى حد أن الرحالة الذين زاروا انقرة لم يذكروها إلا وذكروا معها صناعة نسج الشعر هناك، بل نشهد في رحلاتهم التي كتبوها مناظر لصناعة الشعر في لوحاتهم عن أنقرة (١٤٩).

ومن المدن المشهورة بعد انقرة في نسج القماش مدينة طوسيًا، غير أن الشعر الذي عُرفت به لم يكن يداني شعر أنقرة، كما أن بعض الضرورات الاقتصادية قد اقتضت منذ أواخر القرن السادس عشر التقليل من أطوال الأقمشة(١٥٠).

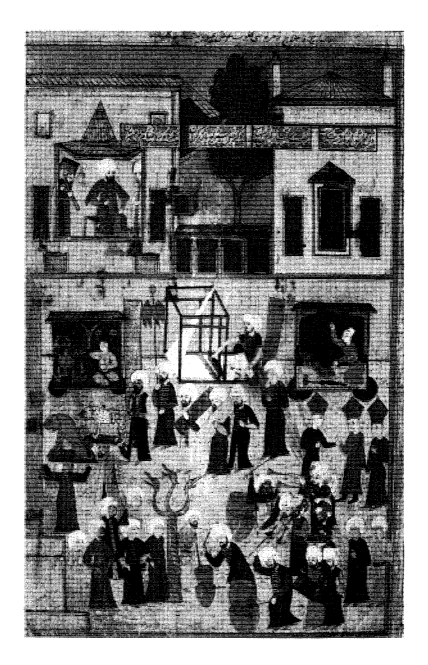
وكانت تبدأ عملية نسج الصوف هذا عقب جز الماعز في شهر مايو، غير أن هناك بعض العمليات لتجهيزه للاستخدام، كالصبغ والغسل والتنعيم. وهذه العمليات الأخيرة كان يتولاها التاجر، إذ يشتري الشعر الخام، ثم يكلف الحرفيين الآخرين بها تبعاً لطلبات الزبائن، ثم يتولى

Semavi Eyice, "Ankara'nın Eski Bir Resmi", *Atatürk Konferansları*, IV, Ankara 1971, انظر: (۱٤٩) resim 8 ve 12.

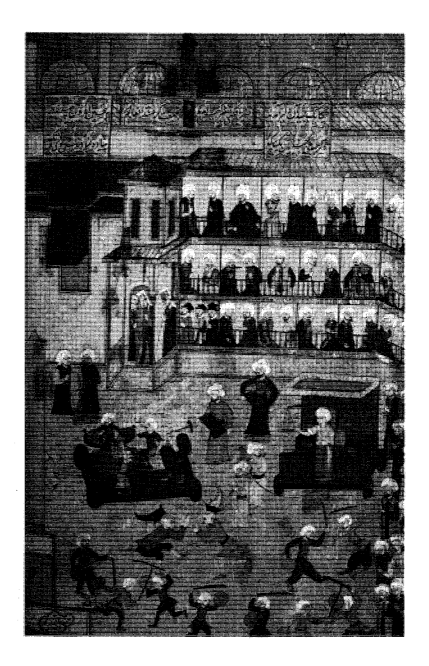
<sup>(</sup>١٥٠) - إن الشعر الممتاز (أعلا) الذي يبدو بطول "٣٢ ورقـة" عام ١٦٠٠م جرى تقرير طوله بثمانية وعشرين ذراعاً في التسعيرة التي وضعت في أواخر أيام عام ١٦٠٠م (M.S. Kütükoğlu, "Narh 1600", s. 21)، أما بعد ستة أشهر فقد أشير إلى أنه سوف تجرى زيادته إلى ٣٦ ذراعاً وذلك في الوقت الذي كان فيه شعر مدينتي طوسيا وقـوج حصار بطول الم الذراعاً. كما كان هناك فارق كبير بين الأسعار (M.S.Kütükoğlu, Narh 1640, s. 109-110). وفيما يتعلق بتصنيم الشعر القصير في مدينة طوسيا أنظر: (M.S.Kütükoğlu, Narh 1640, s. 140-141).



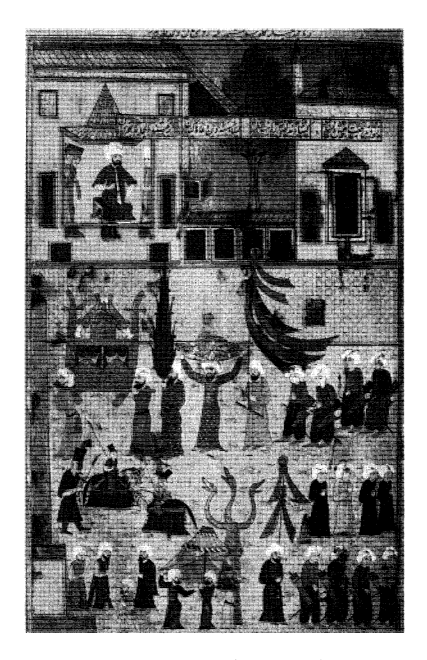
116- الدباغون والطاهي والخباز وسائق قوارب (منمنمة من سُـوْرُنامه)



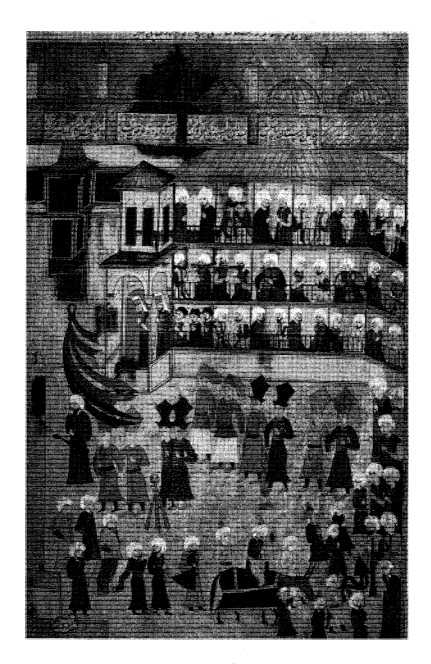
117– صاغة وسَرَّاجون وحلاجون وصناع زعابيط وغير هم



118– المبارزون والمهرجون والبقال والحداد وغيرهم



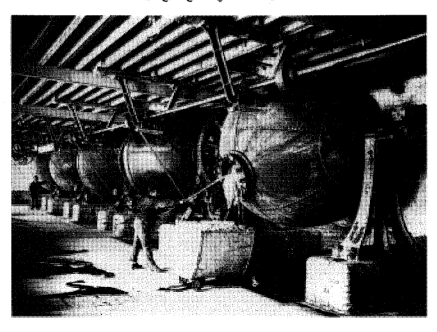
119- من طوائف أهل الحرف في سوق الحرير



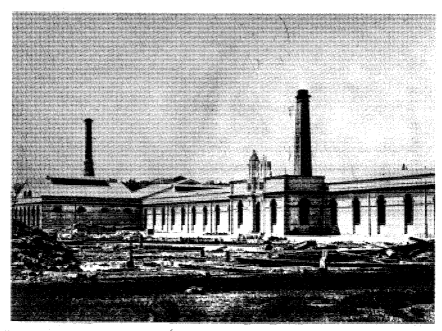
120- عمال سوق الأقمشة وصناع الخيام وغير هم



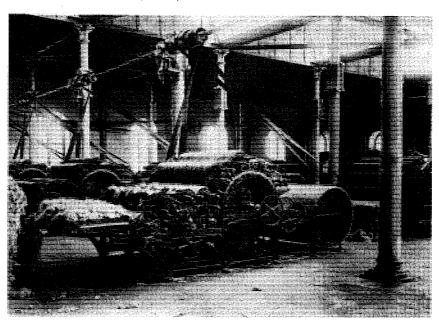
121- نول للسجاد في مصنع نسيج هَركه



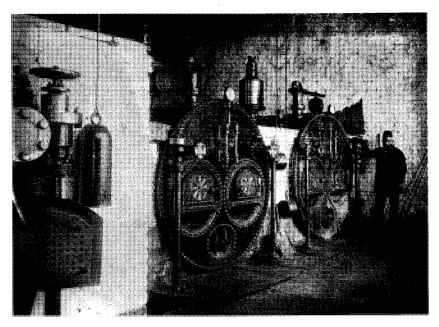
122- مصنع حميديه للورق



123- دار صناعة الطرابيش (الفسنخانة)



124- مصنع الجوخ



125– البارودخانة



126- مصنع يلديز للقاشاني

نقلها إليهم. وكانت عملية النقل تتم إلى استانبول وإلى المدن الأخرى مثل بورصة وحلب، وكذلك إلى البلدان الأوربية.

وحتى لا تتناقص الكميات اللازمة من الشعر لاستهلاك البلاد ولا يتعطل عماله وتتوقف أعمالهم كانت الدولة تحظر بين الحين والآخر عمليات تصدير خيوطه إلى الخارج. ولكن على الرغم من ذلك كان التجار البنادقة والبولونيون والانجليز والهولنديون يتوطنون في أنقرة، أو يوطنون عملاءهم فيها للقيام بعمليات شراء واسعة للشعر وخيوطه، ثم يقومون بتصديره إلى بلادهم(١٥١).

وهناك نوع آخر من الأقمشة الصوفية، وهو وأن لم يكن بقدر النوع السابق، إلا أنه كان من المنسوجات المشهورة في انقرة وطوسيا، وهو الـ (مُحيَّر) الذي ينسج هو الآخر من شعر العنز. وقد قصد الأوربيون من هذه الكلمة شعر العنز، وكتبوها على شكل (mohair)، ثم لم تلبث مع مرور الوقت أن دخلت التركية أيضا وأصبحت كلمة (moher) تستخدم بدلاً من كلمة (مُحَيَّر). ونفهم من الأسعار التي سادت في أواسط القرن السابع عشر أن (محير) طوسيا ذا اللون الوردي وحده هو الذي كان في مستوى (محير) أنقرة. ولم تكن عنزات انقره تربى في مكان آخر من العالم حتى العقد الرابع من القرن التاسع عشر، ووصف بعض الرحالة مثل تورنفورت (پ. دي تورنفورت) و بوكوك (ر. يوكوك) شعر ها بانه ناعم كالحرير، ولهذا تقدمت صناعة نسج الشعر تورنفورت أفي أنقرة. غير أن قيام جنوب افريقيا بعد ذلك التاريخ بتربية ذلك النوع من الماعز لأول مرة، ثم امريكا بعدها قلل من أهمية أنقرة، ومن ثم انقرضت صناعة نسج الشعر والـ (محير) أي الموهير".

وكان الجوخ أو المخمل (چوقه - چوخه) قماشاً آخر استحبه الناس في ذلك العصر، ولكن المستعمل منه بكثرة كان يرد من أوربا، ولا سيما البندقية وفرنسا، وفي الأعم الأغلب من المخمل الانجليزي والهولندي. وكان يقوم بصناعة نسج المخمل يهود سلانيك الذين اختاروا الاقامة في أراضي الدولة العثمانية، وطناً ثانيا لهم بعد طردهم في أواخر القرن الخامس عشر من ألمانيا واسبانيا (٢٩٤ م) ومن البرتغال (٢٩٦ م). وكان السلطان بايزيد الثاني قد سمح لهم بان يقوموا بشراء الصوف بالسعر الميري في أراضي الروملي، في مقابل أن يقوموا بنسيج الجوخ لعساكر الانكشارية، فكان هؤلاء النساجون للجوخ من أهل سلانيك مكلفين بتسليم مقدار معين منه كل عام

<sup>(</sup>١٥١) - أنظر قسم السلع المحظور تصديرها.

للدولة. وفي أوائل القرن السادس عشر كان يصل هذا المقدار إلى ٩٥ ألف ذراع، ثم زاد في نهاية القرن ليصل إلى ٢٨٠ ألف ذراع(١٥٢). ولأجل هذا لم تكن الدولة تسمح لهم بترك سلانيك والتوطن في مدن أخرى.

وكانوا يستخدمون الجوخ المنسوج في سلانيك في حياكة معاطف للمطر تَعرف باسم (باراني)، ولباس يعرف باسم (ميراخوري). وكان يُفرض عليهم أن تكون خيوط السداة بمستوى الجوخ الميري، أما خيوط اللحمة فتكون ٤٠ چله [كل ٤٠ سنِة في مشط القماش تعد چله واحدة]. والمقبول في الجوخ أن يكون كثيف النسج؛ أي أن تكثر أعداد الخيوط المارة من بين أسنان مشـط النول، وأن لا يُستخدم في النسج صوف ردىء مثل صوف الأرجل، وأن يُصبغ باللون اللازوردي. وكانت الدولة قد حظرت أيضا القيام بنسج أنواع الجوخ الأخرى ونوع (وَلنَسَه -وكنجه) قبل استكمال الكميات المخصصة للانكشارية(١٥٣). وعلى الرغم من ذلك أخذت جودة الجوخ المحلي في التدني خلال القرن السابع عشر، حتى أعرض الجنود أنفسهم عن استخدامه. وفي عام ١٧٠٣م شاءت الدولة التخفيف من حدة الارتباط بالخارج، فقررت البدء في تصنيع الجوخ في أدرنة وسلانيك. غير أن هذه المحاولة توقفت لفترة مع ظهور عصيان (يطرونا خليل). أما في عام ١٧٠٨م فقد بدأ في استانبول تشغيل معمل للجوخ كان يستخدم صناعا من سلانيك. وفي عام ١٧٠٩م أعطيت إدارة المعمل لأحد الرعايا العثمانيين من غير المسلمين، فجاء بالماكينات والصناع من بولندا، وشرع في الانتاج بتنظيم جديد. فكانت الدولة تقوم بتمويل المعمل، وأضيف إليه بعض المنشآت الأخرى مثل معمل الصباغة. ولكن رغم كل هذه الجهود لم يرق الانتاج إلى مستوى الجوخ الأوربي، ولعل السبب في ذلك تدنى جودة الصوف المستخدم في الصناعة، فتوقف عن العمل عام ١٧٣٢م. ولا شك أن العـامل الأساسـي وراء نلـك الاغـلاق هـو قيام الفرنسيين في القرن الثامن عشر بتقليد الجوخ الانجليزي الممتاز المعروف باسم (لندره) تحت اسم (londrine) والسيطرة به على السوق العثمانية النسيجية(١٥٤).

وكان نسيج أنواع تعرف باسم الـ (عَبَا) والـ (شاياق) من الصناعات التي تقدمت كثيراً في المدن العثمانية؛ فقد انتشرت في بعض المدن الموجودة حالياً داخل حدود بلغاريا، مثل فلبه

Halil Sahillioğlu, "Yeniçeri Çuhası ve II.Bayezid'in Son Yıllarında Yeniçeri Çuha : أنظر – (١٥٢) Muhasebesi", *GDAAD*, sy. 2-3 (1974), s. 419.

<sup>(</sup>۱۵۳) – أنظر: Sahillioğlu, "Yeniçeri Çuhası", s. 422-23

Mehmet Genç, "18.Yüzyılda Osmanlı Sanayii", *Dünü ve Bugünüyle:* انظر -(١٥٤) *Toplum ve Ekonomi*, sy. 2 (İstanbul 1991), 109-113.

ولوفچه وتتارجق وإسليميه وقيز اللق، وفي اوسترومجه، وغرب الأناضول في باليكسير. وكانت شهرة عباءات فلبه تتجاوز حدودها وهي لا تزال في أواسط القرن السادس عشر. ولم يكن ارسال العباءات المنتجه في تلك المدن في القرن الثامن عشر مقصوراً على المدن العثمانية وحدها، بل كان يجري تصديرها إلى الخارج. وبعد ان اتجه صناع العباءات من أهل فلبه إلى الملابس الجاهزة بدأت القرى القائمة على سلسلة جبال رودوپ هي الأخرى في صناعة العباءات. وفي القرن الثامن عشر كانت شُمْني وطِرتُوه من المدن التي تقدمت في تلك الصناعة، فكانت تخرج منتجاتها إلى الأسواق الأخرى غير المحلية، إلا أنها لم تبلغ المستوى الذي بلغته منتجات فلبه وإسليميه وقازان(١٥٥).

واقتضى الأمر عقب الاصلاحات التي أجريت في المجال العسكري في الربع الثاني من القرن التاسع عشر أن تتضاعف فعاليات مدن صناعة العَبَا، سواء في منطقة الروملي أو في غرب الأناضول. واختلفت أطوال ثوب العبا وعرضه من مدينة إلى أخرى، واختلفت أسعاره تبعاً لذلك. ففي عام ١٨٣٦م كان ثمن ثوب مدينة إسليميه ١٦ قرشاً، وثوب تتار پازارى ٣٣ قرشاً، أما ثوب باليكسير فكان ثمنه في حدود ٢٨ قرشاً (١٥٦).

### ب) - المنسوجات الحريرية

كانت مدينة بورصة من أهم وأوسع المراكز شهرة في صناعة المنسوجات الحريرية في الامبراطورية العثمانية، ووُجدت إلى جانبها مدن أخرى تطورت فيها تلك الصناعة، مثل استانبول وحلب ودمشق وبيلَه جك وأماسئيا وسَاقِرْ. وتختلف الأقمشة الحريرية تبعاً للتقنية المستخدمة فيها. ولا شك أن أكثر الاقمشة الحريرية قبولاً وأغلاها ثمناً هو نوع (سراسر) الذي تدخل في نسيجه خيوط الذهب والفضة. فتكون السداة فيه من الحرير بينما تكون خيوط اللحمة من الذهب أو الفضة. أما الحرير الخام فلم يكن من نوع واحد؛ إذ يستخدم فيه حرير بورصة وايران وطرابلس جنباً إلى جنب، كما يختلف مقدار الذهب والفضة ومقدار الحرير تبعاً لنوع القماش ودرجة جودته. وقد أشارت السجلات الرسمية للأسعار (نَرْخُ دفترلري) إلى المقدار اللازم وجوده من هذه المواد في ثوب يبلغ طوله ١١ ذراعاً(١٥٥). وقد بدأت صناعة حرير السراسر في

Nikolay Todorov, "19. Yüzyılın İlk Yarısında Bulgaristan Esnaf Teşkilâtında Bazı : أنظر – (۱۰۰) Karakter Değişmeleri", *İFM*, XXVII/1-2 (1969), 2-11.

M.S.Kütükoğlu, "Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye Kıyâfeti ve Malzemesinin Temini : انظر – (۱۰۲) Meselesi", *Doğumunun 100. Yılında Atatürk'e Armağan*, İstanbul 1981, s. 551-552.

<sup>(</sup>۱۵۷) – للمزيد من المعلومات أنظر: Kütükoğlu, Narh 1640, s. 117-122

معامل الدولة في استانبول ابتداءاً من أواسط القرن السادس عشر، فكانت خيوطه الحريرية تجهز في مدينة بورصة، بينما تأتي خيوط الذهب والفضة من معملهما المعروف باسم السرسيمكش فانه).

وهناك نوع يُعرف باسم (كَمْخَا) كانت خيوط لحمته من القطن، وعَرَفَه الأوربيون باسم Ottoman أي الحرير العثماني حتى نُسي اسمهُ الأصلي مع مرور الزمن، وأصبح يُذكر بهذا الاسم من قِبَل الأتراك، وهو من الاقمشة السميكة التي تستخدم في الملابس وفي الأثاث، وكان يصنع في بورصة واستانبول وأدرنة وأماسنيا وساقِز.

وكان هناك حرير الأطلس الذي يُنسج بتقنية معينة، بحيث تختفي خيوط اللحمة فيه وتبدو على السطح خيوط السداة تماماً، وكان يأتي في الغالب من ايران ودمشق والبندقية حتى القرن السادس عشر، ثم بدأ نَسْجُه خلال هذا القرن في استانبول وبورصة وآلاشتهر ومرعش. أما النوع المعروف باسم (قُطني) فكانت خيوط السداة فيه من القطن مع الحرير، وخيوط اللحمة من القطن، وكان ينسج أحيانا باستعمال خيوط الحرير الملونة في السداة وبتقنية تشبه تقنية الأطلس، فيبدو في شكل لامع ذي خطوط. وكانوا يقومون بعد نَسْجِه بغليه وتلميعه، ويُنسج أحسنه في دمشق وبغداد، والفارق بين انتاج هاتين المدينتين هو عرض الخطوط الملونة في الاثنين.

أما الأقمشة القطيفة التي تشبه تقنيتها تقنية السجاد فكانت من الأنواع المحببة إلى نفوس الترك، ولها أنواع تستخدم في اللباس وفي الأثاث، ويعرف النوع ذو الوبرة البارزة منها باسم (چاتمه قديفه). ويختلف الذين يقومون على نسجها (خامجيلر) عمن يقومون بصبغها (حامباغيلر). واكثر الأنواع المحببة منها هو القطيفة الحمراء التي يجري صبغها بنوع من الصمغ الهندي يعرف باسم (لوك/ لاك)، ولهذا كانت أسعارها مرتفعة بالنظر إلى الأنواع الأخرى. وتنسج أنواع القطيفة من الحرير وحده، وقد يضاف إليه خيوط الذهب. وفي القطيفة من نوع (چاتمه) يكون خيط السداة من الحرير الخام بينما يكون خيط اللحمة من الحرير المغلي. وكان سعيهم لازاحة الخشونة الناتجة عن استخدام الحرير الخام في القماش وخفض تكلفته إلى أدنى مستوى سبباً دفعهم مع مرور الزمن إلى استخدام الكتان في خيوط السداة أولاً، ثم القطن فيما بعد، ومن ثم أخذت جودة القطيفة في التدني. وكانت أشهر المدن التي تقوم بصناعتها هي بورصة واستانبول [وتتركز في حي اوسكودار]، وفي بيله جك وآيدوس وبغداد وگوينُوك

ولم تكن أنوع المنسوجات الحريرية التركية محصورة في ذلك؛ بل كانت هناك أنواع أخرى، نذكر منها: (تافْتَه) القماش الحريري الناعم الذي لا يُغلى بعد نسجه، و (والسه) و (بورونجك) و (سررنگ) و (فوطه /فيطه/)، وهذه الأنواع الأربعة الأخيرة تكون في مستوى التافته ولكنها تُغلى بعد النسج(١٥٨).

وقد تطورت صناعة المنسوجات الحريرية عند العثمانيين إلى هذا الحد، حتى كان الحرير التركي في القرن السادس عشر الميلادي يلقى اعجاباً كبيراً في أوربا، غير أن هذا الوضع أخذ يتغير في أو اخر ذلك القرن، وشرع الأوربيون في تفضيل شراء الحرير الخام على الأقمشة المنسوجة، فكان ذلك سبباً في أن بدأت صناعة نسج الحرير في التدهور شيئاً فشيئاً (١٥٩). وفي القرن التاسع عشر ذهب الأوربيون أبعد من ذلك، فكانوا يأخذون شرانق الحرير بدلاً من الحرير نفسه. وكانت الأقمشة الحريرية المصنوعة في البندقية بوجه خاص قد وجدت سوقا واسعة لها داخل أراضي الدولة العثمانية ابتداءاً من القرن السابع عشر. واضافة إلى ذلك قام الفرنسيون في أواسط القرن الثامن عشر نفسه بفحص الأقمشة التركية المقصبة بخيوط الذهب والفضة، وشعروا بحاجتهم إلى تعلم التقنية المعروفة باسم اپريه (apprêt) (١٦٠).

وكان استهلاك السراي العثماني والمحيطون به للحرير الجيد المستورد في الغالب من البندقية، فكان إذا حدث ونشبت الحرب مع تلك الدولة قلت الكميات المعروضة من الحرير في الأسواق وارتفعت أسعاره، فكان ذلك عاملاً دفع الدولة عام ١٧٢٠م إلى اقامة مصنع للمنسوجات الحريرية في استانبول. وبدأ المصنع يمارس عمله بمساعدة الصناع الذين جُلبوا من جزيرة ساقز، وزاد انتاجه بعد مدة، حتى أصبح قادراً على بيع انتاجه للسوق الحرة، وعلى الرغم من ذلك عجز في النصف الثاني من نفس القرن عن مواصلة العمل بنفس القدرة(١٦١).

## ج) - المنسوجات القطنية

انتشرت صناعة المنسوجات القطنية في الأراضي العثمانية بشكل واسع، ومن الطبيعي أن تكون الأماكن التي تجود فيها زراعة القطن هي الأماكن التي تحتل الريادة في تلك الصناعة،

Fahri Dalsar, Türk Sanayi ve Ticaret Tarihinde Bursa'da İpekçilik, İstanbul 1960, 31-61: انظر (۱۰۸)

Halil İnalcık, "Bursa. XV. Asır Sanayi ve Ticaret Tarihine Dair Vesikalar", *Belleten,* انظر: – (۱۰۹) (۱۰۹) (XIV/93 (1960), 61-68; Murat Çizakça, "A Short History of the Bursa Silk I

XXIV/93 (1960), 61-68; Murat Çizakça, "A Short History of the Bursa Silk I 159 1900)", Journal of the Economic and Social History of the Orient, XXIII/1-2, 147-152.

Halil Sahillioğlu, "XVII. Yüzyılın Ortalarında Sırmakeşlik ve Altın-Gümüş İşlemeli :انظر: – (۱۲۰) Kumaşlarımız", *BTTD*, II/16 (Ocak 1969), 48-53.

<sup>(</sup>۱۲۱) – أنظر: Genç, "Sanayi", s. 114-118

ويأتي في مقدمتها المنطقة التي تحيط بنهري (چُقُور اُوَه) و (مَنْدَرَس)، ثم تعقبها منطقة آلانيا وارزنْجَان وملاطيه، كما كان يزرع القطن وإن كان بمقادير قليلة في منطقة أماسئيا - مرزيفون ومنطقة توقاد، أضف إلى ذلك زراعة القطن في جزيرة قبرص ومصر. ولم يكن نسيج الأقطان مقصوراً على تلبية احتياجات السوق وحدها، بل كانت أيضا لتوفير احتياجات الأهالي أنفسهم، ولهذا كان يوجد إلى جانب الصناع المنسوبين لنقابات الحرفيين ورش أخرى صغيرة تمارس نشاطها في البيوت المنتشرة حتى في القرى نفسها.

وعُرفت المنسوجات القطنية باسماء مختلفة تبعاً لخصائص كل نوع منها، كما اختلفت مجالات استعمالها؛ فقد كان هناك نوع منها يعرف باسم (بوغاصى) يُصنع منه الـ(قَفْطان)، والـ (قَبُامه)، وهي نوع من القفطان المبطن أو الصدرية القطنية، والسروال، والـ (زبون/Zibin) وهو القميص القصير دون اكمام يلبس تحت القفطان، والملابس الداخلية، والـ (أنتاري)، كما كان يستخدم هذا النوع في عمل البطانات للألبسة. وكانت أهم مراكز قماش (بوغاصى) التي تبيع انتاجها في سوق استانبول هي استانبول نفسها ومانيسا ودكزلي وحميد وبورلي ودياربكر وتوقاد وقسطموني والموصل. وتدلنا سجلات الأسعار في عام ١٦٤٠م على أن قماش البوغاصي المنتج في الموصل هو أجود أقمشة هذا النوع التي كانت تباع في استانبول، ثم يأتي بعده في الجودة بوغاصي دياربكر ومانيسا وحميد. أما في قرمان وقيسري وقبرص فكانت منسوجات هذا النوع تستخدم لعمل البطانات.

والنوع الثاني من الأقمشة القطنية هو ما يعرف باسم (آلاجَه) الذي كان ينسج بخطوط طولية ذات ألوان مختلفة، ويستخدم غالباً في صنع قفاطين النساء والقمصان القصيرة بغير اكمام، وتصنع أشهر أنواعه في مانيسا وبكشهر وتيرة ومصر.

أما نوع الـ (تُلْبَتْد) فهو النسيج القطني الرقيق الذي يستخدم غالباً في الشيلان ولفائف العمائم، وكان أجوده ما يأتي من بلاد الهند. ومع ذلك فقد ثبت أن التلبند كان يصنع في بعض الأماكن مثل الموصل وأرْمَنَاك وجِينَه.

أما النسيج الذي يُعرف باسم الـ (بَرْ) والذي يُستخدم غالباً في صنع القمصـان العاديـة، فكانوا ينسجونه في أماكن عديدة تمتد من ريزه إلى أدْرَميت، ومن سينوب إلى مصر (١٦٢).

Narh 1640, 126-132, 135-136, 142; Faroqhi, "Notes on the Production of Cotton and انظر: — (۱۹۲) Cotton Cloth in the XVIth and XVIIth Century Anatolia", Journal of European Economic History, VIII/2 (1979), 406 vd.; a.mlf., Towns, s. 131-135.

ولم تكن المنسوجات القطنية مقصورة على استخدام الناس في الحياة اليومية، بل كان يستخدمها الجيش في الخيام والأسطول البحري في الأشرعة والقلوع بمقادير كبيرة. وتدلنا وثائق الأرشيف العثماني على أن سنجقى آيدين وصاروخان وقضاء بَرْغما، وصومه وغليبولي وضواحيهما في غرب الأناضول هي التي كانت تتكفل بتوفير تلك الكميات. وهناك أنواع مختلفة للنسيج المستخدم في شراع الـ (مايستره) [الشراع الموجود على أدني وأطول عارضة فوق الصارى الثاني في مقدمة السفينة]، وفي شراع الـ (ألبورتا) [الشراع الذي يفتح على القطع الثالثة في صواري السفينة من بداية ظهرها]، وهذه المنسوجات كانت تصنع في الغالب في غليبولسي وضواحيها. ومع زيادة أعداد السفن من نوع الغليون في القرن الثامن عشر اشتدت الحاجة اكثر من ذى قبل لأقمشة الأشرعة القطنية، غير أن شراء الدولة لها بالأسعار الرسمية جعل الصناع يتضررون، وتزداد خسائرهم، فتعثرت عملية الحصول على الكميات اللازمة، كما تدنت جودة النسيج. وفي ظل هذه الظروف اضطرت الدولة للاتجاه إلى الاستيراد من الخارج من ناحية، وأقامت مصنعاً لنسج تلك الأقمشة داخل الترسانة من ناحية أخرى، وجرى تنظيم عمل ذلك المصنع والتحكم في معدلات انتاجه بحيث تزيد في وقت الحرب لمواجهة احتياجات الاسطول من نسيج الأشرعة، وفي وقت السلم يجري بيع الزائد من الانتاج إلى أصحاب السفن الخاصة. كما مُنحت تلك المؤسسة حق احتكار نسج قماش الأشرعة في استانبول وضواحيها، وسعت الدولة إلى الحيلولة دون ارتفاع أسعار غزل القطن لمواجهة الطلب المتزايد. ولكن أسعار الغيزل ارتفعت في الربع الأخير من القرن، ومن ثم ارتفعت أيضا التكاليف، ولأن نظام الشراء الرسمي الذي تتوفر بواسطته كميات غزل القطن لم يكن يعمل بصورة جيدة انخفضت مستويات النسيج، وعلى ذلك قامت الدولة بانشاء مصنع للغزل ايضا تابعاً للترسانة عام ١٨٢٦م، وبدأت أول منشأة عثمانية متكاملة تمارس عملها في الانتاج للأسطول البحري وحده(١٦٣). ومع ذلك فإن حياكة الملابس الصيفية للجنود من قماش الأشرعة جعلهم يواصلون جلب الأقمشة لجيش "العساكر المنصورة" من غليبولي وضواحيها حتى بعد عام ١٨٢٦م. غير أن امتناع الصناع عن البيع بالأسعار الرسمية كان يضطر الدولة في بعض الأحوال إلى رفع الأسعار لارضاء الصناع حتى تحصل بهذه الطريقة وحدها على احتياجاتها(١٦٤).

Genç, "Sanayi", s. 118-123: انظر (١٦٣) – أنظر

Faroqhi, *Towns*, s. 127; Kütükoğlu, "Kıyafet", s. 568-571 - أنظر: ١٦٤)

#### ٢- الصباغة

انتشرت حرفة صباغة الأقمشة في أغلب المراكز التي كانت تقوم بأعمال النسيج، وكانت معامل الصباغة في الأناضول قد انتشرت بشكل كثيف منذ القرن السادس عشر في المراكز الرئيسية، مثل توقاد وچُوروم ومَرْزيفون وبورصة وحميد وانقرة وقيسري وأطنة واورفة وملاطية ومرعش وعنتاب. ويمكننا أن نشهد ذلك من خلال سجلات "التحرير" و "التمتع" في الأرشيف العثماني؛ إذ يمكننا من خلال سجلات التحرير أن نتعرف على أعداد معامل الصباغة من الضرائب التي كانت تؤديها للدولة(١٦٥)، أما سجلات التمتع فهي تحتوي اسماء الصباغين والدخل الذي يحصل عليه كل واحد منهم من تلك الحرفة، وعلى سبيل المثال كانت قصبة (گوزل حصار) في آيدين تضم ١٦ صباغاً اثنا عشر منهم مسلمون وأربعة من اليونانيين، وستة منهم أيضا يتعيشون من تلك الحرفة وحدها في عام ١٨٤٥م(١٦٦).

وتلك المصابغ كانت تستخدم الأصباغ الطبيعية حتى ظهور أصباغ الأنيلين، وقسم من الأصباغ كانت تبيعه الدولة، وتُستخدم للألوان الرئيسية جنر الفوة [Rubiatinctorum] والقرمز، للون الأصباغ كانت تبيعه الدولة، ونوع من العُليق [اسمه بالتركية: آلاجَهْري] للون الأصفر، فالفوة والعليق والنيلة للون الأرق، ونوع من العُليق [اسمه بالتركية: الاجَهْري] للون الأصفر، فالفوة اسم المستود وتنبت جنور الفوة في وسط الأناضول وجنوبه الشرقي، بينما تنبت أجود أصنافها في غربه. أما العليق فهو يجود في التربة البركانية، وتزرع أجود أنواعه في ضواحي قيسري وفي وسط الأناضول وجنوبه الشرقي، بينما تأتي أحسن أنواع النيلة من الاهور، والأنها من الأشياء المستوردة كانت أثمانها مرتفعة. وفي عام ١٦٠٠م كان الصبغ بالنيلة والأخضر الغامق يتكلف ٣٠ أقجه، ويتجاوز بذلك كافة أنواع الأصباغ الأخرى. ولكي تكون الصباغة جيدة وتثبت الألوان على زهوها كانوا يعاملون الأقمشة بمحلول الشب. وكانت تُستخرج أحسن أنواع الشب من أنحاء (گديز) في الأناضول وتراقيا، كما كان الأوربيون أنفسهم يحصلون عليها من نفس هذه المناطق(١٦٧).

<sup>(</sup>١٦٥) - وتصديقاً لذلك فان السيدة ثريا فاروقي سردت رأيها عن معامل الصبغ ومقدار انتاجها اعتماداً على الأرقام الواردة في "دفاتر التحرير" وذكرت أن معامل الصبغ الموجودة داخل الأوقاف لم تظهر في ذلك، أنظر: . Faroqhi, Towns, S.

<sup>(</sup>١٦٦) - هـذه المعلومـات المستخرجـة مـن "دفـاتر التمتـع" فـي أرشـيف رئاسـة الـوزراء العثمـاني تحـت رقـم: الباحثـة (٢٠٣١،٢٠٣٧،٢٠٣١،٢٠٣١،٢٠٣١،٢٠٢٠،٢٠٢٠٢٠٦ أخذتهـا عـن الباحثـة (Arzu T. Terzi) المعيدة في قسمنا من خلال رسالة الماجستير التي أعدتها حول التركيب الاجتماعي والاقتصادي لقصبة (گوزل حصار) التابعة لولاية آيدين، وانتهز هذه الفرصة لاقدم لها الشكر.

Suraiya Faroqhi, "Alum Production and Alum Trade in the Ottoman Empire (About انظر: – (۱۹۷) – 1560-1830)", Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, 71. band (Wien 1979), 154: a.mlf., Towns, s. 145-153.

وكان الحرفيون من الصباغين يتفقون فيما بينهم على المواد التي يتخصص كل منهم في صباغتها، فكان معروفاً للجميع من يقوم منهم بصباغة غزل القطن والحرير أو الأقمشة أو الجلود أو الحورق أو غيرها. ففي استانبول خلال القرن الثامن عشر مثلاً كانت صباغة التلبند والأقمشة الحريرية وغير الحريرية وحرير البورونجك وجلود القلانس والورق واللباد الوبري يقوم بها صباغو القطعة في حي (يكى قبو)، ويقوم بصباغة ثياب إحرام الجزائر وبرافيشته والشيلان وأحزمة مصر والجوخ واللباد وعباءاته وأحسن شيلان الهند والمغرب الصباغون في حي (فضلي پاشا)(١٦٨).

#### ٣- الدياغة

لا شك أن الجلود والأحذية وأطقم الخيول والقِرب وغيرها من المصنوعات الجلدية هي من المواد التي تمس إليها الحاجة لدى الأهالي ولدى الجيش على السواء، نظراً لتعدد المجالات التي تستخدم فيها. والمعروف أن تحويل جلود العجول والثيران والأبقار والأغنام والماعز وغيرها من الحيوانات التي تؤكل لحومها إلى جلود يمكن الاستفادة منها واستخدامها تحتاج إلى بعض العمليات الكيمياوية. وهي تُعرف "بالدباغة"، ويُعرف الحرفي الذي يقوم بها باسم "الدباغ". وكان يقتضي الأمر أن تباع جلود الحيوانات المذبوحة في المجازر العثمانية وفي دكاكين الجزارين إلى الدباغين. والواقع أن الدولة كانت حكما أسلفنا في قسم "قوانين حظر التصدير" - تلجأ إلى هذه القوانين بين الحين والآخر للحيلولة دون الوقوع في ضائقة الحصول على الجلود المستخدمة في صنع الحاجيات اللازمة للجيش والأهالي. وبعد قيام الدولة بالغاء قوانين المنع تلك في القرن التاسع عشر تعهد الدباغون بتلبية احتياجات مصنع الجلود، غير أن بيع التجار الأجانب الجلود الخام لهم بأسعار أغلى الدباغون بتلبية احتياجات مصنع الجلود، غير أن بيع التجار الأجانب الجلود الخام لهم بأسعار أغلى أوقعهم في مأزق حرج (١٦٩).

وتمر عملية تربية الجلد الخام بعدة مراحل؛ إذ يجري غسله أولاً وتنظيفه من الشوائب، ثم يوضع في الكلس المطفي لإزالة الشعر من عليه، وبعد أن تتم عملية تنظيف الطبقة السفلية منه تجري دباغته. واكثر المواد المستخدمة في هذه المرحلة هي أقماع البلوط أو الملول (valonia Oak) ثم الشب. وكانت تجري عملية نقع الجلود في أحواض لمدة عام بعد نثر حبات الملول بينها. ثم تخضع الجلود المدبوغة لبعض العمليات لإزالة النتوءات الظاهرة عليها وتجهيزها للاستخدام.

<sup>(</sup>۱٦٨) - أنظر : Kütükoğlu, "Oto-kontrol", s. 69 (۱٦٩) - أنظر : Kütükoğlu, "Tanzimat", s. 91-138

وكانت أقصاع البلوط أو الملول المستخدمة في الدباغة هي نفسها المادة التي يحتاج إليها الأوربيون للاستخدام في نفس الغرض، ويجري تصديرها إليهم، غير أن الدولة كانت تجتهد في عدم السماح ببيعها إلى الخارج قبل تغطية صناعة الجلود المحلية، حتى أنها كانت تعارض أن يُرسل الملول إلى استانبول نفسها من احدى القصبات داخل حدود الدولة ما دام لا يكفي احتياجات الدباغين فيها.

وصناعة الجلود هي احدى الصناعات التي تقدمت كثيراً عند العثمانيين؛ وكانت لها مراكز برعت فيها، مثل استانبول وأدرنة وبورصة وقيسري وتوقاد وانقرة ودياربكر وأورفة. فكانت توقاد هي المدينة التي تنتج أحسن أنواع الجلد اللميع، وكانت لا تزال تأوي أشهر الدباغين حتى بعد بداية تدهور العديد من الصناعات في القرن التاسع عشر (١٧٠). أما جلود مانيسا الملمعة فكانت في مستوى جلود استانبول (١٧١). بينما لم تكن جودة الجلود الملمعة من مدينتي ديوريكي وقونية بهذا القدر. وكانت أجود أنواع الأحذية من الجلود الملمعة التي تباع في سوق استانبول تأتي من قيسري، بينما تأتي ذات المستوى المتوسط من ديوريكي، أما ذات الجودة المتدنية فتصنع من جلود قونية (١٧١). وكانت أنواع الجلود الملمعة والعادية التي بيعت في بورصة عام ١٦٢٤م تصنع كلها في تلك المدينة. ويمثل الجلد الملمع الأحمر أغلى أنواع الجلود، كما هو الحال في الأقمشة الحمراء، بينما كانت الجلود الملمعة المصنوعة من الماعز الصغير هي الأغلى بالقياس إلى المصنع منها من جلود الماعز الأعز الأكبر سناً (١٧٢).

### ٤ - السراجة

يستخدم قسم من الجلود المدبوغة في صناعة الأحذية وغيرها، بينما يستخدم القسم الآخر في صناعة سروج الخيل ورحالها على أيدي السراجين. وكان السراجون قد شرعوا عقب فتح استانبول في ممارسة حرفتهم بجوار سوق فيها تعرف باسم (بَرَ ازسْتان)، ثم لم يلبث السلطان محمد الفاتح أن أقام لهم عام ١٤٧٥م سوقاً في الحي الذي لا زال يعرف حتى الآن باسم (سَرَ اجْخَانه)، ثم نقلهم اليها وأوقف ربع السوق على جامع آياصوفيا. وقبل الحريق التي شبت في نهاية القرن السابع عشر (١٦٩٣م) كان عدد حوانيتهم هناك يتجاوز ٣٠٠٠ حانوت.

Mehmet Genç, "Tokat", Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu. 2-6 Temmuz: انظر (۱۷۰) 1986, Ankara 1987, s. 150.

<sup>(</sup>١٧١) – نلاحظ أن أسعار الأحذية المصنوعة من الجلد اللميع (سختيان) في هاتين المدينتين في عام ١٦٠٠م كــانت واحدة، لنظر: Kütükoğlu, "Narh 1600", s. 32-33

<sup>(</sup>۱۷۲) - أنظر: Narh 1640, s. 191 أنظر: 1971) - انظر: Narh 1640, s. 191 أنظر: 1971) - للتعرف على أسعار الجلود اللميعة (سختيان) والجلود الغليظة (مشين وكُسلّه) المقررة عــام ١٦٢٤م فـي بورصــة، أنظر: M.S. Kütükoğlu, "Narh 1624", 7D, XXXIV (1984), 157-158.

والسراجة، مثلها مثل سائر الحرف الأخرى، بدأت في التدهور في القرن الثامن عشر الميلادي، ومع ذلك ظلت صناعة الأشياء الخاصة بالسراجين تحت احتكار هؤلاء الحرفيين حتى عهد التنظيمات، ولما أصاب التدهور حرفة الدباغة في القرن التاسع عشر تأثرت السراجة هي الأخرى، وحاول السراجون في النصف الثاني من ذلك القرن أن يستعيدوا نشاطهم، إلا أنهم لم ينجحوا في ذلك كثيراً.

# ٥- صناعة القصب من الذهب والفضة (سيمكشلك)

(سِيْمكش) كلمة فارسية مركبة من (سِيم) أي الفضة و (كُش) للحرفة والمهنة، وتطلق الكلمة على الحرفي الذي يقوم بصناعة القصب من الذهب والفضة. وكان يطلق على المعمل المخصوص الذي يمارس فيه هؤلاء الحرفيون عملهم اسم (سِيمُكشْخَانه). وكان يوجد في كل من بورصة وسلانيك معملان من هذا النوع، إلا أن معمل الـ (سِيمكشْخانه) الذي أنشاه السلطان محمد الفاتح في استانبول كان هو الأكبر. وهذا المعمل الذي يُعتقد أنه كان يمارس نشاطه قبل القرن الثامن عشر في (بيك بر ديرك) و (چارشي قاپي) قد استقر ابتداءاً من ذلك القرن في (قوسقا)، وراح يمارس نشاطه في المبنى الذي يستخدم الآن مقراً للمكتبة الشعبية Halk المعمل الذي عمروس خي بايزيد باستانبول.

ونظراً لأن المواد المشغولة هي من المعادن الثمينة كالذهب والفضة، فقد كان الحرفيون من القصابين يخضعون لقواعد رقابة صارمة، مثل توفير معدني الذهب والفضة لهم من الضربخانة، وإلزامهم بالعمل داخل المعمل نفسه، إلا في الظروف الخاصة عندما يُسمح لهم بالعمل في منازلهم، وعدم تجاوز المقدار المعين يومياً من الفضة [وكان في أواخر القرن السابع عشر ٣٦٠ دوم].

وكان العاملون في الـ (سيمكشخانه) ينقسمون إلى ثلاث مجموعات؛ فهناك من يقومون بترقيق الذهب والفضة ويعدونه لعمل الأسلاك الرفيعة، ويعرف الواحد منهم باسم (صاغيجي)، ومن يقومون بعمل الأسلاك الرفيعة نفسها، ويعرف الواحد منهم باسم (سيمكش)، ومن يقومون بلف هذه الأسلاك الذهبية أو الفضية حول خيوط الحرير أو القطن، ويعرف الواحد منهم باسم (قِلابْدَانْجي).

وكانوا يقومون أولاً لتصنيع أسلاك الذهب والفضة باذابة المعدن مع الرصاص، واثناء تأكسد الرصاص تتحد المعادن الأخرى مع اكسيد الرصاص وتتحول إلى خَبَث، ومن ثم يظل الذهب الخالص أو الفضة الخالصة في قاع البوتقة. وبعد هذه العملية من التنقية يجري صب

الفضة من أنابيب رفيعة وتحويلها إلى عيدان تعرف باسم (حلّقه)، ثم يأخذها عامل الترقيق: (صاغيجى) أولاً فيُدخل هذه الحلقات في آلة تعرف باسم (حدَّه) هي قالب حديد له تقوب واسعة في أحد طرفيه وأخرى ضيقة في الطرف الآخر، ويكون دخول الحقات من الطرف الواسع ثم يسحبها العامل من الطرف الضيق فترق الحلقات، ثم يأخذها عامل آخر هو عامل الدولاب (چَرخجِي) فيقوم بتمرير تلك الحلقات في آلة أخرى تشبه الحدَّة ولكنها ترقق الفضة اكثر منها وتحولها إلى أسلاك. وكان يجب - لصناعته القصب (صيئرمَه) - أن يجري تغليف هذا السلك الفضي بالذهب وتلميعه، فيقومون بتنظيف السلك بالحامض أولاً وغسله وتجفيفه، ثم يغلف بالزئبق، وبعد ذلك يلقى في الزئبق الذي وصل إلى درجة الغليان في البوتقة بقطع الذهب، ثم يحصل الفلز الذي يُدهن به على السلك، وفي النهاية تجري عملية التسخين مرة أخرى، إلى أن يتبخر الزئبق ويبدأ الذهب في أخذ لونه الحقيقي بدهانه بشمع التذهيب. أما في عمل القيطان فبعد لف الفضة على حرير بورصة طبقتين يجري تمريره من بين اسطوانتين شديدتين لترقيقه. وكان هناك الإزام عندما يكون القيطان أصفر اللون أن يستخدم له الحرير الأصفر.

وكانوا يطلقون على الأسلاك والقياطين المصنوعة في الـ (سيمكشخانه) أسماء مختلفة تبعاً للمواد المستخدمة فيها ودرجة جودتها؛ فهناك القصب المطلي بطبقة ذهب سميكة (أغير آلتونلى اوچ يالديزلى صيرمه)، وكان يصنع من الذهب الشديد النقاء، ويجري تمريره مرتين من الحدّة. ويستخدم القصب والقياطين في ملابس رجالات الدولة، وفي السناجق [أي الأعلام التي تتصدر الجيوش] وأغشية السيوف والسروج وغير ذلك، أما اسلاك الفضمة والذهب [أو القصب] فكانت تستخدم - كما ذكرنا قبل ذلك في النسيج - في المنسوجات الحريرية(١٧٤).

رابعاً - محاولات النهوض بالصناعة في القرن التاسع عشر

## ١ - إقامة المصانع

نلاحظ أن الدولة بدأت في إقامة المصانع منذ أوائل القرن التاسع عشر، كما كان أغلبها لتلبية احتياجات الجنود. ففي سلطنة سليم الثالث اهتمت الدولة بتطوير الصناعة ايضا إلى جانب الاصلاحات العسكرية؛ فأقامت في (بكفُوز)\* مصنعاً للورق والجوخ. وهذا المصنع الذي تأسس

<sup>(</sup>١٧٤) - للمزيد من المعلومات حول جهاز السيمكشخانة ومصنوعاته، أنظر:

Himmet Taşkömür, Osmanlı İmparatorluğunda Simkeşlik ve Tel Çekme(XV-XIX y.y.), (ماللة ماجستير في التاريخ من معهد العلوم الاجتماعية بجامعة استانبول) İstanbul 1990.

تنطق الكاف كالياء، وتقع بكقوز على الساحل الأسيوي للبوغاز.

برأسمال الضربخانة بدأ في الانتاج عام ١٨٠٥م، فكان يزود مطبعة اوسكودار والجيش بحاجتهما من ورق الطباعة وورق الخرطوش، ويبيع للتجار والحرفيين احتياجاتهم من أنواع الورق المختلفة. غير أن المصنع لم يكن قادراً على تغطية كل الاحتياجات، ولهذا استمرت عملية الاستيراد من الخارج. وكان دخول الآلات الميكانيكية في الصناعة في أوربا آنذاك وهبوط أسعار الورق ثم الصعوبات التي كانت تواجه مصنع بكقوز في الحصول على الصوف الخام المستخدم في صناعة الجوخ وعمليات البيع بالقروض، وعجزه بعد مدة عن سداد الديون التي كان يأخذها من الضربخانة(١٧٥) من العوامل التي أجبرته على ايقاف انتاج الجوخ أولاً، ثم ايقاف قسم انتاج الورق من بعده.

وكانت الدولة قد أقامت بعد مصنع الورق في بكقوز مصنعاً آخر في إزمير عام ١٨٤٣م يعمل بقوة الماء. وعُرف ورقه آنذاك باسم (أثر جَديد)، وفرضت الدولة استخدامه في الدوائر الرسمية، وكان على درجة من الجودة لا بأس بها، غير أن رخص الورق القادم من اوربا وحدة التنافس بين النوعين جعلت المصنع يفشل في الاستمرار مدة طويلة؛ فأغلق أبوابه في العقد السادس من القرن التاسع عشر. وفي أو اخر القرن حصل عثمان بك كاتب أول الما بين السلطاني على امتياز حق إقامة مصنع للورق باسم (حميديه) في استانبول، غير أن عجزه عن سداد الديون المستحقة عليه لشركة (ماسون سكوت) التي اشترى منها الآلات أفضى إلى وضع اليد على المصنع، ثم جرى حلّه بعد نشوب الحرب العالمية الأولى(١٧٦).

وكانت الدولة عقب الاصلاحات العسكرية في عهد السلطان محمود الثاني قد حاولت عام ١٨٢٨م تشغيل قسم الجوخ من جديد في مصنع بكقوز، ولما وجدت أن قدرته الانتاجية لا تلبي إلا ثلث الاحتياجات قررت عام ١٨٣٢م توسيعه باستيراد ماكينات واسطوات من فرنسا، غير أنها لم تلبث أن تراجعت عن ذلك القرار بعد مدة. ورأت الدولة من ناحية أخرى أن تستفيد من مصنع الجوخ الذي أقامه (دوبرو چَلسكوف) في إسليميه بامكانياته الذاتية، فقامت بتأدية ثمن الآلات وخط الانتاج الجديد الذي سيقام فيه حتى بدأ العمل في عام ١٨٣٦م. وانخفضت فيه تكاليف الانتاج بعد أن عينت الدولة لادارته مديراً جديداً عام ١٨٤١م، ثم لم تلبث في العام التالي أن أقامت مصنعاً آخر الى جواره (١٧٧٠).

Osman Ersoy, XVIII. ve XIX. Yüzyıllarda Türkiye'de Kâğıt, Ankara 1963, s. 36-48. : انظر: – (۱۷۵)

Ersoy, *Kâğıt*, s. 48-53 ) انظر: Ersoy, *Kâğıt*, s. 48-53 ) انظر: ,"Kütükoğlu, "Kıyâfet", s. 545-550; Adnan Giz, "İslimiye Çuha Fabrikası", انظر: ," (۱۷۷) /*SOD*, sy. 27 (15 Mayıs 1968), s. 15-16.

وعندما عجز أول معمل للطرابيش (فسنخانه) كان يوجد في ميدان الجندي (جندي ميداني) في حي (قُوم قاپي) عن مواجهة احتياجات "جنود العساكر المنصورة" أيضا أقامت الدولة معملاً آخر في منطقة أيوب في حي الدفتردار، وبدأ الانتاج عام ١٨٣٣م. وكان فيه القدر الكافي من المياه، فلم تعد هناك حاجة لنقل الطرابيش إلى مصنع ورق بكقوز لصباغتها(١٧٨)، وفي عام ١٨٤٣م أضيفت إلى المعمل أنوال للنسيج كان ثلثا رأسمالها من الضربخانة والثلث من أرباح المعمل، وتحول عندئذ إلى مصنع للجوخ. ولم يلبث ذلك المصنع في العام التالي أن بدأ في استخدام الماكينات البخارية، وأضيفت إليه ماكينات للغزل والتلميع. وكانت الدولة تشتري ٧٠٪ من انتاج المصنع من الجوخ لمواجهة احتياجات الجنود، وعقب الحريق الذي شب عام ١٨٢٦م مبدأ المصنع في العمل من جديد عامين (١٨٦٨م)، لكن بعد تحوله إلى مصنع حديث للنسيج(١٧٩). وخلال عامي ١٨٨٨ مهرام أضيفت إلى المصنع ابنية جديدة، وكان يضم في أوائل القرن العشرين ماكينتين بخاريتين بقوة ٢٠٠٠ حصان. وبعد اغلاق مصنع إزميد عام ١٩١٦م أمؤيناته إلى مصنع الفسخانة الموربانق).

وفي عام ١٨٤٣م أقيم في هَركه أيضا مصنع للنسيج، كان يضم ٥٠ نولاً للقطنيات و ٢٠ نولاً للحريريات. وكان ينتج أقمشة حريرية ممتازة، وزاد الإقبال عليه فأضافت الدولة إليه عام ١٨٥٠م مائة نول للجاكار، أما أنوال نسيج القطنيات فقد جرى نقلها إلى "مصنع زيتون بورني للأقمشة القطنية والكتانية"، وانحصر نشاط مصنع هَركه في انتاج أقمشة الملابس والأثاث للسراي العثماني. أما في عام ١٩٠١م فقد جرى جلب العمال من مغنيسا وسيواس ليفتح فيه قسم للسجاد الذي كان يحظى بالأقبال في الأسواق الخارجية أيضا. ثم أضيف إليه في عام ١٩٠١م قسم المجروبية أيضا. ثم أضيف الهده عام ١٩٠٠م الطرابيش(١٨١).

وكان المعمل الذي أقيم في بكقوز أيضا عام ١٨١٢م ليكون داراً للدباغة (دَبَاغْخَانه) قد جرى توسيعه بعد ذلك، وشرع في تصنيع الأحذية أيضا. وفي ١٨٤١-١٨٤٢م جرى تزويده بالماكينات البخارية وتحويله بعد مدة إلى مصنع للأحذية. ونحو نهاية القرن التاسع عشر أضيف إليه

<sup>(</sup>۱۷۸) – أنظر: Kütükoğlu, "Kıyafet", s. 571-581 – (۱۷۸)

Ömer Alageyik, "Türkiye'de Mensucat Sanayiinin Tarihçesi", *ISOD*,: انظر (۱۷۹) sy. 16 (15 Haziran 1967), s. 9; Tevfik Güran, "Tanzimat Döneminde Devlet Fabrikaları", *150. Yılında Tanzimat*, s. 243.

<sup>(</sup>۱۸۰) - أنظر: Müller-Wiener, s. 75-76

Vedat Eldem, *Osmanlı İmparatorluğunun İktisadi Şartları* : انظر – (۱۸۱) *Hakkında Bir Tetkik*, Ankara 1970, s. 119.

قسم خاص بقصد تدريب وتنشئة عمال قادرين على تصنيع الأحذية للجيش(١٨٢). وبعد أن جرى ربطه عام ١٩٠٨م بوزارة الحربية قامت الدولة بميكنة قسم الجلود(١٨٣)، ثم زودت المصنع عام ١٩١٢م بالمحركات الحديثة، كان اثنان منها يعملان بالديزل. ولا يزال ذلك المصنع يعمل تابعاً منذ عام ١٩٣٣م لمصرف (سومر بانق).

ولم تكن المصانع التي أقيمت أو جرى تطويرها في عهد التنظيمات محصورة في ذلك فقط؛ بل كانت هناك مجموعة تتنظم في داخلها مصنعاً صغيراً للحديد في البارودخانه صنعت فيه أول باخرة حديدية، ومصنعاً متوسطاً للحديد في (زيتون بورني) كان يقوم بصناعة الماكينات والآلات مع مصنع آخر كبير للحديد، ومعمل يقوم بتصنيع البنادق والأسلحة وغيرها. وكانت الدولة قد استوردت المحركات والآلات ذات التقنية الحديثة اللازمة لمصنع الحديد من انجلترا. وكان مصنع حديد (زيتون بورني) من أغلى مصانع الدولة التي أقامتها في تلك الفترة [٥٠٠,٠٠ قرش]. فقد بدأ انشاء المصنع عام ١٨٤٣م وقبل أن يكتمل بناؤه تماماً بدأ فرن الصهر في العمل عام ١٨٤٦م، ثم لم يلبث أن بدأ يعمل المصنع بكامل طاقته بعد عام ١٨٥٠م، وكان يقوم بتصنيع المدافع والسيوف والسناكي ورؤس المزاريق وقداحات البنادق والأعمدة والأنابيب الحديدية والقضبان الصلب والصاج المدرفل وقطع الحديد المستخدمة في سروج الخيل وأدوات الحقول والحدائق وغير ذلك(١٨٤). فلما زادت الحاجة إلى الآلات والأدوات العسكرية جرى تحويل انتاج المصنع بكامله في ذلك الاتجاه، وزودته الدولة بالآلات والمعدات الحديثة.

وفي أوائل النصف الثاني من القرن التاسع عشر أقيم مصنع لغاز الفحم كان مخصصاً في البداية لتزويد قصر (طولمه باغچه) بحاجته من ذلك الغاز، وبعد مدة قصيرة جرى توسيعه لتلبية احتياجات الأهالي. وفي عام ١٨٨٧م أقيم مصنع آخر في (يدي قله) ومصنع ثالث في (قاضي كوي) عام ١٨٩١م، وكلاهما كان برأسمال أجنبي (١٨٥٥).

وكان هناك -عدا ما أقامته الدولة- مصانع أخرى متعددة، أقيم القسم الأعظم منها على أيدي المستثمرين الأجانب في استانبول وإزمير وبورصة وبيروت وغيرها. ومن أهم تلك المصانع مصنع

<sup>(</sup>۱۸۲) - أنظر: Müller-Wiener, s. 73

Eldem, İktisadi Şartlar, s. 118-119 - أنظر: ١٨٣) - أنظر

Mücteba İlgürel, "Zeytinburnu'nda Bir Demir Fabrikası", *Tarih Boyunca İstanbul* : أنظر (۱۸۶) – أنظر (۱۸۶) *Semineri. 29 Mayıs - 1 Haziran 1988. Bildiriler*, İstanbul 1989, s. 157-164.

<sup>(</sup>۱۸۵) – أنظر: .Müller-Wiener, s. 85-86

للزجاج والورق في بكقوز، ومصنعان لغزل الحرير في بورصة ولبنان، ومصنعان لغزل الصوف في إزمير وافيون، ومصنعان لحلج القطن وغزله في أطنة وطرسوس(١٨٦).

#### ٢- تشجيع الاستثمارات الخاصة: المعارض

# أ) - المعارض الدولية

كانت الدولة وهي نقيم المصانع المجهزة باحدث التقنيات لتلبية احتياجات الجيش والحكومة بالدرجة الأولى، تتوسل من الناحية الأخرى كافة السبل لانعاش الانتاج لدى أصحاب الصناعات الصغيرة، الذي كان قد توقف منذ مدة وتدنت جودته، ومساعدتهم على مسايرة تلك التقنيات. وكان عرض البضائع والسلع في المعارض واحداً من تلك السبل. وكانت الخطوة الأولى في ذلك هي مشاركة الدولة العثمانية في المعرض الدولي الذي جرى تنظيمه في لندن عام ١٨٥١م؛ إذ عرضت فيه عدداً من السلع والمنتجات بلغ ٢٠٠ سلعة، كان من بينها المنسوجات الصوفية والحريرية والقطنية ومنتجات الجلود والخشب والقيشاني وأدوات الزينة الفضية ومختلف المحاصيل الزراعية. وكان من المعروضات التي فازت بالجوائز التشجيعية منتجات مصنع بكقوز والورق والجلود والحرير وطرابيش تونس وبعض المشغولات اليدوية والمحصولات الزراعية.

أما معرض باريس الذي نُظِم عام ١٨٥٥م فقد تشكلت لأجل المشاركة فيه هيئة تنظيمية أفضل نتولى اختيار المعروضات التي سترسل إليه، واعترفت الدولة لها بحق الاعفاء من الضرائب والجمارك، وجرى ارسال ٢٠٠٠ سلعة ومنتج من الأناضول والروملي، كالسجاد والأقمشة الصوفية والأدوات النحاسية والبرونزية والخشبية وبعض المعادن والمحاصيل الزراعية ومنتجات مصانع إزميد وهَركه وزيتون بورني وأركلي ومنتجات الفسخنة والطوبخانة. وكانت هناك سلع حصلت على ٢٧ ميدالية، وأخرى على ٢٠ شهادة تشجيعية، كالمحاصيل الزراعية من التين والعنب والسمسم والقمح وبعض منتجات هَركه والفسخانة واللباد ومشغولات الصوف اليدوية والحلي من الذهب والفضة والملابس الكتانية والقطنية ومباسم التدخين وغير ذلك. أما في معرض لندن الثاني الذي نُظِم عام ١٨٦٢م فقد ارتفعت أرقام الميداليات والشهادات التشجيعية إلى ٨٣ ميدالية و ٤٤ شهادة.

Ömer Celâl Saraç, "Tanzimat ve Sanayiimiz", Tanzimat, I, İstanbul 1940, s. 437-38. : أنظر: (١٨٦)

#### ب) - المعرض العمومي العثماني

قامت الدولة في العام التالي على معرض لندن الثاني بتنظيم معرض مكشوف في استانبول يستقبل كافة الفلاحين والحرفيين والتجار. وكان الهدف منه تعارف أرباب الزراعة والصنايع على بعضهم البعض، والتعرف على المشاكل والمصاعب التي يعانونها ونقلها للمسئولين من ناحية، والعمل على انتاج أفضل المنتجات والمحاصيل من ناحية أخرى، وبالتالي إنعاش النشاط الزراعي والصناعي والتجاري، كما تقرر للبضائع والسلع المعروضة أن تعفى من الجمارك والضرائب، وضمان وصول السلع التي لا يرغب أصحابها في المجئ على أيدي اشخاص معتمدين، وتغطية كافة النفقات الناشئة عن ذلك من "صناديق المال" القائمة في عواصم الولايات، وقيام الدولة بشراء السلع التي لم يتم بيعها خلال المعرض، والقيام بتوزيع جوائز لأحسن السلع والبضائع كما هو الحال في المعارض الأوربية. وجرى تشكيل لجان في مختلف الولايات تحت رئاسة الاداريين فيها لاختيار أحسن السلع لإرسالها إلى المعرض. ولم يكن الهدف من اقامة المعرض هو عرض سلع وبضائع البلاد وحدها، بل كان المعرض يضم بعض الماكينات والآلات المعرض، ويتعرف على المصنوعة في أوربا، حتى يشاهدها الفلاح والصانع المشارك في المعرض، ويتعرف على النزراعة والصناعة. وكانت الدولة قد كلفت سفراءها وقناصلها باختيار تلك الآلات وإرسالها الى استانبول.

وكان المعرض قد أقيم في ٢٨ فبراير ١٨٦٣م في حي (سلطان احمد) على مساحة قدرها ٢٥٠٠ متر مربع، وضع ما يزيد على عشرة آلاف مادة، كانت على رأسها المحصولات الزراعية التي أتت من أماكن متعددة؛ فالقمح من ٢١٢ مكاناً والجاودار أو الشّيّلَم [rye بالانجليزية] من ٢٤٧ مكاناً والذرة من ١٠١ مكاناً والقطن من ٩٢ مكاناً والأرز من ٤٢ مكاناً وغير ذلك من المحصولات التي وضعت أسعارها عليها.

وكان يوجد من بين المواد المعروضة منسوجات من مصانع الدولة وأقمشة من بورصة وبيله جك وأماسيا وحلب وبيروت ودمشق ودياربكر وغيرها من المدن ذات الشهرة العريقة، ومشغولات استانبول، وسجاد أوشاق وكوردس وسلانيك ونيش وغيرها، والجلود الملمعة والعادية التي جاءت من مختلف الولايات وعلى رأسها استانبول، والبنادق والمسدسات المصنوعة في الطوبخانة ومصنع زيتون بورني للسلاح، والآلات الحادة كالسيوف والخناجر والسناكي وغيرها مما صنع في ارضروم وبورصة وطرابزون، وشتى أنواع المعادن والآلات المستخدمة في

التعدين، والملح والرخام. كما جرى تكريم عدد من العارضين من استانبول ويانيه ودياربكر وبيروت ودمشق وحلب بالنيشان المجيدي من الطبقة الخامسة، وحصل عدد من المهندسين الفنيين الممثلين للشركات الأجنبية على نياشين من طبقات مختلفة.

وظل المعرض مفتوحاً خمسة أشهر، كشف خلالها عن مدى ثراء الامبراطورية بمصادرها الطبيعية، والضرورة في مبادلة البضائع والسلع بين مختلف المناطق، وعن أن الاستخدام الأمثل للموارد سوف يقلل من الاعتماد على الخارج، وأن الجودة سوف ترتفع في حالة استخدام التقنية الحديثة في الانتاج وما يترتب على ذلك أيضا من زيادته خلال مدة قصيرة.

#### ٣- لجنة إصلاح الصناعة

كان من التدابير التي اتخذتها الدولة لانعاش الصناعات الصغيرة إقدامها على تشكيل "لجنة إصلاح الصناعة". ومن المحتمل أنها بدأت نشاطها عام ١٨٦٤م، وكانت غايتها لم شمل الحرفيين وأرباب الصنايع الذين كان يستحيل في الظروف السائدة آنذاك قيامهم بحملة جادة وتوحيد رؤس أموالهم ومساعدتهم على إقامة شركات تضمن لهم العمل سوياً. وهكذا يمكن لأرباب الحرف والصنايع المتفرقين هنا وهناك أن يضمنوا دعم الدولة لهم، ويمارسوا نشاطهم في اطار من النظام والربط، ويتعاونوا فيما بينهم في جو من الانضباط، وترتفع جودة منتجاتهم، وتتيسر تنشئة العمال المهرة من بينهم.

وكان قد تقرر لهذه اللجنة أن تتشكل من رئيس وعدد من الاعضاء الدائمين من أرباب الحرف والصنايع، وأن تجتمع كل يوم ما عدا الجمعة والأحد، كما ينضم إليها عضو عن كل دائرة رسمية تشتري منتجات الشركات تكون مهمته التبليغ بالاحتياجات اللازمة والمساعدة في تحرير المضابط واللوائح التنظيمية. وكان مقرراً للوائح التنظيمية التي أعدت داخل اللجنة أن تعرض – بعد موافقة المجلس الأعلى (مجلس و آلا) – على السلطان، ثم تدخل حيز التنفيذ بعد صدور إرادته السنية.

ولما كان المطلوب هو النهوض بجودة السلع التي تنتجها الشركات المقرر اقامتها ورخص أسعارها فقد كُلفت اللجنة بذلك، وأشارت اللوائح إلى معاقبة منتجي البضائع الفاسدة طبقاً لأحكام "أمانة العاصمة" (شهر امانتي)، وقيام اللجنة بالاطلاع على الخلافات الناشبة بين أرباب الحرف والتشاور بشأنها مع ذوي الخبرة منهم، ثم عرض النتيجة على "المجلس الأعلى"، كما تقوم اللجنة أيضا بالنظر في حالات أصحاب الابتكارات الأصيلة وحقهم في الحصول على امتياز الانتاج، وتبليغ المجلس الأعلى بذلك.

وفي نهاية الاجراءات التي تمت تطبيقا لتلك اللائحة تقررت إقامة شركات لكل من القصابين والسراجين والدباغين والقماشين والسباكين والحدادين وصنناع الأجراس. غير أن زيادة أعداد الحرفيين الراغبين في الانضواء في شركات جعلتهم يضطرون في اللجنة إلى إعادة التشكيل من جديد. وجرى التركيز على حل مشاكل الشركات التي أقيمت في تلك المرحلة الثانية. وبعد خمس سنوات من عمل اللجنة رأوا أن لا ضرورة لها، فتوقفت [اغسطس ١٨٧٤م]. غير أن بقاء أرباب الحرف والصنايع محرومين ممن يرعاهم أجهض تلك الحملة، ومست الحاجة بعد عامين الى تشكيل لجنة جديدة تتولى أعمال اللجنة السابقة أطلق عليها اسم "لجنة التجارة والزراعة"(١٨٧).

#### ٤ - إقامة الشركات

# أ)- شركة القَصَّابين (صنَّاع القصب من الذهب والفضة)

وهي أولى الشركات التي تأسست بقرار من "لجنة اصدلاح الصناعة"، وظهرت من اتحاد العمال العاملين في الـ (سيمكشخانه) [اغسطس ١٨٦٦م]. وكان لتغير الأذواق بعد صدور التنظيمات الخيرية وزيادة إقبال الناس على السلع الأوربية الرخيصة أن تسبب في إحداث هبوط ملحوظ في نشاط الـ (سيمكشخانه)، ولم يكن دعم الدولة لها كافياً. فكان من نتيجة الدراسات التي قامت بها لجنة إصلاح الصناعة للقضاء على تلك الحالة واعادة الـ (سيمكشخانه) إلى سابق عهدها أن تقرر اقامة الشركة برأسمال تدفعه الدولة قدره ١٠٠٠ كيس، وأن يكون بيع القصب (صييرمه) الذي تحتاجه الدوائر الرسمية ورجالات الدولة من العسكريين والمدنيين نقداً من الشركة. غير أن الحرفيين صناع القصب كانوا قد توقفوا منذ زمن عن ممارسة تلك المهنة، فترددوا في الاقدام على العمل بمثل هذه الأمور الدقيقة. كذلك فان البرنامج الجديد الذي أعدته لجنة إصلاح الصناعة بشروط أنسب لم يُكْتب له التطبيق لعدم امكانية سداد المبلغ الذي نقرر دفعه من الخزانة، ومن ثم انتهت المحاولة بالفشل.

## ب) - شركة الدباغين

تحتاج الدباغة إلى مواد يأتي في مقدمتها أقماع البلوط والصنم التي تستخدم في تربية الجلد الخام، وزادت تلك الحاجة في القرن التاسع عشر، إلا أن التجار الأجانب كانوا يحملون تلك المواد إلى خارج البلاد، مما أدى إلى ضعف الدباغة في أواسط القرن التاسع عشر، فلما بدأ الحديث عن توحيد الحرفيين قام الدباغون هم الآخرون بالمطالبة بالاندماج في شكل شركة قوية.

Ergin, M U B, I, 717-729; Rıfat Önsoy, Tanzimat Dönemi Osmanlı Sanayil ve : انظر (۱۸۷) Sanayileşme Sanayileşme Politikası, Ankara 1988, s. 105-102.

وجرى إعداد لائحة تنظيمية تنص على أن تعفى الآلات والمعدات التي يتقرر جلبها من أوربا من الجمارك ورسوم الدمغة لمدة ست سنوات، وأن تحصل الشركة على امتياز يستمر اثنتي عشرة سنة، وتكون الأولوية في الحصول على الجلود المستوردة لأعضاء الشركة، وأن تتكفل الشركة بتلبية حاجة الأجهزة الرسمية من الجلود كالقيادة العامة للجيش والطوبخانة وغيرها، كما لا يحق لاعضائها أن يعملوا في أماكن خارجها. وبدأت الشركة نشاطها بعد تصديق السلطان على تلك اللائحة، وشارك في رأسمالها أرباب تلك الحرفة وغيرهم من فاعلى الخير، ومن خزانة الدولة بشراء السندات التي طُرحت لأجلها.

وأستطاعت شركة الدباغين من خلال السياسة الناجحة أن تصل إلى المستوى الذي جعلها قادرة على منافسة المنتجات الأوربية في الجودة والأسعار، وقامت في نهاية عامها الأول بتوزيع ارباح على مساهميها بواقع ١,٥٥٪، وأصدرت من ناحية أخرى أسهما جديدة لزيادة رأسمالها. فكان هذا الوضع المشجع في شركة الدباغين عاملاً دفع السراجين والنساجين والسباكين والحدادين إلى الانضواء في شركات مماثلة.

# ج) - شركة الستراجين

كان لنشاط شركة الدباغين الناجح ما شجع السّر الجين على السير في نفس الاتجاه؛ وجرى إعداد لائحة تنظيمية لهم تحتوي نفس الشروط التي احتوتها لائحة الدباغين تقريباً، وبدأوا نشاطهم عام ١٨٦٧م، وحصلوا على الاذن بتصنيع الأحذية والنعال عدا أعمال السراجة. غير أن الأرباح التي وزرّعتها على أصحاب الأسهم في نهاية في الأشهر الستة الأولى لم تتجاوز ١٣,٥٪. والواقع أن عدم كفاية رأس المال وصعوبة الانتظام في تحصيل متأخرات الديون الناشئة عن البيع بالأجل أضعف الموقف المالي للشركة بشكل واضح، وفقدت ما كانت تحظى به من الاهتمام خلال مدة قصيرة.

## د) - شركة القُمَّاشين

كانت صناعة النسيج هي اكثر الصناعات التي تضررت من المنافسة الأجنبية؛ إذ كانت الأقمشة الأوربية قد استولت بشكل كامل تقريباً على الأسواق العثمانية، ولا سيما في القرن التاسع عشر، وأخذ يضعف الاقبال على الاقمشة المحلية، فبدأت المعامل تغلق أبوابها. وكان يوجد في استانبول وأوسكودار عدد من أنوال النسيج يصل إلى ٢٧٥٠ نولاً، فبدأ يقل حتى بلغ ٢٥ نولاً. وانسحب ذلك الوضع على سائر المدن العثمانية الأخرى، ولا سيما في الأنسجة القطنية. ومن ثم تقرر لانعاش تلك الحرفة من جديد إقامة شركة للنساجين والقماشين في ابريل عام ١٨٦٨م،

واعترفت لها الدولة -إلى جانب الامتيازات التي حصلت عليها الشركات الأخرى- بحق الحصول على الزائد من الآلات والمعدات الموجودة في مصنع هَركَه بصورة مؤقتة. ولم تلق الشركة اقبالاً في البداية، فلما وزعت على المساهمين أرباحاً بمعدل ٤٠٪ في نهاية عامها الأول زاد الاقبال عليها، وساعدها على بيع أسهمها الأخرى أيضا.

# هـ) - شركة السباكين

شارك السباكون ايضا في حملة اقامة الشركات؛ إذ قام العاملون منهم في أماكن مثل السليمانية وطُوبُطَاشي وأياز منه وغيرها بمراجعة الجهات المعنية في فبراير عام ١٨٦٨م للسماح لهم باقامة شركة، وحصلوا على نفس الحقوق التي حصلت عليها الشركات الأخرى، فتأسست في شهر ابريل من نفس العام، غير أنها لم تلق إقبالاً كبيراً.

## و) - شركة الحدادين

وتأسست تلك الشركة أيضا في ابريل عام ١٨٦٨م، واعترفت لها الدولة -عدا الحقوق التي اعترفت بها للشركات الأخرى- بحقها في الحصول على قطعة أرض مناسبة من أراضي الدولة في استانبول تخصيص لمصنع الحديد، وأن تستخدم المعدات الموجودة في معمل الحديد (دَمير خَانه) المجاور لقصر طوب قابى حتى ينتهي بناء المصنع، وأن تحصل على الفحم من منطقة أركلي بالأسعار التي تتعامل بها الترسانة والطوبخانة. ثم جرى تحديد الأشياء التي سيتم تصنيعها، وصدرت سندات الأسهم لجمع رأسمال الشركة، كما تقرر أيضا استقطاع قرش واحد من الأجر اليومي لكل صبي في الشركة ليكون شريكاً فيها. وعلى الرغم من ذلك تأخرت عملية جمع رأس المال، ولهذا لم تتمكن الشركة من بدء عملها إلا في العام الثاني من تأسيسها. وبسبب تدنى معدل الربح في نهاية عامها الأول اتجه المسئولون إلى زيادة رأس المال(١٨٨).

# ٥- إقامة المدارس الصناعية

وقعت أول محاولة لاقامة مدرسة صناعية في استانبول عام ١٨٤٨م، وكان التفكير أن يكون مكان التدريب العملي في "مصنع زيتون بورني" حيث أقيمت المدرسة بالقرب منه، غير أنها لم تستطع أن تبدأ نشاطها التعليمي. وكانت المحاولة الثانية على يد والي ولاية الطونة مدحت باشا؛ إذ بدأ في نيش أولاً عام ١٨٦٣م، ثم في رُوسْجُق، فأقام داراً للاصلاح (اصلاحخانه) كانت الاغلبية بين تلامذتها للصبية المعدمين والأيتام دون النظر إلى أديانهم ولغاتهم. وكانوا

Ergin, MUB, I, 748-768; Önsoy, s. 102, 114 : انظر (۱۸۸)

يتعلمون -إلى جانب القراءة والكتابة والحساب ومسك الدفاتر وغير ذلك - بعض الحرف والصنايع بتوزيعهم على المعامل والورش المختلفة. ولما اثبتت تلك المدارس نجاحها أقاموا نظيرات لها في المدن الأخرى.

وبينما كانت تجري اقامة دور الاصلاح تلك في ولايات الطونة كانت تجري في استانبول ايضا مساع حثيثة لإقامة "مدرسة إصلاح الصناعة" لتلبية الحاجة إلى الصناع المهرة في مختلف الحرف والصنايع، وكان النفكير أن تضم تخصصات مثل: التعدين وأعمال الخشب والآجر ومصنع والصباغة والدباغة وغير ذلك، وتكون اماكن تدريب التلاميذ في مصنع قره طاغ للآجر ومصنع باقركوي للأقمشة ومصنع بكقوز للجلود. ولكن الصعوبات المالية أخرت تحقيق ماعزموا عليه الم يتم افتتاح المدرسة إلا في نوفمبر ١٨٦٨م، والتحق بها الصبية تحت سنة ١٣ سنة القسم الداخلي والطلاب تحت سن ٣٠ سنة الفصول النهارية، وكانت الدراسة في فروع الحدادة والنجارة والسباكة واصلاح الماكينات والعمارة والحياكة وصناعة الاحذية وتجليد الكتب. وكان جزء من المنحة التي يحصل عليها الطلاب الممنوحون يجري استقطاعه لحساب "صندوق الأمان" (أمنيت صنديغي)، ثم يصرف لهم عند التخرج ليكون رأسمالهم الاقامة ورش خاصة بهم. ولم تلبث تلك المدارس أن انتشرت في الأناضول ايضا، كما أعيد تنظيم مدارس دور الاصلاح القديمة (اصلاح أصلاح أعليه) من جديد في عهد السلطان عبد الحميد الثاني، وعُرفت باسم "مدرسة الحميدية العالية للصنايع" (حميديه صنايع مكتب عاليسي)(١٨٩).

Ergin, *MUB*, I, 745-748; Bayram Kodaman, "Tanzimattan II. Meşrutiyete : أنظــــر (۱۸۹) kadar Sanayi Mektepleri", *Türkiye'nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920)*, Ankara 1980, s. 287-293; Önsoy, *a.g.e.*, s. 115-124.

#### خاتمة الباب السابع

بدأ النظام المالي العثماني منذ العهد الذي قامت فيه الدولة، وأخذ يتقدم ويتطور بعد فتح العثمانيين لاستانبول حتى استقر على أسس متينة تتفق والظروف التي مر بها، غير أن الحروب الدائمة والمتصلة ابتداءاً من القرن السابع عشر والحروب التي أخذت تتهي بالفشل ابتداءاً من أو اخر ذلك القرن أدت – إزاء المصاعب المالية التي جاءت بها – إلى انهيار المالية العثمانية، حتى اضطرت الدولة منذ أو اخر القرن الثامن عشر إلى التفكير بين الحين والآخر في البحث عن دعم خارجي، كما أن الإصلاحات التي جاء بها عهد التنظيمات عجزت هي الأخرى عن إعاة الأمور إلى نصابها، فلجأت الدولة إلى العون المالي من أوربا في أو اسط القرن التاسع عشر.

وكان العثمانيون يدركون جيداً أهمية التجارة الخارجية في دعم الوضع الاقتصادي للبلاد، ومع ذلك فلم يروا بأساً في تسليمها لأيدي التجار الأجانب اكثر من رعاياهم من التجار العثمانيين، بل إنهم رأوا تشجيع الأجانب على ممارسة التجارة في الأراضي العثمانية بالحقوق التي اعترفوا بها لهم من خلال المعاهدات. ولم يكن هناك بأس في حصولهم على تلك الحقوق في زمن القوة، فلما ضعفت الدولة مع مرور الزمن أصبحت عاملاً على زعزعة الاستقلال الاقتصادي فيها، أضف إلى ذلك أن الجمارك الداخلية في الدولة العثمانية كانت مستمرة حتى الربع الأخير من القرن التاسع عشر، بينما ألغيت في دول أوربا، أما الجمارك الخارجية فكانت مرتفعة في أوربا، ولا سيما في القرن التاسع عشر ويجري تطبيق سياسة الحائط الجمركي فيها، بينما استمرت معدلاتها منخفضة جداً عند العثمانيين، وهذا ما أدى إلى ضياع الكثير من الموارد على خزانة الدولة من ناحية، وإلى إضعاف الصناعة المحلية ووضعها في حالة لا تستطيع معها القدرة على منافسة الصناعة الأوربية المستمرة في التطور من ناحية أخرى، ولم تكن جهود العثمانيين ومحاولاتهم لإنهاض صناعتهم تبلغ القدر المطلوب أو تصل إلى النتيجة المرجوة.

وعلى الرغم من أن الدولة العثمانية أجرت تغييراً في هياكلها التنظيمية مع مجئ عهد التنظيمات إلا أن الصعوبات المادية وافتقارها من ناحية أخرى إلى الاداريين والاقتصاديين والفنيين المدربين كانت من الأمور التي أعاقت استيعاب التجديدات المنقولة عن أوربا، ومن ثم لم تفلح في تحقيق الاستقرار. ولم تكن اقامة المدارس وايفاد الطلاب إلى أوربا أمراً قلل من الحاجة إلى الأوربيين؛ بل مستحت الحاجة عند اقامة المنشآت مثل السكك الحديدية والمواني والأرصفة والمصانع ليس فقط لرؤس الأموال من المستثمرين الأوربيين، ولكن ايضا لمهندسيهم،

بل ولعمالهم أحيانا ولخبراتهم. فكانت النتيجة أن اقتضت الضرورة أيضا ترك حقوق تشغيل تلك المنشآت للشركات الأجنبية مدة طويلة، وأدت القروض والديون التي حصلت عليها الدولة من الأوربيين إلى تشكيل "لجنة الديوان العمومية" في الربع الأخير من القرن التاسع عشر، ووصَّع النظام المالي العثماني تحت رقابة الدول الأوربية وتخلي الدولة عن كثير من مواردها لسداد تلك الديون؛ ففقدت استقلالها الاقتصادي، ثم لم تلبث في النهاية أن فقدت أيضا استقلالها السياسي.

# ثبت زمني بأهداث التاريخ العثماني المممة



#### أهم أحداث التاريخ العثماني

١٣٠٠-١٢٩٩ فاتحة التاريخ العثماني

١٣٠٢م انتصار الغازي عثمان في موقعة "قويون حصاري"

١٣٢٤م اعتلاء الغازي اورخان العرش

١٣٢٦م فتح بورصة

١٣٣١م فتح إزنيق

۱۳۳٤م ضم امارة قاره سي

١٣٣٧م أخذ منطقة قوجه ايلى

١٣٤٦م زواج الغازي اورخان بابنة كنتاكوزينوس والتحالف معه

١٣٤٩–١٣٥٢م انتقال سليمان باشا إلى الروملي لمساعدة البيزنطيين واتخاذه قلعة جيمبي قـاعدةً

له

١٣٥٢م اعتراف العثمانيين للجنويين بحق حرية التجارة في الأراضي العثمانية

١٣٥٤م فتح غليبولي

١٣٦٢م وفاة الغازي اورخان واعتلاء مراد الأول العرش • ظهور وظيفة قاضى

لعسكر

۱۳۹۳م وضع قانون الـ (پنجيک)

١٣٦٦م ضياع غليبولي

١٣٧١ الانتصار في موقعة چيرمن

١٣٧٦م اعتراف المملكة البلغارية بالسيادة العثمانية

١٣٧٧م إعادة غليبولى للعثمانيين

١٣٨٥-١٣٨٥ أخذ نيش وصوفيا

١٣٨٨م الهزيمة في بُلوشْنيك وقيام حلف البلقان

١٣٨٩م الانتصار في معركة قُوصنُوَه الأولى واستشهاد مراد الأول، وجلوس بايزيد

الصاعقة على العرش

١٣٩٠م ضم امارات آيدين وصاروخان وگرميان ومنتشا ومحاربة قَرَمَان وحصار

قونية وانشاء ترسانة غليبولي

١٣٩١م الحصار الأول لاستانبول

١٣٩٣م استحداث رسوم المحاكم

٦١٣٩٦ الانتصار في نيكبولي الانتصار في معركة آقياي واعتراف امارة قرمان بالسيادة العثمانية 2189X-189Y وفاة القاضى برهان الدين، وضم امارات البحر الأسود 21891 ١٤٠٢م الهزيمة في معركة انقرة وأسر السلطان بايزيد الصاعقة ١٤١٣-١٤٠٢م عهد الانتقال (فَتْرت) والاضطرابات الداخلية سيطرة محمد الأول على الموقف واقامة الدولة من جديد 1217م المعركة البحرية بين العثمانيين والبنادقة وعقد الصلح وتمرد الشيخ بدر الدين • ١٤١٦م والحرب على المجر 1117 فتح أوالونيا الاستيلاء على منطقة سمسون 1131-1314 وفاة السلطان محمد الأول وجلوس مراد الثاني على العرش 1 2 ۲ ۱م القضاء على مصطفى چلبى (دوزمه) 1 2 7 ٢م تعيين المنلا فنارى أول شيخ للاسلام 21270 0731-77314 إعدام جنيد أمير إزمير، وانتقال إمارة تكه إلى العثمانيين انتقال إمارة كرميان إلى العثمانيين ٦٤٢٨-1٤٢٧ ١٤٢٧-فتح سلانيك ١٤٣٠ مولد السلطان محمد الفاتح 1277ع الاستيلاء على سمندره 1289م حصار بلغراد الفاشل ٠ ٤٤ ام صلح سكدين، وتنازل مراد الثاني عن عرشه، وجلوس محمد الثاني، وانتصار 23314 وَارِتا (Varna) 1220 تخلي السلطان محمد الثاني عن عرشه واعتلاء السلطان مراد الثاني للمرة الثانية الانتصار في معركة قُوصنُوا الثانية 1221 وفاة مراد الثانى وأعتلاء محمد الثاني العرش للمرة الثانية 1201 فتح استانبول وتحويل كنيسة أياصوفيا إلى جامع 1207 ٨٥٤١-٠٢٤١م الاستيلاء على جزيرة المورة نهاية الامبر اطورية الرومانية في طرابزون، وضم إمارة أبناء جاندر 1531 بداية الحرب بين العثمانيين والبنادقة 21877

| ۲۲3 ام  | حملة محمد الثاني على الأرناؤط (الألبان)                                     |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۶٦۸م   | نهاية إمارة أبناء قَرَمَان                                                  |
| ۱٤۷۰ م  | أخذ اگريبوز • ضرب عملة من فئة عشر أقجات باسم (محمد خان)                     |
| ۱٤۷۱م   | افتتاح (كلية) السلطان الفاتح                                                |
| ۱ ٤٧٢م  | تشييد قصر طوب قابى                                                          |
| ۱٤۷۲م   | الصراع بين العثمانيين وامارة الشاة البيضاء (أق قويونلي): نصر موقعة اوتلـق   |
|         | بلي                                                                         |
| ٤٧٤ ام  | وفاة العالم الكبير على قوشجى                                                |
| ٥٧٤ ام  | دخول القرم تحت التبعية العثمانية                                            |
| ٤٧٦ ام  | حملة البغدان وانتصار العثمانيين فيها                                        |
| ۱٤٧٨م   | ضرب أولى العملات الذهبية في عهد السلطان محمد الفاتح                         |
| ١٤٧٩م   | الصلح بين العثمانيين والبنادقة ومنح السلطان الفاتح لهم معاهدة الاعتراف بحـق |
| ·       | حرية التجارة في طرابزون وكفه                                                |
| ۱٤۸۰م   | الخروج إلى اوترانتو وحصار رودس الفاشل وتفرع وظيفة قضاء العسكر إلى           |
|         | فرعين أحدهما للروملي والثاني للاناضول                                       |
| ۱ ٤٨١م  | وفاة محمد الثاني واعتلاء بايزيد الثاني العرش واعتبار المانة درهم فضة ٤٠٠    |
|         | اقجة                                                                        |
| ۲۸۶ ام  | هزيمة الأمير جم ولجونه إلى جزيرة رودس                                       |
| ۱ ٤٨٢ م | حرب مورواً وضم الهرسك                                                       |
| ۱٤٨٤م   | حرب البغدان، فتح كيلي و آق كرمان                                            |
| ۱٤٨٥م   | بداية الصراع العثماني المملوكي                                              |
| ۱٤٨٩م   | ضياع بعض الأراضي لصالح المماليك                                             |
| ١٤٩١م   | الصلح بين العثمانيين والمماليك                                              |
| ۱۶۹۲م   | -<br>حرب المجر                                                              |
| ١٤٩٤م   | احياء منصب نقيب الأشراف واستمراره إلى نهاية الدولة                          |
| ١٤٩٥م   | الهدنة مع المجريين وموت الأمير جم ومولد الأمير سليمان (القانوني)            |
| 1 £ 9 V | وصول أول سفير روسي إلى استانبول                                             |
| ۱٤٩٨م   | الحرب على لسهتان (بولندا)                                                   |
| 1 8 9 9 | الحرب على الندقية • الاستبلاء على إننا بختى (لبانتو) • مداهمة بروزَه        |

الاستيلاء على مودون ونافارين وكورون ١٥٠٠ الصلح مع البندقية ١٥٠٢م افتتاح (كلية) السلطان بايزيد ٥٠٥م زلزال عظيم في استانبول (القيامة الصغرى) 10.9 تمرد (شاه قولى بابا تكه لى) وحركة الأمير سليم (السلطان فيما بعد) 11015 تتازل بايزيد الثاني عن عرشه واعتلاء ابنه سليم الأول 21017 الانتصار في موقعة جالديران ودخول تبريز 21015 الحملة على مصر والانتصار في موقعة مرج دابق 21017 الانتصار في الريدانية ودخول القاهرة ووضع الحرمين الشريفين تحت الحماية 1017 العثمانية واكتمال العمل في بناء ترسانة القرن الذهبي التمرد الجلالي • دخول الجزائر تحت السيادة العثمانية 1019 وفاة سليم الأول وجلوس سليمان الأول ١٥٢٠م فتح بلغراد 21011 ضم جزيرة رودس 1027م تمرد احمد باشا الخائن في مصر 27015 تمرد الانكشارية • وصول أول سفير فرنسي إلى استانبول • وفاة شيخ الاسلام 07015 زنبيللي على افندي الانتصار في موقعة مُهاج (موهاكس) ونهاية المملكة البلغارية • مولد الأمير 21017 سليم (السلطان) استكمال فتح البوسنة 1027م حصار فينا واسترداد بودين ونزول برباروس خير الدين إلى مرسيليا 21019 دخول برباروس خير الدين في خدمة العثمانيين وتعيينه بكلربكياً على الجزائر 21075-1077 خروج الحملة على العراقين، ودخول تبريز للمرة الثانية وأخذ بغداد • وفاة 27075 ابن كمال باشا شيخ الاسلام حصول الفرنسيين على معاهدة تسمح لهم بالتجارة بسفنهم حاملة أعلامهم في ١٥٣٦م المواني العثمانية • إعدام الوزير الأعظم ابراهيم باشا الحملة على كورفوس وآولونيا 1054 الانتصار في يروزر وحملة سليمان باشا الخادم إلى الهند ۸۳۵۱م الغاء امتياز التجارة في البحر الأسود الذي نصت عليه معاهدة البندقية ١٥٤٠م

الضم النهائي لبودين وتحويلها إلى بكاربكية 1021 فتح استرغون واسْتُولْني بلغراد 21027 الصلح بين العثمانيين وآل هابسبورغ • الاعتراف للنمساويين بحق التجارة 1027 الآمنة في الأراضي العثمانية • فتح صنعاء حرب ايران الثانية 21081 فتح طرابلس الغرب 1001 حملة بيري رئيس على البرتغاليين 70015 حملة طور غود رئيس في البحر الأبيض المتوسط • حملة نَخچوان 7001-30019 أولى المعاهدات بين العثمانيين وايران: صلح اماسيا 00019 الحملة التاسعة في البحر الأبيض المتوسط، وفتح فاس • افتتاح (كلية) 1004 السليمانية ظهور كتاب "الشقائق النعمانية" 1001 الحرب بين الاميرين بايزيد وسليم في قونية وهزيمة الأول ثم لجوئه إلى ايران 1009 أخذ جرية 2107. وفاة طاش كوپريلي زاده (صاحب الشقائق النعمانية) 15015 الصلح بين العثمانيين وآل هابسبورغ 75012 حصار مالطة الفاشل • المائة درهم فضة تضرب منها ٤٥٠ أقجه ٥٢٥١م حملة سليمان القانوني الأخيرة: سيكتوار، ووفاة السلطان ثم اعتلاء سليم الثاني 21017 العر ش ثورة البمن 27077 حملة استراخان • قائد الاسطول قوردي اوغلى خضر بك يتوجه إلى سومطرة 1079 استكمال فتح قبرص • الهزيمة في اينا بختى (لبانتو) 1041 الانتصار في البغدان • فتح تونس • افتتاح السليمية • وفاة سليم الثاني واعتلاء 21012 مراد الثالث العرش تقديم كتاب "منشآت السلاطين" للسلطان مراد الثالث ٥٧٥١م بداية الحرب العثمانية الايرانية • انتصار "القصر الكبير" في المغرب • الحركة ۱۵۷۸ في القوقاز أخذ تبريز ٥٨٥١م

أولى عمليات تصحيح العملة

21017

| ١٥٨٧م                 | عمليات كورجستان العسكرية                                              |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٥٨٨م                 | حملة كنجه • إقرار ضريبة تصحيح العملة                                  |
| ١٥٨٩م                 | التصحيح الثاني للعملة                                                 |
| ، ٥٩٠م                | المعاهدة العثمانية الايرانية • زيادة الرسوم الجمركية بنسبة ١٪ تحت اسم |
|                       | "مضار الجزارين" لمواجهة احتياجات الانكشارية من اللحوم                 |
| ۱۹۹۳م<br>۱۹۳۳م        | الحروب بين العثمانيين وآل هابسبورغ                                    |
| 0901م                 | سقوط استرغون ● وفاة مراد الثالث وجلوس محمد الثالث على العرش           |
| 1997م                 | الاستيلاء على قلعة اگرى والانتصار في موقعة (خاج اوُوَا)               |
| ٢٥١م                  | تصحيح العملة                                                          |
| ١٦٠١م                 | الانتصار في قانيجه Kanije • تخفيض رسوم الجمارك التي يدفعها التجار     |
|                       | الانجليز إلى ٣٪ وادراج ذلك في المعاهدة                                |
| ۳۰۳ ام                | بداية الحرب بين العثمانيين وايران • وفاة محمد الثالث وجلوس أحمد الأول |
| ۱۳۰۷م                 | هزيمة المتمردَيْن: جانبولاد اوغلى ومعن اوغلى في (وادي اوروج)          |
| ۱۳۱۹-۱۳۱ <sub>۹</sub> | مراد باشا في الأناضول للقضاء على الجلاليين                            |
| ۲۱۲۱م                 | المعاهدة العثمانية الايرانية • منح الهولنديين معاهدة تجارية           |
| 0171م                 | اشتعال الحرب الايرانية من جديد • الحملة على رَوَان                    |
| ۱۲۱۷م                 | جلوس السلطان مصطفى الأول                                              |
| ۸۱۲۱م                 | خلع مصطفى الأول وجلوس عثمان الثاني • تصحيح العملة                     |
| ۱۲۲۱م                 | خروج عثمان الثاني على رأس حملة إلى لهستان (بولندا) (حملة خُوتين)      |
| ۲۲۲۱م                 | مقتل عثمان الثاني واعادة مصطفى الأول إلى العرش                        |
| 777719                | خلع مصطفى الأول عن العرش وجلوس مراد الرابع                            |
| 37719                 | تصحيح العملة                                                          |
| ١٦٣٤                  | شيخ الاسلام يُقتل لأول مرة (اخي زاده حسين افندي)                      |
| 0771م                 | خروج مراد الرابع في حملة على رَوَان                                   |
| ٨٣٦١م                 | الحملة على بغداد وأخذها                                               |
| ١٦٣٩م                 | الصلح بين العثمانيين وايران: معاهدة قصر شيرين                         |
| ١٦٤٠م                 | وفاة مراد الرابع، وجلوس السلطان ابراهيم • تصحيح العملة                |
| 03719                 | شن الحرب على كريت، والاستيلاء على هانية                               |
| ٨٤٢١م                 | خلع السلطان ابراهيم وجلوس محمد الرابع • حصار قُنّدية                  |
|                       |                                                                       |

| قيام البنادقة بمحاصرة مضيق چناق قلعه (الدردنيل) • حادثة چنار وبداية      | ٢٥٦١م      |
|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| عهد أسرة كوپريلى                                                         | <b>,</b>   |
| الاستيلاء على قلعة وَاراد (Varad)                                        | ۱۲۲۰م      |
| الحملة على أويْرار Uyvar وفتحها                                          | ,<br>۱۹۹۳م |
| هزيمة سانت غوتار ومعاهدة وَاسْوَار Vasvar                                | ۱٦٦٤م      |
| الاستيلاء على قنديه ودخول جزيرة كريت بكاملها تحت السيادة العثمانية       | ١٦٦٩م      |
| حملة لهستان (بولندا) والاستيلاء على قمانيجه • معاهدة بوجاش               | ۲۷۲۱م      |
| تخفيض رسوم الجمارك للتجار الفرنسيين إلى ٣٪                               | ٣٧٢ ام     |
| الصلح مع لهستان: معاهدة زُورَاوتا                                        | ۲۷۲۱م      |
| الحملة على چَهرين في اوكراينا                                            | ۸۷۶۱م      |
| المعاهدة العثمانية الروسية                                               | ۲۸۶۱م      |
| حصار فينا الثاني والهزيمة الفادحة                                        | ۱۹۸۳ م     |
| فقدان أويْوَار Uyvar • تحويل ما يوجد في السراي من ذهب وفضة إلى           | ٥٨٢١م      |
| عملات                                                                    |            |
| سقوط بودين                                                               | 1777       |
| خلع محمد الرابع وجلوس سليمان الثاني • وسقوط اكري • طرح الاقجه            | ۷۸۶۱م      |
| المعروفة باسم (منقور) للنداول                                            |            |
| فقدان بلغراد                                                             | ٨٨٢١م      |
| سقوط قانيجه ● استعادة بلغراد ● إقرار رسم الجمرك الذي يؤديه الفرنسيون في  | ۱٦٩٠م      |
| مصر بواقع ٣٪                                                             |            |
| جلوس احمد الثاني والهزيمة في سلانكامن Salankamen • حظر ضرب               | ١٦٩١م      |
| العملة المعروفة باسم (منقور) لتأثيرها في ارتفاع الأسعار                  |            |
| وفاة احمد الثاني وجلوس مصطفى الثاني • بداية تطبيق نظام الـ (مالكانه)     | ١٩٩٥م      |
| هزيمة زنتا Zenta                                                         | 1797       |
| اشتعال النيران في بارودخانة شهر اميني                                    | ٨٩٢١م      |
| معاهدة قارلوفچـه                                                         | ١٦٩٩م      |
| توقیع معاهدة استانبول مع الروس                                           | ۱۷۰۰م      |
| بداية الانتاج في البارودخانة الجديدة التي اقيمت في حديقة اسكندر چلبى (حي | ۲۰۷۲م      |
| اتاكوي اليوم في استانبول) • ايقاف العمل في معمل الجوخ باستانبول          |            |

واقعة أدرنة واعتلاء أحمد الثالث كرسى العرش • طرح الدينار الذهبى ۱۷۰۳ (طُغْرَ الي) للتداول ۱۷۰۸ اقامة معمل للجوخ في استانبول يقوم على الانتاج فيه اسطاوات من سلانيك بناء معمل لمراسى السفن (لنگرخانه) داخل الترسانة ١٧٠٩ ١٧١١م انتصار يروت وعقد الصلح طرح الدينار الذهبي (زنجيرلي) للتداول ۱۷۱۳م إعلان الحرب على البندقية والحملة على المورة 1410 الحرب العثمانية النمساوية، وهزيمة وارادين، وفقدان طمشوار • طرح الدينار ١٧١٦م الذهبي (فندق) للتداول معاهدة بَسَاروفچه • تخويل الولاة سلطة جباية ضريبة تحت اسم (إمدادية ۱۷۱۸ سفريه) لمواجهة نفقاتهم العسكرية الدولة تقيم مصنعاً للمنسوجات الحريرية في استانبول ١٧٢٠م الحرب مع اير ان على ثلاث جبهات 21777 العمليات العسكرية في أذربيجان، والاستيلاء على تبريز وكنجه 3771-07715 طرح دینار لیرة ذهبیة جدیدة للتداول تحت اسم (زر محبوب) 1٧٢٩م ۱۷۳۰ ثورة بطرونا خليل وخلع السلطان احمد الثالث وجلوس محمود الأول عقد الصلح بين العثمانيين وايران ۱۷۳۲ع ۱۷۳۳ اشتداد حدة الحرب الايرانية ونجاحات نادر شاه • دمج مقاطعة كفه مع "قلم مقاطعة استانيول" الحرب العثمانية النمساوية الروسية ۲۳۷۱م معاهدة بلغراد • الاعتراف للتجار الروس بحق التجارة في الأراضي والمياه 1٧٣٩م العثمانية ما عدا البحر الأسود اشتداد حدة الحرب العثمانية الاير انبة من جديد ١٧٤٣م عقد الصلح بين العثمانيين وايران 1٧٤٦م ضم مقاطعتي آوالونيا والكريبوز القلم مقاطعة بورصة ال 1751 وفاة محمود الأول، وجلوس عثمان الثالث 2011 ۱۷۵۷م وفاة عثمان الثالث، وجلوس مصطفى الثالث ۱۷۵۸-۱۷۵۷م الشروع في إدارة شئون البيع والالتزام في "مقاطعات الحرمين الشريفين" عن

طريق دفتردار

الشروع في إدارة شئون "مقاطعات الحرمين الشريفين" عن طريق الضربخانة ۲۲۷۱م اشتعال الحرب العثمانية الروسية ۱۷٦۸م دخول الاسطول الروسى إلى البحر الأبيض المتوسط بمساعدة الانجليز ۱۷۷۰م احتلال القرم ۱۷۷۱م إقامة "دار الهندسة البحرية الهمايونية" ۱۷۷۳م الشروع في جعل الضربخانة مؤسسة احتياطية للخزانة العامرة ١٧٧٤-١٧٧٣ معاهدة قُيْنَارجه الصغرى والاعتراف للروس بحق الملاحة في البحر الأسود ٢١ يولية ٧٧٤م تشكيل "اوجاق المدفعية السريعة" ۱۷۷۶م اجراء بعض التعديلات (تتقيمنامه) على معاهدة قيتارجه الصغرى في (آينه لـى ١٠ مارس ١٧٧٩م قوَاق) قيام روسيا بضم القرم ۱۷۸۳م الدولة العثمانية تعترف لروسيا بضم القرم بوثيقة رسمية (سند) ۸ ینایر ۱۷۸۶م الاعتراف للنمساويين بحق الملاحة في البحر الاسود ۱۷۸٤م اعلان الحرب العثمانية الروسية ۱۷ اغسطس ۱۷۸۷م دخول النمسا إلى جانب روسيا في الحرب حليفة لها ضد العثمانيين ۹ فبرایر ۱۷۸۸م استيلاء الروس على قلعة أوزي ینایر ۱۷۸۹م وفاة السلطان عبد الحميد الأول وجلوس السلطان سليم الثالث على العرش ۷ مایو ۱۷۸۹م عقد الحلف العثماني السويدي ١١ يولية ١٧٨٩م حظر صياغة المعادن الثمينة والمحاولة الفاشلة في الحصول على قرض ١٧٨٩م خارجي عقد حلف مع بروسيا ۳۱ ینایر ۱۷۹۰م بروسيا تجبر النمسا على الصلح: ميثاق رَيْخينباخ ۲۷ يوليه ۱۷۹۰م هدنة يرگوگي ۸ سبتمبر ۱۷۹۰م اكتوبر -نوفمبر ١٧٩٠م استيلاء الروس على قلعتي كيلي واسماعيل نهاية القتال بين النمسا والدولة العثمانية: معاهدة زشْتُوى ٤ اغسطس ١٧٩١م نهاية الحرب الروسية: هدنة قالاس ١١ اغسطس ١٧٩١م التنازل عن القرم لروسيا • معاهدة ياش ۱۰ ینایر ۱۷۹۲م الشروع في تشكيل جيش "النظام الجديد" • ضرب عملة من فئة ١٠٠ قرش في ۱۷۹۲ح

عهد السلطان سليم الثالث

اصلاح السفارات الدائمة واستحداث سفارات دائمة في لندن وباريس وفينا • اقامة جيش "النظام الجديد" • تشكيل "نظارة الذخيرة" أي التموين الشروع في انتاج البارود الانجليزي في البارودخانة العامرة بداية الانتاج في بارودخانة أزادلو التي اقيمت في (حلقه لي)

٥٩٧١م مسح لهستان (بولندا) من على خريطة أوربا • بداية التعليم في "دار الهندسة

البرية الهمايونية" • اقامة "خزانة الذخيرة"

۱۷ سبتمبر ۱۷۹۷م القضاء على دولة البندقية
 ۱۷۹۷م بداية العمل في المطبعة التي اقيمت في "دار الهندسية" ● استحداث سفارات

دائمة في باريس وفينا وبراين • تمرد پازواند اوغلى • حركات قطاع الطرق

في جبال الروملي وعصيانهم

اول يولية ١٧٨٩م حملة فرنسا على مصر

٣ سبتمبر ١٧٨٩م إعلان الحرب على فرنسا

٣ يناير ١٧٩٩م التحالف العثماني الروسي ضد فرنسا

٥ يناير ١٧٩٩م التحالف مع انجلترا ضد فرنسا

فبراير ١٧٩٩م استيلاء نابليون على العريش وغزة

مايو ١٧٩٩م هزيمة نابليون في عكا على يد احمد باشا الجزار

اغسطس ١٧٩٩م عودة نابليون إلى فرنسا واستمرار الاحتلال الفرنسي لمصر

١٧٩٩م محاولة فاشلة للحصول على قرض خارجي

مارس ١٨٠٠م القوات الروسية والعثمانية تقيم "جمهورية الجزر السبع"

اغسطس ١٨٠١م الهدنة للجلاء عن مصر

٢٥ يونية ١٨٠٢م معاهدة باريس: الصلح مع فرنسا

١٨٠٢م السماح للسفن الفرنسية والانجليزية بالملاحة في البحر الأسود رافعة أعلامها •

ظهور فئة من التجار العثمانيين من غير المسلمين الذين كانوا يتاجرون مع أوربا عُرفت باسم "تجار اوربا" نتيجة لحصولهم على الحقوق التي حصل عليها

تجار الدول الأوربية

فبراير ١٨٠٤م بداية ثورات الصرب

يوليه ١٨٠٥م تعيين محمد على والياً على مصر

٥٠٨٠م اعتراف الدولة العثمانية بلقب "الامبراطور" لنابليون • إقامة "خزانة الترسانة" •

بداية الانتاج في مصنع الجوخ والورق الذي اقيم في بكقوز

روسيا تحتل أرض المملكتين، أي الأفلاق والبغدان (رومانيا) اكتوبر ١٨٠٦م فشل جيش "النظام الجديد" وتراجعه: واقعة أدرنـة الثانيـة • الحرب العثمانيـة ١٨٠٦م الروسية اشتراك انجلترا بجانب روسيا في الحرب ضد العثمانيين ووصول الاسطول ۲۰ فبرایر ۱۸۰۷م الانجليزي إلى مشارف استانبول مارس-سبتمبر ١٨٠٧م هجوم الاسطول الانجليزي على الاسكندرية وهزيمته على يد محمد علي باشا التمرد على جيش "النظام الجديد" ۲۵ مایو ۱۸۰۷م خلع السلطان سليم الثالث عن العرش وإلغاء جيش "النظام الجديد" ۲۹ مايو ۱۸۰۷م بلوغ الدعوة السلفية الوهابية ذروتها: تعطيل فريضة الحج ۱۸۰۷م عهد السلطان مصطفى الرابع: الاضطرابات السياسية والانقلابات -11.1/0/19 ۸۲/۷/۲۸ تدخل مصطفى باشا العلمدار وخلع مصطفى الرابع عن العرش ومقتل السلطان ۲۸ يوليه ۱۸۰۸م سليم الثالث وجلوس محمود الثانى مدة قصيرة للعلمدار مصطفى باشا في منصب الصدر الأعظم -14.4/4/44 ۲۱/۱۱/۸۰۸م وثيقة الوفاق: وفاق الدولة من طبقة الأعيان ۲۹ سبتمبر ۱۸۰۸م ١٥-١٦ نوفمبر ١٨٠٨م تمرد الانكشارية: نهاية العلمدار مصطفى باشا نهاية الحرب الدائرة مع انجلترا: معاهدة القلعة السلطانية ٥ يناير ١٨٠٩م ضرب عملة فضية من فئة الخمسة قروش باسم "جهاديه" في عهد السلطان ۱۸۱۰م محمود الثاني نهاية الحرب الروسية: معاهدة بوخارست، والحكم الذاتي لصربيا ۲۸ مایو ۱۸۱۲م محمد على باشا يخمد ثورة الشيخ محمد بن عبد الوهاب في الحجاز • أول 1 ٨ ١ ٢ تأسيس لمراكز البريد الفرنسية الاعتراف بميلوش اوبرونوفيتش أميراً للأمراء (باش كِنز) والتأكيد على ١٨١٦م الاستقلال الذاتى لصربيا فبراير -مارس ١٨٢١م بداية ثورة اليونانيين في الأفلاق والمورة محاولة الاتجار مع أوربا بواسطة السفن التركية ۱۸۲۳م دعوة القوات المصرية لاخماد الثورة اليونانية ٤ ١٨٢م إلغاء اوجاق الانكشارية، واقامة جيش جديد باسم "العساكر المنصورة المحمدية" ۱۶ یونیه ۱۸۲٦م

عقد معاهدة اق كرمان مع روسيا ۷ اکتوبر ۱۸۲٦م إعادة تنظيم هيئة الاحتساب ١٨٢٦م بروتوكول بترسبورغ بين انجلترا وروسيا حول استقلال اليونان ٤ ابريل ١٨٢٧م بروتوكول لندن الذي عقد بمشاركة فرنسا ايضا ٦ يوليه ١٨٢٧م نجاح القوات المصرية في إخماد الثورة اليونانية وتسليم أثينا يوليه ١٨٢٧م معركة نوارين: إحراق الاسطول العثماني المصرى ۲۰ نوفمبر ۱۸۲۷م العثمانيون يمتلكون اول سفينة بخارية من صنع الإنجليز • فصل "خزانة ۱۸۲۷م المقاطعات" عن "الخز انة العامرة" اعلان روسيا الحرب ۲٦ ابريل ١٨٢٨م صلح أدرنة: استقلال اليونان ۱۶ سبتمبر ۱۸۲۹م الغاء التشكيل العسكري المعروف باسم "الدلاة" ١٨٢٩م هجوم الفرنسيين على الجزائر واحتلالهم لها ٥ يوليه ١٨٣٠م بداية تربية الماعز ذي الشعر في جنوب افريقيا • الاعتراف الرسمي بالطائفة ۱۸۳۰م الأرمنية الكاثوليكية وكنيستها تعداد السكان ۱۸۳۱-۱۸۳۰ نشر أول جريدة (تقويم وقايع) • إلغاء نظام التيمار (مع بقائم مستمراً مدة ١٨٣١م طویلة بشكل رمزي محدود) انتصار القوات المصرية على الجيش العثماني عند قونية ۱۲ دیسمبر ۱۸۳۲م المساواة في الوظائف بين الرتب في الكوادر العلمية والادارية وإقرار الدرجات ۱۸۳۲م والألقاب • تمرد والى مصر محمد على باشا • انشاء خط بريد استانبول إزميد • إقامة مراكز البريد الانجليزية تقدم القوات المصرية حتى كوتاهية ۲ فير ايز ۱۸۳۳م القوات الروسية تنزل عساكرها عند بكقوز بقصد المساعدة ووصول الاسطول ه ابریل ۱۸۳۳م الروسى إلى استانبول مايو ١٨٣٣م اضطرار محمد على باشا إلى الوفاق: اتفاق كوتاهية التحالف العثماني الروسي ضد محمد على باشا: معاهدة خُنكار إسكله سي، ٨ يولية ١٨٣٣م وغلق المضايق في وجه الدول الأخرى معاهدة مونخنغراتز Münchengraetz بين روسيا والنمسا ۱۸ سبتمبر ۱۸۳۳م

إقامة معمل الطرابيش (فسخانه)

۱۸۳۳م

| افتتاح المدرسة الحربية • تغيير اسم "خزانة المقاطعات" إلى "خزانة [العســـاكر]        | ١٨٣٤م           |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| المنصورة"                                                                           |                 |
| دمج "الخزانة العامرة" مع "الضربخانة"                                                | ٥٣٨١م           |
| تأسيس "نظارة الشئون الخارجية" (تاريخ الفرمان السلطاني في ٢٣ ذي القعدة               | ۱۱ مارس ۱۸۳۳م   |
| (07/6_)                                                                             |                 |
| بداية الانتاج في مصنع إسليميه للجوخ الذي أقامته الدولة                              | ٢٣٨١م           |
| تدشين السفينة البخارية (أثر خير) من الصناعة العثمانية                               | ۲۲ نوفمبر ۱۸۳۷م |
| إقامة "المجلس الأعلى للأحكام العدلية"                                               | ۲۶ مارس ۱۸۳۸م   |
| التوقيع على "معاهدة بلطـه ليمـاني" التجاريـة التـي تعـترف بامتيـاز ات واسـعة        | ۱۲ اغسطس ۱۸۳۸م  |
| للتجار الانجليز. وتقرر بهذه المعاهدة جعل الرسوم الجمركية في حالة التصديـر           |                 |
| بواقع ١٢٪ وفي الاستيراد بواقع ٥٪                                                    |                 |
| إقامة "نظارة الماليــة" وفصــل الخزانــة العـامرة عـن الضـربـخانــة ثـم دمجهـا مــع | ۱۸۳۸م           |
| خزانة العساكر المنصورة • تحويل الدفتردارية إلى جهاز جديد هو "نظارة                  |                 |
| المالية"                                                                            |                 |
| اشتعال الحرب مرة أخرى مع محمد علي باشا، وهزيمة القوات العثمانيـة فـي                | ۲۶ یونیه ۱۸۳۹م  |
| نزيب                                                                                |                 |
| وفـاة السلطـان محمـود الثـاني واعتـلاء السلطـان عبـد المجيـد العـرش، وتســليـم      | اول يوليه ١٨٣٩م |
| الاسطول العثماني لمحمد علي باشا                                                     |                 |
| إعلان فرمان التنظيمات الخيرية (خط كلخانه الشريف)                                    | ۳ نوفمبر ۱۸۳۹م  |
| إصدار العملة الورقية التي عرفت باسم (قائمة معتبرة نقديه)                            | ١٨٣٩م           |
| وضع قانون العقوبات العثماني على ضوء قانون فرنسا وقبولمه (أجريت                      | ۳ مایو ۱۸٤۰م    |
| تعديلات على هذا القانون في ١٤ يوليه ١٨٥١م ودخل حيز التتفيذ باسم "القانون            |                 |
| الجديد")                                                                            |                 |
| قرار فرض "ضريبة التمتع" في الأماكن التي تسري عليها قوانين التنظيمات                 | ۱۸٤٠م           |
| الخيرية ● دمج كافة الخزائن في "خزانة المالية" ● إقامة "نظارة البريد"                |                 |
| حل المسألة المصرية بمساعدة انجلترا، والنتازل عـن حكـم مصــر لمحمـد علــي            | ۲۶ مایو ۱۸۶۱م   |
| باشا بطريق الوراثة                                                                  |                 |
| اتفاقية لندن للمضايق                                                                | ۱۳ یولیه ۱۸٤۱م  |
| أحداث لبنان                                                                         | ۱۸٤۱م           |

إلغاء الجمارك البرية المحدثة • اضافة عدد من أنوال نسيج الجوخ على معمل الفسخانة اول فبراير ١٨٤٤م تصحيح العملة بداية استخدام الماكينات البخارية في معمل الفسنخانة 1185 إنشاء جهاز الشرطة (بموجب اللائحة الصادرة في ١٢ ربيع الأول ١٢٦١هـ) ١٠ ابريل ١٨٤٥م إقامة مصنع للورق في إزمير يعمل بدفع المياه 1150 إقامة مشيرية الشرطة ١٦ فبراير ١٨٤٦م معاهدة التجارة الروسية ١٨٤٦م حل تشكيل السباهية أصحاب التيمار • أولى التجارب الستخدام التلغراف في ۱۸٤۷م قصر بكاريكي باستانبول • اقامة "بنك در سعادت" تدشين اول سفينة مصنوعة من الحديد على ايدي العثمانيين ۱۸ نوفمبر ۱۸٤۸م الانقلابات الليبرالية في أوربا: الثورات القومية في بولندا والمجر ● الاعتراف ۱۸٤۸م الرسمى بالطائفة الأرمنية البروتستانية وكنيستها • أولى المحاولات الاقامة أول مدرسة صناعية في استانبول قرار تحديد الرسوم الجمركية بعد اجراء تخفيض بواقع ٢٠٪ على الواردات و ۱۸۵۰م 17 ٪ على الصادرات من سعر البضائع التي تشكل الأساس في الرسوم الجمركية على أن يحسب ذلك من عام ١٨٤٧م ● التصديق على قانون التجارة • إصدار أول سندات بدون أرباح التصديق على قانون العقوبات • معرض لندن 1001 مسألة "الاماكن المقدسة"، وضغوط روسيا ثم اشتعال حرب القرم 1000 التحالف مع انجلترا وفرنسا ضد روسيا ۱۲ مارس ۱۸۵۶م أول قرض خارجى: بداية عهد الاقتراض والاستدانة • انقسام "المجلس الأعلى" 1105 إلى "المجلس العالى للتنظيمات" و "مجلس الأحكام العدلية" • حل هيئة الاحتساب تشكيل "أمانة العاصمة" في استانبول (بداية ظهور البلديات بالمعنى الحديث) ١٦ اغسطس ١٨٥٥م دخول التلغراف للخدمة في الامبر اطورية العثمانية ۹ سبتمبر ۱۸۵۵م إلغاء التسعيرة الجبرية على كافة المواد تقريباً ما عدا اللحوم والخبز ۱۶ نوفمبر ۱۸۵۵م إلغاء "الجزية" التي تجبى من غير المسلمين ٥٥٨١م إعلان "فرمان الاصلاحات" ۱۸ فبرابر ۱۸۵۲م

انشاء مصنع هَركَه • بداية العمل في بناء مصنع الحديد في (زيتون بورني) •

1127

معاهدة صلح باريس • هزيمة روسيا • تحويل البحر الأسود إلى بحر محايد ۳۰ مارس ۱۸۵۲م منزوع السلاح الظروف تتهيأ لشروع روسيا في غزو المناطق التركية في آسيا • تأسيس البنك 7011<sub>5</sub> العثماني • تطبيع الأبجدية العربية على ابجدية مورس وبداية استخدام التركية العثمانية في التلغراف إنشاء خط حديد (كوستَنْجه - چر 'نُوَه) ۲۵۸۱-۱۸۵۲ انشاء خط حدید (إزمیر -آیدین) ٢٥٨١-٢٢٨١م أحداث جدة وتدخل القوات الانجليزية ۱۸۵۷م إقامة "نظارة المعارف العمومية" ۱۷ مارس ۱۸۵۷م صدور اللائحة المعروفة باسم "لائحة المُخْرَج" التي تنص على اتباع اسلوب ۱۸۵۷م تحصيل الجمرك عن البضائع من مكان خروجها وليس من مكان وصولها. شق طريق عربات (شوسيه) بيروت دمشق الحجري ۱۸۵۲-۱۸۵۷ التصديق على قانون الأراضى ٦ يونيه ١٨٥٨م صدور اللائحة العمومية للبلدية السادسة التي تقرر اقامتها في كل من حي بك ۸ یونیه ۱۸۵۸م او غلى وحى غلطه باستانبول (أول نموذج للبلديات) الموافقة على قانون العقوبات • القيام بالاقتراض الخارجي لأجل إلغاء السندات ۱۸۵۸م الورقية (القوائم) الفصل بين ضرائب الأملاك والأراضى والتمتع ۸۵۸۱-۹۵۸۱م انشاء مدرسة الادارة (مُلْكيه مكتبي) ۱۲ فبرایر ۱۸۵۹م جمع "الاعانة العمومية" للمساعدة على جمع والغاء السندات الورقية (القوائم) 1109 من التداول. انشاء المحاكم التجارية ١٨٦٠م أحداث لبنان وسوريا • تحويل لبنان إلى إيالة ممتازة ٠٢٨١-١٢٨١م إقرار الوضع القانوني الخاص لمتصرفية جبل لبنان ولائحته • تعيين دافيد باشا ۹ یونیه ۱۸۲۱م والياً على لبنان عقد معاهدتي قانليجه للتجارة مع الفرنسيين والانجليز، وهما ينصان على زيادة ٢٩ ابريل ١٨٦١م الرسوم الجمركية في التجارة الخارجية إلى ٨٪ والغاء نظام الاحتكار بين ارباب الحرف والصنايع

وفاة السلطان عبد المجيد واعتلاء عبد العزيز العرش • الموافقة على "لائحة ١٢٨١م اصول المحاكمات التجارية" انشاء خط حدید (روسجق - وارتا) ١٢٨١-٢٢٨١م تأسيس ولاية الطونة وتعيين مدحت باشا واليا عليها • الشروع في تحصيل ١٨٦٢م رسوم الجمارك بعد اجراء تخفيض بواقع ١٠٪ من أسعار البضائع التي تشكل الأساس لتلك الرسوم • جمع السندات الورقية (القوائم) بكاملها من السوق • تحديد قيمة الليرة الذهبية بمائة قرش افتتاح "معرض سلطان احمد" (المعرض العمومي) ۲۸ فبرایر ۱۸۹۳م رحلة السلطان عبد العزيز إلى مصر • اقامة مدحت باشا لأول دار اصلاح ٦٢٨١م (اصلاح خانه) في نيش (مدرسة للصنايع فيما بعد) • اقامة "صندوق المنافع" • بداية لصق الطوابع على الخطابات • الموافقة على قانون التجارة البحرية الموافقة على "لائحة الولايات" ۸ اکتوبر ۱۸۶۶م انجلترا تمنح اليونان الجزر الأيونية (الجزر التي تشكل جمهورية الجزر السبع) ١٨٦٤م ● استكمال العمل في اقامة خط التلغراف الذي يربط الهند بأوربا براً • تشكيل "لجنة اصلاح الصناعة" ● اقامة المحاكم "النظامية" اقامة كنيسة رومانيا المستقلة • إقامة "مركز بريد المدينة الأولى في استانبول" ٥٢٨١م اشتعال الثورة في جزيرة كريت، وفعاليات الاتحاد مع اليونان • تعديل نظام ۲۲۸۱م الوراثة في حكم مصر ● احمد ثريا امين بك يُعد نموذجاً لمدفع سريع الطلقات والانطلاقة التي حققها العثمانيون في مجال المدفعية • تأسيس "شركة القصابين" • قرار بتحديد الرسوم الجمركية بعد إجراء تخفيض بواقع ١٠٪ من السعر الجاري للبضائع التي تستهلك في الداخل هزيمة النمسا أمام بروسيا واقامتها للوحدة المتساوية مع المجر: الامبراطوريــة 7771-YFA15 النمساوية المجرية مصر تتحول إلى خديوية ۸ یونیه ۱۸۹۷م رحلة السلطان عبد العزيز إلى أوربا ۲۱ يونيه ۱۸۹۷م الغاء آخر ممثلية عسكرية عثمانية في صربيا وإخلاء القلاع الصربية • منح ١٨٦٧م لقب "خديو" لوالى مصر اسماعيل باشا • شروع "الشبان العثمانيين" في الهروب إلى اروبا • الاعتراف للأجانب بحق التملك • تشكيل "نظارة البحرية" • تأسيس شركة السرَّاجين • تعميم اقامة "صندوق المنافع" على كافة الولايات والسناجق

إنشاء رصيف إزمير البحري ۷۲۸۱-۲۷۸۱م تشكيل "نظارة العدل" اول مارس ۱۸۶۸م تشكيل "مجلس شوري الدولة" وفصل "ديوان الأحكام العدلية" كجهاز مستقل اول ابریل ۱۸۶۸م عالى باشا يخمد ثورات جزيرة كريت وتمنحها الدولة الحكم الذاتى • افتتاح ۸۲۸م "مدر سة غلطه سر اي السلطانية" • اقامة "صندوق الأمان باستانبول" • تأسيس شركتي الحدادين والسباكين • اغلاق مركز البريد اليوناني • تحويل الفسخانة إلى مصنع حديث للنسيج الموافقة على "لائحة الطرق" ٢٦ اغسطس ١٨٦٩م لائحة المعارف العمومية وتنظيم التعليم الابتدائي والمتوسط ۲ سبتمبر ۱۸۲۹م افتتاح قناة السويس ● تقسيم الجيش العثماني إلى ثلاثة أقسام: (نظاميه - رديف ١٨٦٩م - مستحفظ) • الموافقة على الكتاب الأول من "مجلة الأحكام العدلية" إنشاء الكنيسة البلغارية المستقلة وتحرر البلغاريين من نفوذ بطريقخانة الروم • ۱۸۷۰م الهزيمة الفادحة لفرنسا في حربها ضد ألمانيا/ بروسيا • إعادة تسليح البحر الأسود وعدم إعتراف روسيا باحكام معاهدة باريس • محاولة الفتتاح الجامعة (دار الفنون) صدور "لائحة الادارة العمومية للولايات" ۲۲ ینایر ۱۸۷۱م وفاة الصدر الأعظم عالى باشا • زيادة وطأة الحكم الفردي للسلطان عبد ۱۸۷۱م العزيز وتولى محمود نديم باشا منصب الصدارة العظمى • صدور "لائحة بورصة تحويلات درسعادت" • الدمج بين نظارتي البريد والبرق ونشر "لائحة البريد الثانية" افتتاح فروع "صندوق الأمان" ١٨٧٢م تشكيل "مجلس التدقيقات الشرعية" ۱۸۷۳م زيادة عمليات التحريض التي تمارسها روسيا وفعاليات الجامعة السلافية • 1475 إلغاء الجمارك البرية ● ايقاف نشاط "لجنة اصلاح الصناعة" ثورات البوسنة والهرسك ٥٧٨١م

ثورة البلغار • الجبل الأسود يعلن الحرب على الدولة العثمانية • خلع السلطان

عبد العزيز عن العرش، وجلوس السلطان مراد الخامس، ثم خلعه وجلوس عبد

إعلان المشروطية الأولى (القانون الأساسي)

۲۳ دیسمبر ۱۸۷٦م

۲۷۸۱م

الحميد الثاني • عقد مؤتمر دولي في استانبول لمناقشة أزمة البلقان • ايقاف عمليات السداد للديون • الموافقة على الكتاب الأخير من "مجلة الأحكام العدلية" أول اجتماع لمجلس المبعوثان (استمر حتى ٢٨ يونيه) ١٩ مارس ١٨٧٧م قانون بلدية درسعادت (استانبول) يناقشه مجلس المبعوثان ويوافق عليه ۲۵ سبتمبر ۱۸۷۷م الموافقة على قانون البلديات ٥ اكتوبر ١٨٧٧م تعطيل مجلس المبعوثان لأجل غير مسمى ۱۳ دیسمبر ۱۸۷۷م الهجوم الروسى واشتعال الحرب العثمانية الروسية، وقيام الروس باحتلال ۱۸۷۷م البلقان وشرق الأناضول حل مجلس المبعوثان ۱۳ فبرایر ۱۸۷۸م عقد معاهدتي اياستفانوس وبرايين • استقلال كل من صربيا والجبل الأسود ۱۸۷۸م ورومانيا • مولد إمارة بلغاريا • ظهور مشكلة الأرمن • استيلاء انجلـترا على قبرص • ترك البوسنة والهرسك للاحتلال والحكم النمساوي المجري • ظهور المشكلة المقدونية جمع السندات الورقية (القوائم) التي طبعت في عهد عبد الحميد الثاني وإحراقها ۱۸۷۹م • الموافقة على "قانون تشكيلات المحاكم النظامية" • الموافقة على "قانون أصول المحاكمات الجز ائية" تشكيل الجنة الديون العمومية" وفقدان المالية العثمانية لاستقلالها ۲۰ دیسمبر ۱۸۸۰م الاصلاح الضريبي • استكمال العمل في إنشاء خط حديد (يافا - القدس) • ۱۸۸۰م الموافقة على "قانون أصول المحاكمات الحقوقية" احتلال الانجليز لمصر ۱۸۸۱م احتلال الفرنسيين لتونس • نشر "قرار شهر المحرم" ۲۸۸۲م الشروع في اصلاح الجيش العثماني على يد هيئة عسكرية بروسيّة ۱۸۸۳م التنازل عن إيالة الروملي الشرقية للإمارة البلغارية ومن ثم ضعف السيطرة ۱۸ سبتمبر ۱۸۸۵م على تلك المنطقة بلغاريا تضم الروملي الشرقية لأراضيها ١٨٨٥م الانتهاء من اقامة خط حديد أطنة - مرسين ٦٨٨٦م اقامة مصنع يدي قوله لغاز الفحم ۱۸۸۷م منح الألمان امتياز خط حديد (حيدر باشا - إزميد - انقرة) ۱۸۸۸م

تشكيل "جمعية الاتحاد العثماني" (الاتحاد والترقي)

١٨٨٩م

| ۱۸۹۰م           | العصابات الثورية الأرمنية تكثف نشاطها في مقدونيا البلغارية وفي الأناضول                           |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۹۱م           | تحويل الإلزام بالعمل بدنياً في شق الطرق إلى بدل نقدي ● إقامة مصنع (قاضى                           |
|                 | كوي) - (قورباغه لى دره) لغاز الفحم • افتتاح قسم السجاد في مصنع هَركه                              |
| ٢٩٨١م           | بدایة تشغیل خط حدید (حیدر باشا - ازمید)                                                           |
| ۱۸۹۳–۲۹۸۱م      | إنشاء خط حديد (استانبول - سلانيك)                                                                 |
| ١٨٩٤م           | الأحداث الأرمنية في ساسون • استكمال العمل في انشاء خط حديد (ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                 | مناستر)                                                                                           |
| ٥٩٨١م           | الأحداث الأرمنية في استانبول، وتدخل الدول الأجنبية إلى جانب الأرمن ●                              |
|                 | الانتهاء من إقامة رصيف غلطه البحري • تصنيع البارود الخالي من الدخان                               |
|                 | في البارودخانة العامرة                                                                            |
| ١٨٩٦م           | هجوم الأرمن على فرع البنك العثماني في استانبول • اشتعال الثورة في                                 |
|                 | جزيرة كريت • الانتهاء من اقامة خط حديد (أسْكيشهر - قونية)                                         |
| ۱۷ ابریل ۱۸۹۷م  | الحرب العثمانية اليونانية وانتصار العثمانيين فيها                                                 |
| ۱۸۹۷م           | نزول القوات اليونانية إلى جزيرة كريت، وهجوم العصابات اليونانية على                                |
|                 | الحدود العثمانية في الروملي                                                                       |
| ۱۸۹۸م           | استمرار مشكلة كريت، ومنح الجزيرة حكماً ذاتياً وانسحاب القوات العثمانية                            |
|                 | منها، وتعيين الأمير اليوناني يورغي والياً عليها                                                   |
| ١٨٩٩م           | منح الألمان امتياز خط حديد بغداد • افتتاح خط حديد (عارفيّه - اطه پازاري)                          |
| ۱۹۰۰م           | محاولة الدخول في اقامة خط حديد الحجاز • الانتهاء من إقامة رصيف                                    |
|                 | استانبول البحري                                                                                   |
| ۱۹۰۱م           | ازدياد نشاط العصابات في مقدونيا، وتدخل الدول الكبرى                                               |
| ۱۹۰۱–۸۰۹۱م      | إنشاء خط حديد الحجاز                                                                              |
| ۲۳ نوفمبر ۱۹۰۲م | نشاط "الجمعية الثورية البلغارية" في مقدونيا • ثورة "يوم الجمعة" واخمادها •                        |
|                 | إعداد خطة اصلاحية خاصة لأجل مقدونيا                                                               |
| ۸ دیسمبر ۱۹۰۲م  | تعيين حسين حلمي باشا مفتشأ عامأ على مقدونيا بصلاحيات واسعة                                        |
| ۱۹۰۲م           | اشتعال الثورة اليمنية من جديد • إضافة عدد من أنوال نسيج الجوخ لمصنع                               |
|                 | هَرَكَه                                                                                           |
| ۲–۲ اغسطس ۱۹۰۳م | ثورة "يوم عيد آيا ايِليا" • ظهور ملامح خطر الحرب البلغارية العثمانية                              |
|                 |                                                                                                   |

سبتمبر ١٩٠٣م برنامج مورزتغ: حصول مقدونيا على الحكم الذاتي

| نهاية العمل في اقامة رصيف حيدر باشا البحري وبداية تشغيله             | ١٩٠٤م            |
|----------------------------------------------------------------------|------------------|
| الأرمن يقومون باعتداء بالقنابل على موكب السلطان عبد الحميد الثاني    | ۲۱ يوليه ۱۹۰۵م   |
| بداية تصنيع الطرابيش في مصنع هَركه                                   | ١٩٠٥م            |
| أحداث العقبة والأزمة التي جاعت بها                                   | ۱۹۰۲م            |
| إعلان المشروطية الثانية (الدستور)                                    | ۲۳ يوليه ۱۹۰۸م   |
| دولة النمسا/ المجر تعلن ضم البوسنة والهرسك إلى أراضيها، وتعلن إمارة  | ٥ اكتوبر ١٩٠٨م   |
| البلغار في نفس اليوم استقلالها دولةً ملكيةً                          |                  |
| اليونانيون في جزيرة كريت يعلنون ضم الجزيرة إلى اليونان               | ٦ اکتوبر ۱۹۰۸م   |
| أول اجتماع لمجلس المبعوثان بعد إعلان المشروطية الثانية (الدستور)     | ۱۷ دیسمبر ۱۹۰۸م  |
| الحاق مصنع الجلود في بكقوز بنظارة الحربية                            | ۱۹۰۸             |
| الموافقة على "قانون أصول المحاسبة العمومية"                          | ۲۷ فبر ایر ۱۹۰۹م |
| "حادثة ٣١ مارس" (بالتقويم الرومي)                                    | ۱۳ ابریل ۱۹۰۹م   |
| وصول "جيش الحركة" إلى (يشيل كوي) عند مشارف استانبول، وقيامه          | ۱۹ ابریل ۱۹۰۹م   |
| بالقضاء على الاضطرابات وإعادة النظام في استانبول                     |                  |
| خلع السلطان عبد الحميد الثاني عن العرش وتولية السلطان محمد رشاد      | ۲۷ ابریل ۹۰۹م    |
| افتتاح مجلس المبعوثان                                                | ۱۷ دیسمبر ۱۹۰۹م  |
| ثورة الأرمن في ولاية أضنه • الخدمة العسكرية إجبارية على غير المسلمين | ١٩٠٩م            |
| بدلاً من تأدية "البدلية"                                             |                  |
| ثورة الأرناؤط (الألبان) • إلغاء الجمارك الداخلية تماماً              | ۱۹۱۰م            |
| توجه السلطان محمد رشاد إلى منطقة الروملي لتهدئة الأرناؤط (الألبان) • | ۱۹۱۱م            |
| هجوم الايطاليين على طرابلس الغرب وبنغازي واحتلالهما                  |                  |
| الحرب العثمانية الايطالية                                            | ۱۹۱۱–۱۹۱۲م       |
| حل مجلس المبعوثان                                                    | ۱۸ ینایر ۱۹۱۲م   |
| تأسيس "المنتديات التركية" (تورك اوجاقلرى)                            | ۲۵ مارس ۱۹۱۲م    |
| اجتماع مجلس المبعوثان في دور الانعقاد الثاني له                      | ۱۸ ابریل ۱۹۱۲م   |
| حل مجلس المبعوثان في دور الانعقاد الثاني له                          | ٥ اغسطس ١٩١٢م    |
| هجوم الايطالبين على جزيرة رودس والجزر الاثنتي عشرة ومضيق الدردنيل    | ۱۸ ابریل ۱۹۱۲م   |
| حكومة احمد مختار باشا: الكابينة الكبيرة                              | ۲۲ يوليه ۱۹۱۲م   |

التنازل عن طرابلس الغرب وبنغازي للايطالبين: معاهدة أوشسي، وبقاء رودس ١٥ اكتوبر ١٩١٢م والجزر الاثنتي عشرة في حوزة ايطاليا سبتمبر -اكتوبر ١٩١٢م حرب البلقان الأولى كامل باشا صدراً أعظم ۲۹ اکتوبر ۱۹۱۲م إعلان ألبانيا الاستقلال ٢٩ نوفمبر ١٩١٢م افتتاح "مدرسة يشيل كوى للملاحة الجوية" 1917 استغلال دول البلقان للحرب بين العثمانيين والايطاليين: حرب البلقان ۱۹۱۳-۱۹۱۲ الهجوم على الباب العالى، وتولى محمود شوكت باشا لمنصب الصدر الأعظم ۲۳ يناير ۱۹۱۳م صدور "القانون المؤقت للادارة العمومية للولايات" (دخل حيز التنفيذ دون ١٣ مارس ١٩١٣م اطلاع مجلس المبعوثان عليه) انتهاء حرب البلقان الأولى ۳۰ مايو ۱۹۱۳م مقتل الصدر الأعظم محمود شوكت باشا، وتولى سعيد حليم باشا بدلاً منه ۱۱ بونیه ۱۹۱۳م دول البلقان تحارب بعضها بعضاً: عراك دام القتسام الإرث العثماني ۲۹ یونیه ۱۹۱۳م استعادة أدرنة ۲۱ يوليه ۱۹۱۳م الصلح بين العثمانيين والبلغار: معاهدة استانبول ٢٩ اغسطس ١٩١٣م الصلح العثماني اليوناني: معاهدة أثينا ۱۶ نوفمبر ۱۹۱۳م ۱٤ ديسمبر ١٩١٣م ألمانيا تتولى تنظيم الجيش العثماني المعاهدة الروسية التي توصى بالاصلاحات التي يطالب بها الأرمن في ۸ فبرایر ۱۹۱۶م الأناضول مجلس المبعوثان في دور انعقاده الثالث ۱۶ مایو ۱۹۱۶م مقتل ولى عهد النمسا/ المجر في سراييفو ۲۸ یونیه ۱۹۱۶م دولة النمسا/ المجر تعلن الحرب على صربيا ۲۸ يوليه ۱۹۱٤م ألمانيا تعلن الحرب على روسيا اول اغسطس ١٩١٤م تعطيل مجلس المبعوثان إلى أجل غير مسمى (يجتمع المجلس في انعقاده الرابع ۲ اغسطس ۱۹۱۶م والأخير في ١٢ يناير ١٩٢٠ ثم يتفرق نوابه بعد احتلال استانبول في ٢ ابريـل ١٩٢٠ ويجري نفيهم) • عقد معاهدة تحالف بين الدولة العثمانية وألمانيا ألمانيا تعلن الحرب على فرنسا، بينما تعلن انجلترا الحرب على ألمانيا: اشتعال ٤ اغسطس ١٩١٤م

السماح للسفينتين الحربيتين الألمانيتين (ياوز وميديللي) بالمرور من المضايق

نيران الحرب العالمية الأولى

١٠ اغسطس ١٩١٤م

الغاء الامتيازات الأجنبية اعتباراً من أول اكتوبر ٩ سبتمبر ١٩١٤م الاسطول العثماني يبحر إلى البحر الأسود ويفتح نيران مدفعيته على الموانى ٢٩ اكتوبر ١٩١٤م الروسية روسيا تعلن الحرب على الدولة العثمانية ۳ نوفمبر ۱۹۱۶م انجلترا وفرنسا تعلنان الحرب على الدولة العثمانية ٥ نوفمبر ١٩١٤م ۱۱ نوفمبر ۱۹۱۶م الدولة العثمانية تعلن الحرب على دول الائتلاف ١٤ نوفمبر ١٩١٤م إعلان الجهاد الأكبر تحويل مصر إلى دولة ملكية تحت حماية انجلترا، وانهاء حقوق الدولة العثمانية ۱۸ دیسمبر ۱۹۱۶م نوفمبر/بيسمبر ١٩١٤م نكسة القوات العثمانية في (صارى قاميش) تحت قيادة أنور باشا إغلاق كافة مراكز البريد الأجنبية • زيادة معدل الرسوم الجمركية على التجارة ١٩١٤م الخارجية إلى ١٥٪ • لائحة إصلاح المدارس حملة القوات العثمانية إلى مصر بقيادة جمال باشا: هزيمة قناة السويس ینایر/فبرایر ۱۹۱۵م يناير/١٨ مارس ١٩١٥م محاولة الدول المتحالفة عبور مضيق الدردنيل: معارك جناق قلعه نقل السكان الأرمن المتعاونين مع الروس في شرق الأناضول إلى المناطق ۲۷ مایو ۱۹۱۵م الداخلية: عمليات التهجير إصدار العملات النقدية الورقية • زيادة الضرائب الجمركية إلى ٣٠٪ 1910 فقدان الحجاز ومكة المكرمة • اغلاق مصنع النسيج في إزميد • قانون توحيد ١٩١٦م المسكوكات الحاق المحاكم الشرعية بنظارة العدل ۲۵ مارس ۱۹۱۷م ٦ ابريل ١٩١٧م دخول الولايات المتحدة الأمريكية في الحرب وإعلانها الحرب على ألمانيا تشكيل "مجموعة الفيالق السريعة" • سقوط جبهتى العراق وسوريا • التورة 1917 الشيوعية في روسيا: نهاية الحكم القيصري • سحب الصلاحيات القضائية من محاكم الطوائف غير المسلمة • الموافقة على "قانون حقوق العائلة" (حقوق عائله قرارنامه سي) معاهدة برستليتوفسكي ۳ مارس ۱۹۱۸م وفاة السلطان محمد رشاد الخامس وتولى السلطان وحيد الدين ۳ يوليه ۱۹۱۸م انسحاب بلغاريا من الحرب ۲ اکتوبر ۱۹۱۸م استقالة الصدر الأعظم طلعت باشا، وتولى احمد عزت باشا بدلاً منه ۳ اکتوبر ۱۹۱۸م

هدنة موندر وس

٣٠ اکتوبر ١٩١٨م

۲ اکتوبر ۱۹۱۹م استقالة الصدر الأعظم الداماد فريد باشا وتولى على رضا باشا بدلاً منه ۲۲ اکتوبر ۱۹۱۹م لقاء مدينة أماسيا ۲۹ نوفمبر ۱۹۱۹م إعلان الميثاق الوطنى: الذي يقرر الغايبات والأهداف الوطنية ويقرر حدود أراضي الدولة إلغاء قانون حقوق العائلة ١٩١٩م ١٦ مارس ١٩٢٠م قوات دول الائتلاف المحتلة تدخل المبانى الرسمية في استانبول، وتغلق مجلس المبعوثان، ويفر النواب إلى الأناضول بينما يقوم الانجليز بالقبض على البعض منهم ونفيهم خارج البلاد ٥ ابريل ١٩٢٠م الداماد فريد باشا يتولى منصب الصدارة العظمي ۱۱ مايو ۱۹۲۰م حكومة فريد باشا تصدر الحكم باعدام مصطفى كمال وطرده من العسكرية حكومة استانبول توقع على معاهدة سيفر ١٠ اغسطس ١٩٢٠م معاهدة گومرو (Gümrü) ۳/۲ دیسمبر ۱۹۲۰م ٢٧ /١٠-١٠/ ١٩٢١/٢/ مؤتمر لندن: الإقرار بأن حكومة أنقرة هي المخولة بحق التفاوض عن الأناضو ل ۳۱ مارس ۱۹۲۱م الانتصار في موقعه إينونو الثانية معركة سقاريا الكبرى ۳ سبتمبر ۱۹۲۱م ۲۰ سبتمبر ۱۹۲۱م الصلح مع فرنسا ۲۷ اغسطس ۱۹۲۲م الهجوم الكبير: القضاء على القوات اليونانية المحتلة ۳۰ اغسطس ۱۹۲۲م النصر الكبير: وقوع القائد اليوناني في الأسر ٩ سيتمبر ١٩٢٢م تحرير إزمير

انسحاب ألمانيا و النمسا من الحرب

يتولى مقاليد الحكم

مؤتمر أرضروم

مؤتمر سيواس

استقالة الصدر الأعظم احمد عزت باشا وتولى توفيق باشا بدلا منه

الداماد فريد باشا يتولى منصب الصدارة العظمى: حزب الحرية والائتلاف

قوات دول الائتلاف تصل إلى مشارف استانبول وتتسلم المدينة

اليونانيون يحتلون إزمير ويتقدمون في غرب الأناضول

حكومة استانبول تبعث مصطفى كمال باشا إلى الأناضول

٣-٤ نوفمبر ١٩١٨م

۸ نوفمبر ۱۹۱۸م

١٣ نوفمبر ١٩١٨م

٤ مارس ١٩١٩م

١٥ مايو ١٩١٩م

١٩ مايو ١٩١٩م

۲۳ يوليه ۱۹۱۹م

٤ سبتمبر ١٩١٩م

۱۱ اکتوبر ۱۹۲۲م هدنة مودانیا

اول نوفمبر ١٩٢٢م إلغاء السلطنة العثمانية

١٦ نوفمبر ١٩٢٢م السلطان وحيد الدين يغادر تركيا • انتخاب عبد المجيد افندي لمنصب خليفة

المسلمين

٢٤ يوليه ١٩٢٣م معاهدة لوزان للسلام

١٣ نوفمبر ١٩٢٣م الموافقة على إعلان انقرة عاصمة للبلاد

٢٩ نوفمبر ١٩٢٣م إعلان النظام الجمهوري

٣ مارس ١٩٢٤م إلغاء الخلافة الاسلامية وطرد العائلة السلطانية خارج البلاد

# قائمة وراجع التاريخ المثماني



# قائمة مراجع التاريخ العثماني

حاولنا ترجمة عنوان الكتاب أو المقالة من التركية إلى العربية ووضعنا تلك الترجمة على يمين مقابلها التركى مباشرة لتكون عونا للقارئ في التعرف على موضوع الكتاب أو المقالة

# مراجع ومصادر عامة

- AHMED EFLÂKÎ, Menâkıbü'l-Ârifîn مناقب العارفين (trc. T. Yazıcı), İstanbul 1989.
- AHMED LÜTFİ, Târîh, I-VII, İstanbul 1290-1328,(nşr.M. Aktepe), IX (İstanbul 1984); X-XIV (Ankara 1988-1991).
- AHMED VÂSİF EFENDİ, Mehâsinü 'l-âsâr ve Hakaikü'l-ahbâr أر محاسن الأثار وحقائق الأخبار yay.
   Mücteba İlgürel), İstanbul 1978.
- AHMEDÎ, İskendernâme, (haz. İ.Ünver), Ankara 1983.
- AHMED CEVDET PAŞA, Ma`rûzât, (nşr. Yusuf Halaçoğlu), İstanbul 1980.
- \_\_\_\_\_, *Târîh*, I-X, İstanbul 1309.
- ——, Tezâkir (nşr. C. Baysun), c. I-IV, Ankara 1953,1960,1963, 1967.
- ALİ EFENDİ, Fetâvâ, I-II, İstanbul 1272.
- ÂSIM, Târîh, I-II, İstanbul (ts.).
- ÂŞIKPAŞAZÂDE , Târîh, (nşr. Ali Bey), İstanbul 1332.
- CELÂLZÂDE, Tabakatü 'I-Memâlik طبقات الممالك , (nşr. P.Kappert), Wiesbaden 1981.
- ÇEŞMÎZÂDE, Târîh, (nşr. B.Kütükoğlu), İstanbul 1959.
- DEFTERDAR SARI MEHMED PAŞA, Nesâyihü'l-Vüzera ve'l-ümerâ نصایح الوزرا والأمرا (nşr. Hüsevin R. Uğural), Ankara 1969.
- DUKAS, Bizans Tarihi (التاريخ البيزنطي), (trc. Mirmiroğlu), İstanbul 1956.
- HAYRULLAH EFENDİ, Târîh, 1-18, İstanbul 1273-1292.
- HOCA SÂDEDDİN, Tâcü 't-Tevârîh تاج التواريخ I-II, İstanbul 1279-1280.

- İBN KEMAL, Tevârîh-i Âl-i Osmân تواريخ آل عثمان (nṣr. Ş. Turan). I. Defter, Ankara 1970; II. Defter, Ankara 1983; VII. Defter, Ankara 1957; VIII-IX. Defter, (nṣr. A.Uḡur); The Reign of Sultan Selim I in the light of the Selim-name literature, Berlin 1985); X. Defter, Mohaçnâme. (nṣr. P. Courteille), Paris 1859.
- İZZÎ, *Târîh*, İstanbul 1199.
- KÂMİL PAŞA, Târîh-i Siyâsî-i Devlet-i Aliyye-i Osmâniyye (التاريخ السياسي للدولة العلية العثمانية) İ-III, (التاريخ السياسي للدولة العلية العثمانية)
- KÂTİB ÇELEBİ, Fezleke, فذلكه I-II, [İstanbul] 1286-1287.
- ------, Keşfü"z-Zunûn an Esâmil -Kütüb ve' l Fünûn كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون الكتب والفنون الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون الكتب والفنون الكتب والفنون عن اسامي الكتب والفنون الكتب والفنون الكتب والمناس الكتب والفنون الكتب والمناس الكتب والفنون عن المناس الكتب والفنون الكتب والفنون الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب والمناس الكتب و
- Koçi Bey Risâlesi (رسالة قوچى بك) (nşr. Ali Kemali Aksüt), İstanbul 1939.
- KÜÇÜK ÇELEBİZÂDE, Târîh, İstanbul 1282.
- LUTFÎ PAŞA, Tevârih-i Âl-i Osmân (تواريخ آل عثمان), (nşr. Âli Bey), İstanbul 1341.
- Mehmed NEŞRÎ, Kitâb-ı Cihânnümâ (كتاب جهاننم), (nşr. F. Unat-M.A.Köymen), I-II, Ankara 1949; nşr. F. Taeschner, Leipzig 1951-1955.
- MOLTKE, H.VON, Briefe über Zustaende und Begebenheiten in der Türkei aus den Jahren 1835-1839. Nördlingen 1987, (trc. H.Örs, Feldmareşal H. von Moltke, Türkiye Mektupları (رسائل ترکیا), İstanbul 1969).
- Mufassal Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني المفصل), I-VI, İstanbul 1957-1963.
- MÜNECCİMBAŞI, Derviş Ahmed, Sahâifüşl-Ahbâr صحايف الأخبار |İstanbul | 1285.
- MUSTAFA NURİ, Netâyicü 'I-Vukûât نتائج الوقوعات I-IV, İstanbul 1327.
- NAÎMÂ, Mustafa, Târîh, I-VI, [İstanbul] 1280.
- PEÇUYLU, Târîh, I-II, İstanbul 1283.
- RÂŞİD, Târîh, I-V, [İstanbul] 1282.
- SAMİ-ŞAKİR-SUPHİ, Târîh, İstanbul 1198.
- SANDERS, D.V.K. Liman von, Türkiye 'de Beş Sene (خمس سنوات في تركيا) , İstanbul 1927.

- SELÂNİKÎ, Târîh, (nşr. M. İpşirli), I-II, İstanbul 1989.
- SOLAKZÂDE, Târîh, İstanbul 1297.
- SİLÂHDÂR, Târîh, I-II, İstanbul 1928.
- ŞÂNÎZÂDE, Târîh, I-IV, İstanbul 1290-91.
- ŞEMDÂNÎZÂDE, Müri't-Tevârih. مرئى التواريخ (nşr. M. Aktepe) I-III, İstanbul 1976-1981.
- Osmanlı Tarihleri (.. التواريخ العثمانية لكل من /Ahmedî, Şükrullah, Karamânî Mehmed Paşa, Âşıkpaşazâde). İstanbul 1949. (nşr. Atsız).
- TEVKİ'Î ABDURRAHMAN PAŞA, "Kanunnâme", MTM, sy 3 (İstanbul 1331),497-544.
- TOPÇULAR KÂTİBİ ABDÜLKADİR, Vekâyi-i Târihiyye وقايع تاريخيه (مخطوط) Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 2151
- TURSUN BEY, Târîh-i Ebü'l-Feth تاريخ ابو الفتح (haz. Mertol Tulum), İstanbul 1977.
- VÂSIF, Târîh, I-II, İstanbul 1219; Mehâsinü 'I-Asâr محاسن الأثار (nşr. M. İlgürel), İstanbul 1978.

#### مصادر حدبثة

- A History of The Ottoman Empire to 1730, (ed. M.A. Cook), Cambridge 1976, V.J. Parry, H. inalcık-A.N. Kurat-J.S. Bromley.
- AHMET RÂSİM, Resimli ve Haritalı Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني بالرسوم والخرائط), I-IV. İstanbul 1330.
- BROCKELMANN, CARL. Geschichte der Arabischen Literatur, I-II, Leiden 1943, Supplementband, I-III, Leiden 1937. (GAL ve GAL Suppl.).
- DANİŞMEND, İ.H. İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi (حوليات التاريخ العثماني الموضحة), I-V, İstanbul 1971-1972
- ENGELHARDT, E., La Turquie et Le Tanzimat, ou Histoire des Réformes dans l'Empire Ottoman depuis 1826 Jusquà nos Jours. I-II, Paris 1882-1884. (trc. A. Reşad), Türkiye ve Tanzimat Devlet-i Osmaniyye nin Tarih-i İslâhâtı (تركيا والتنظيمات، تاريخ الاصلاح في الدولة العثمانية), İstanbul 1326).
- ERGİN, OSMAN NURİ, Mecelle-i Umûr-ı Belediyye (مجلة الشنون البلدية), c. I (Târîh-i Teşkîlât-ı Belediyye), İstanbul 1922 (1338).

- FINDLEY, C.V., Ottoman Civil Officialdom. A Social History, Princeton 1989.
- GIBB, H.A.R. Harold Bowen, *İslamic Society and the West*, I/2, London 1957.
- HAMMER, JOSEPH VON PURGSTALL, Geschichte des Osmanischen Reiches, I-X, Budapest 1827-35; (trc. M.Ata, Devlet-i Aliyye-i Osmaniye Tarihi تاريخ الدولة العلية العثمانية İ-X, İstanbul 1329-1337).
- IMBER, C., The Ottoman Empire 1300-1481, Istanbul 1990.
- IORGA, N., Geschichte des Osmanischen Reiches, I-V, Gotha 1908-1913.
- ITZKOWİTZ, N. Osmanlı İmparatorluğu ve İslâmî Gelenek (الامبراطورية العثمانية وتقاليدها الاسلامية), (trc. İ.Özel), İstanbul 1989.
- İNAL, İBNÜLEMİN MAHMUD KEMAL, Osmanlı Devrinde Son Sadrazamlar أو اخر الصدور العظام) (أو اخر الصدور العظام ٣٦, İstanbul, 1969.
- İNALCIK, H, The Ottoman Empire: The Classical Age 1300-1600, London 1973.
- KARAL, ENVER ZİYA, Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني), V, Nizam-ı Cedit ve Tanzimat Devirleri (التطيمات), V, Nizam-ı Cedit ve Tanzimat Devirleri (زمن فرمان) (النظام الجديد وعهود التنظيمات) (النظام الجديد وعهود التنظيمات) 1856- 1861, Ankara 1954; VII İslahat Fermanı Devri 1861-1876, Ankara 1956; VIII, Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri (المشروطية الأولى وعهود الاستبداد) 1876-1907, Ankara 1962.
- KÖPRÜLÜ, FUAD, Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluşu (قيام الدولة العثمانية), Ankara 1972.
- LEWIS, B., Modern Türkiye nin Doğuşu (مولد تركيا الحديثة), Ankara 1988.
- OHSSON, İ. MOURADGEA D`., Tableau général de l'Empire Otthoman, Paris 1788-1824, I-VII.
- ÖZCAN, ABDÜLKADİR, "Fâtih'in Teşkilât Kanunnâmesi ve Nizam-ı Âlem İçin Kardeş Katli
   Meselesi" (قانوننامة السلطان الفاتح في النظم ومسألة جواز قتل الأخ لأجل نظام العالم)
   7-56.
- SCHACHT, JOSEPH, İslâm Hukukuna Giriş (مدخل إلى التشريع الإسلامي), (trc. Mehmed Dağ-Abdülkadir Şener), Ankara 1977
- SHAW, S.J.-E.K. Shaw, *History of the Ottoman Empire and Modern Turkey*, I-III, Cambridge 1977; (trc M. Harmancı, *Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye* الأمبر اطورية العثمانية وتركيا إ-II, İstanbul 1982-1983).

- UZUNÇARŞILİ, İ.H., Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني), I-IV, Ankara 1949-1959.
- ZINKEISEN, W., Geschichte des Osmanischen Reiches in Europa. I-VII, Gotha 1840-1863.

# مصادر التاريخ السياسي العثماني

#### مجاميع المعاهدات

- N. ERİM, Devletlerarası Hukuk ve Siyasî Tarih Metinleri. I. (Osmanlı İmparatorluğu Antlaşmaları) (معاهدات الامبر اطورية العثمانية), Ankara 1953.
- Muâhedât-ı Umûmiyye Mecmûası.(مجلة المعاهدات العمومية), I-V, İstanbul 1294-1298.
- G. NORADOUNGHİAN, Recueil d'Actes Internationaux de l'Empire Ottoman, I-IV, Paris-Leipzig-Neuchâtel 1897-1903.
- SOYSAL, İSMAİL, Türkiye 'nin Siyasal Antlaşmaları.(المعاهدات السياسية في تركيا), I. (1920-1945), Ankara 1991.

# البحوث والدراسات وكتب المذكرات

- ABDURRAHMAN ŞEREF, Sultan Abdülhamid-i Hân-ı Sânî 'ye Dâir (حول السلطان عبد الحميد الثاني),
   İstanbul 1918.
- ----, *Tarih Musahebeleri* (أحاديث تاريخية), İstanbul 1923.
- ABOU EL-HAJ, R.A., "Ottoman Diplomacy at Karlowitz", Journal of American Society, LXXXIV/4 (1967), 498-512.
- \_\_\_\_\_, The 1703 Rebellion and the Structure of Ottoman Politics, Leiden 1984.
- ADANİR, F., Die Makedonische Frage. Ihre Entstehung und Entwicklung bis 1908, Wiesbaden 1979.
- AHMED REFİK, [Altınay] Kafkas Yolları. Hâtıralar, Tecessüsler (طرق القوقاز، ذكريات واستطلاعات), İstanbul 1919.
- (السنة الرابعة عشرة، يولية ١٣٤٠ رومي) ,Türkiye`de İslâhât Fermanı", *TOEM*, IV/81, .........
- AHMET İZZET PAŞA, Feryadım (صرخاتي), I. İstanbul 1992.

- AHMET NİYÂZÎ, Hâtırât-ı Niyâzî Yahud Târîhçe-i İnkılâb-ı Kebîr-i Osmâniyyeden Bir Sahife
   (مذكر ات نيازي أو صفحة من تاريخ الانقلاب العثماني الكبير), İstanbul 1326.
- AKA, İSMAİL, Timur ve Devleti (تيمورلنك ودولته), Ankara 1991.
- AKARLI, E.D., Belgelerle Tanzimat. Osmanlı Sadrıazamlarından Âlî ve Fuad Paşaların
   Siyâsî Vasiyetnâmeleri (عهد التنظيمات من خلال الوثائق، الوصايا السياسية للصدرين الأعظمين عالي باشا وفؤاد باشا),
  istanbul 1978.
- AKDAĞ, M., Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celâlî İsyanları كفاح الأهالي الترك من أجل Akdağ, M., Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celâlî İsyanları العيش الأمن، ثور ات الجلالية).
- AKSAN, V., "Ottoman Sources of Information on Europe in the Eighteenth Century", AO,XI (1988), 5-16.
- AKŞİN, S. İstanbul Hükümetleri ve Millî Mücâdele (حكومات استانبول والكفاح الوطني), İstanbul 1976.
- ———, 31 Mart Olayı (حادثة ٣١ مارس), Ankara 1970.
- AKTEPE, M., 1720-1724 Osmanlı İran Münasebetleri ve Silâhşör Kemanî Mustafa Ağa'nın Revan Fetihnamesi (العلاقات العثمانية الايرانية ورسالة فتح روان للمحارب كماني مصطفى آغا), İstanbul 1970.
- AKYILDIZ, ALİ., Tanzimat Dönemi Osmanlı Merkez Teşkilatında Reform حركة اصلاح النظم
   إلمركزية العثمانية في عهد التنظيمات), İstanbul 1993.
- ALİ CEVAD, İkinci Meşrûtiyyetin ilânı ve Otuzbir Mart Hadiseleri ۳۱ مارس)
   Ankara 1960.
- ALLEN, W.P., Problems of Turkish Power in the Sixteenth Century, London 1963.
- ALTUNDAĞ, Ş., Kavalalı Mehmed Ali Paşa İsyanı. Mısır Meselesi (تمرد محمد على باشا) المسألة 1831-1841, المصرية)
- \_\_\_\_\_,"Osman II", İA, IX, 443-448.
- ANAGNOSTIS, J., Selanik (Thessaloniki) in Son Zaptı Hakkında Bir Tarih تاريخ حول الاستيلاء (trc. ve etüt, M. Delilbaşı), Ankara 1989.
- ASAF, M., 1909 Adana Ermeni Olayları ve Anılarım (وذكرياتي) ١٩٠٩ وذكرياتي),
   Ankara 1982.

- ATİYE, A.S., Niğbolu Haçlılar Seferi (الحملة الصليبية على نيكبولي), (trc. E.Uras), Ankara 1956.
- Aus dem Leben König Karls von Rumaenien. Aufzeichnungen eines Augenzeugen, I-IV, Stuttgart 1894-1900.
- AYBARS, A. Türkiye Cumhuriyeti Tarihi (تاريخ جمهورية تركيا), I, İzmir 1984.
- AYDEMİR, Ş.S., Makedonya'dan Orta Asya'ya Enver Paşa (انور باشا من مقدونيا إلى آسيا الوسطى), إ- III, İstanbul 1970-72.
- AYDIN, M., "Arşiv Belgeleriyle Makedonya`da Bulgar Çete Faaliyetleri" (نشاط العصابات البلغارية في (نشاط العصابات البلغارية في (نشاط العصابات البلغارية في (نشاط العصابات البلغارية في (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية في البلغارية (نشاط العصابات البلغارية في المحتوية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات العصابات البلغارية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات البلغارية (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات العصابات (نشاط العصابات العصا
- -----, Şarkî Rumeli Vilâyeti (و لاية الروملي الشرقية), Ankara 1992.
- AYIŞIĞI, M., Mareşal Ahmed İzzet Paşa | آداب استانبول منابع آداب استانبول منابع المارشال أحمد عزت باشا (رسالة دكتور اه لم تطبع آداب استانبول منابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المناب
- AYKUT, N., "IV. Murad`ın Revan Seferi Menzilnâmesi",وكتاب منازل السلطان مراد الرابع في حربه على, "Tarih Dergisi, XXXIV (1984), 183-246.
- BACQUE-GRAMMONT, J.L., "XVI. Yüzyılın İlk Yarısında Osmanlılar ve Safevîler" (العثمانيون العثمانيون)
   (العثمانيون في النصف الأول من القرن السادس عشر)
   Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu`na Armağan, İstanbul 1991, s.205-219.
- BAMBERG, F., Geschichte der orientalischen Angelegenheiten im Zeitraum des Pariser und des Berliner Friedens, Berlin 1892.
- BARDAKCI, M., Son Osmanlılar. Osmanlı Hânedanı nın Sürgün ve Miras Öyküsü آخر) (آخر İstanbul 1991.
- BARKAN, Ö.L. "Osmanlı İmparatorluğu'nda Bir İskan ve Kolonizasyon Metodu Olarak Vakıflar ve Temlikler: İstilâ Devrinin Kolonizatör Türk Dervişleri" (الأوقاف والأملاك منهجاً للاسكان , Vakıflar Dergisi, II (1942), والتوطين في الامبر اطورية العثمانية: الدراويش الأتراك المستوطنون في عهد الفتح والغزو)
   279-386.
- BARNES, J.R., Evkaf-ı Humâyûn! Vakıf Administration under the Ottoman Ministry of Imperial Foundations 1839 to 1875, Los Angeles 1980.

- BARTL, P., Die Albanischen Muslime zur Zeit der Nationalen Unabhaengigkeitsbewegung 1878-1912, Wiesbaden 1968.
- BAUM, H.G., Edirne Vak'ası (Das Ereignis von Edirne), Freiburg 1973.
- BAYERLE, G., "The Compromise at Zsitvatorok", AO, VI (1980), 5-53.
- BAYKAL, B.S., "Bismarck`ın Osmanlı İmparatorluğu`nun Taksimi Fikri"فكرة بسمارك حول تقسيم), الامبر اطورية العثمانية), العثمانية العثمانية المثانية العثمانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية المث
- \_\_\_\_\_, Das Bagdad-bahn Problem, Freiburg 1935.
- ---------, "Fâtih Sultan Mehmed-Uzun Hasan Rekabetinde Trabzon Meselesi", مسألة طرابزون (مسألة طرابزون , Fâtih Sultan Mehmed-Uzun Hasan Rekabetinde Trabzon Meselesi , مسألة طرابزون , TAD, II/2-3 (1964), 67-81.
- ———, "Lord Salisbury`nin İstanbul`da Fevkâlade Murahhaslığı" ,سالسبوري في استانبول)
   (التقويض فوق العادي للورد", AÜDTCFD, 1944. II/4, 499-517.
- ———, "Uzun Hasan`ın Osmanlılar`a Karşı Kati Mücadele Hazırlıkları ve
   Akkoyunlu Harbi`nin Başlaması" المارة الشاة المارة الشاة المارة التصدي القاطع للعثمانيين واشتعال الحرب بين امارة الشاة Belleten, XXI/82 (1957), 260-269.
- BELDİCEANU, N., "La Campagne Ottoman de 1484 et ses Préparatifs Militaires et sa Chronologie", V-Vİ (1960), s.67-77 ("1484 Osmanlı Seferi Askerî Hazırlıkları ve Kronolojisi" (الاستعدادات العسكرية لحرب العثمانيين عام ١٤٨٤ م ووقائعها), (trc. Z. Arıkan), Belleten, XLVII/186, Ankara 1983, s.587-598).
- "La Conquête des Cités Marchandes de Kilia et de Cetates Alba par Bayezid II", Südostforschungen, XXIII (1964), 36-90
- ———, G., "Une Source Relative a la Campagne de Suleyman le Legislateur Centre la Moldavie (1538)", Acta Historica, I (1959), 39-55.
- BERKER, Th.M., Double Eagle and Crescent, Vienna's Second Turkish Siege and its Historical Setting, New York 1967.
- BERKES, N., Türkiye 'de çağdaşlaşma (العصرنة في تركيا), İstanbul 1978.
- BEYDİLLİ, K., "1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı'nda Doğu Anadolu'dan Rusya'ya Göçürülen Ermeniler" الأرمن التي جرى تهجيرها من شرق الأناضول إلى روسيا في الحرب العثمانية الروسية ١٨٢٨ (جماعات الأرمن التي جرى تهجيرها من شرق الأناضول إلى روسيا في الحرب العثمانية الروسية ١٨٢٩ Belgeler, XIII/17 (1988) 365-470.

- (التحالف العثماني مع بروسيا (Meydana Gelişi-Tahlili-Tatbiki, (Meydana Gelişi-Tahlili- , istanbul 1984. جظهوره وتحليقيه) -, İstanbul 1984.
- \_\_\_\_\_\_, Büyük Friedrich ve Osmanlılar. XVII. Yüzyılda Osmanlı-Prusya Münâsebetleri , فردريك الكبير والعثمانيون، العلاقات مع بروسيا في القرن الثامن عشر), İstanbul 1985.
- ——, Die polnischen Königswahlen und İnterregen von 1572 und 1576 im Lichte Osmanischer Archivalien, Ein Beitrag zur Geschichte der Osmanischen Machtpolitik, München 1976.
- ---------"II. Abdulhamid Devrinde Gelen İlk Alman Askerî Heyeti Hakkında",حول أول هيئة "II. Abdulhamid Devrinde Gelen İlk Alman Askerî Heyeti Hakkında", حول أول هيئة "TD, XXXII (1979), 481-494.
- ---------, "II. Abdülhamid Devrinde Makedonya Meselesine Dair" ,----------- (حول المسألة المقدونية في عهد عبد "II. Abdülhamid Devrinde Makedonya Meselesine Dair, الحميد الثاني )
- ————," İlk Mühendislerimizden Seyyid Mustafa ve Nizâm-ı Cedîd'e Dâir Risâlesi" السيد, "İlk Mühendislerimizden Seyyid Mustafa ve Nizâm-ı Cedîd'e Dâir Risâlesi, "السيد, "TED, XIII (1987), 387-479.
- ———, Katolik Ermeni Cemaati ve Kilisesinin Tanınması الاعتراف بالطائفة الأرمنية الكاثوليكية, (1830), (Eren Yay. Basılıyor).
- ——, Türk Matbaacılık Tarihinde Mühendishâne Matbaası, Mühendishâne ve Kütüphânesi (دور مطبعة المهندسخانة في تاريخ الطباعة التركية، والمهندسخانة ومكتبتها), İstanbul 1994.
- BİRİNCİ, Ali, Hürriyet ve İtilâf Fırkası. II. Meşrutiyet Devrinde İttihat ve Terakki'ye Karşı
  çıkanlar (حزب الحرية والإنتلاف أو المعارضون لجمعية الاتحاد والترقي في دور المشروطية الثانية), İstanbul 1990.
- BİRSEL, CEMİL M., Lozan I-II, İstanbul 1933.
- BOPPE, A. "La France et le militaire turc au XVIII'e siècle", Feuilles d'Histoire, 1912, 386-402, 490-501; (trc. A. Refik, "XVIII. Asırda Fransa ve Türk Askerliği" فرنسا والعسكرية التركية في (أورنسا والعسكرية التركية في TTEM, Yeni Seri I,IV (1929) 17-23).
- BOSTAN, İ., "İzn-i Sefîne Defterleri ve Karadeniz`de Rusya ile Ticaret Yapan Devlet-i Aliyye Tüccarları (دفاتر إذْن السفينة وتجار الدولة العلية الذين يمارسون التجارة مع روسيا في البحر الأسود) 1780-1846", Türklük Araştırmaları Dergisi, VI (1991), 21-44.
- BOZDAĞ İ., (yay.) Sultan Abdülhamid'in Hâtıra Defteri (مذكرات السلطان عبد الحميد), İstanbul 1985.
- BRENDEİ, M., "La porte ottomane face aux cosaques Zaporogue 1600-1637", Harvard Ukrainian Studies, I (1977), 237-307.

- ———, Veinstein, "Réglements fiscaux et fiscalité de la province de Bender-Aqkerman 1570", CMRS, XXII (1981), 251-328.
- CAHEN, Cl. İslamiyet, Doğuşundan Osmanlı Devleti'nin Kuruluşuna Kadar (الاسلام، منذ ظهوره , (trc., E.N. Erender), İstanbul 1990.
- ———, Osmanlılardan önce Anadolu'da Türkler (الأثر اك في الأناضول قبل العثمانيين), (trc Y.Moran), İstanbul 1979
- CASSELS, L., The Struggle for the Ottoman Empire, 1717-1740, London 1966.
- CEMAL PAŞA, Hâtıralar (مذكرات), İstanbul 1977.
- CEZAR, Y., Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi. (XVIII. Yüzyıldan Tanzimat'a Mâlî Tarih) (أزمة المالية العثمانية وعهد التغيير التاريخ المالي من القرن الثامن عشر حتى عهد التنظيمات), İstanbul 1986.
- CHARRİERE, E., Négociations de la France dans le Levant 1515-1580, I, Paris 1848.
- ÇADIRCI, M., "1830 Genel Sayımına Göre Ankara Şehir Merkezi Nüfusu Üzerine Bir Araştırma" (بحث حول سكان مدينة أنقرة اعتماداً على عملية التعداد العام لسنة ١٨٣٠م), OA, İ, (İstanbul 1980), 109-132.
- ÇAVDAR, TEVFİK, Osmanlılar'ın Yarı Sömürge Oluşu (كون العثمانيين شبه مستعمرين), İstanbul 1970.
- ÇAYCİ, A.. Büyük Sahra'da Türk-Fransız Rekabeti (الصراع التركي الفرنسي في الصحراء الكبرى), 1858-1911, GDAAD. Erzurum 1970.
- ———, La Question tunisienne et la politique ottomane 1881-1913, Erzurum 1963.
- ÇETİN, A. "Maarif Nazırı Ahmed Zühdû Paşa`nın Osmanlı İmparatorluğu`ndaki Yabancı
   Okullar Hakkında raporu" (تقرير وزير المعارف أحمد زهدي باشا حول المدارس الأجنبية في الامبراطورية العثمانية)
   , GDAAD X-XI (İstanbul 1982), 189-220.
- ------, *Tunuslu Hayreddin Paşa*, (خير الدين باشا التونسي) Ankara 1988.
- DANİŞMEND, İ.H., Sadrıazam Tevfik Paşa'nın Dosyasındaki Resmî ve Husûsî Vesikalara Göre 31 Mart Vak'ası (احادثة ۳۱ مارس طبقاً للوثائق الرسمية والخصوصية في اضبارة الصدر الأعظم توفيق باشا), İstanbul 1961.
- DAVİSON, R.H., "Russian Skill and Turkish İmbecility: The Treaty of Kuchuk Kainardji Reconsidered", Slavic Review. 35/3 1976.

- EARLE, B.M. Turkey, the Great Powers and the Bagdad Railway, New York 1923. (trc. Yargıcı, Bağdat Demiryolu Savaşı) (الصراع على خط حديد بغداد), İstanbul 1972).
- EBÜZZİYA TEVFİK, Yeni Osmanlılar Tarihi (تاريخ العثمانيين الجدد), (yay. Ş. Kutlu), İstanbul 1973.
- EHİLOĞLU. Z., Yemen'de Türkler (الأثراك في اليمن), İstanbul 1952.
- EICHMANN, F., Die Reformen des Osmanischen Reiches, mit besonderer Berücksichtigung des Verhaeltnisses der Christen des Orients zur türkischen Herrschaft, Berlin 1858.
- EICKHOFF, EKKEHARD, "Denizcilik Tarihinde Kandiya Muharebesi" (معركة قنديه في تاريخ)
   (trc. M. Eren), Atatürk Konferansları 1964-1968, II, (1970), s.147-161.
- ———, Wenedig, Wien und die Osmanen. Umbruch in Südosteuropa 1645-1700, München.
- EMECEN, F., "Ali Bey, Bulutkapan", DİA, II, 383-384.
- الممية حرب قوصوه الأولى في "I.Kosova Savaşının Balkan Tarihi Bakımından Önemi", الممية حرب قوصوه الأولى في "Kosova Zaferinin 600. Yıld nümü Sempozyumu, Ankara 1992, s.35-44.
- \_\_\_\_\_, "Cezzar Ahmed Paşa", DİA, VII., 517-518.

- -----, "Zâhir Ömer", İA, XIII 455-456.
- EMİL, BİROL, Mizancı Murad Bey Hayatı ve Eserleri (ميز انجي مراد بك حياته و آثاره), İstanbul 1979.
- EMMERT, F.A, The Battle of Kosoval A Reconsideration of its Significance in the Decline of Medieval Serbia. Ann Arbor 1973.
- ENGÍN, VAHDETTÍN, Rumeli Demiryolları (سكك حديد الروملي), İstanbul 1993
- EREN, A.C. Mahmud II. Zamanında Bosna-Hersek (البوسنة والهرسك في عهد محمود الثاني), İstanbul 1965.

- ERGİN, O.N., Türkiye Maarif Tarihi (تاريخ المعارف في تركيا), I-V, İstanbul 1977<sup>2</sup>.
- FAROQHI, S. Herrscher über Mekka. Die Geschichte der Pilgerfahrt, München 1990.
- FIEDLER, U., Der Bedeutungswandel der Hedschasbahn. Eine historisch-geographische Untersuchung. Berlin 1984.
- FILIPOVIÇ, N., "Bosna-Hersek'te Timar Sisteminin İnkişâfında Bazı Hususiyetler" (بعض (بعض المنار) المميزات في تطور نظام التيمار في البوسنة والهرسك) 154-188.
- FINDLEY, C.V., Bureaucratic Reform in the Ottoman Empirel The Sublime Porte, 1789-1922, Princeton 1980.
- FISHER-GALATI, A. Ottoman Imperialism and German Protestantism 1551-1555,
   Cambridge 1959, (trc. N. Öke, Türk Cihadı ve Alman Protestanlığı الجهاد التركي البروتستانية 1551-1555, İstanbul 1992).
- ———, Russian Annexation of the Crimea, 1772-1783, Cambridge 1970.
- GANIAGE, J. Les origines du protectorat français en Tunisie. 1861-1881. Paris 1959.
- GIBB, H., "Lutfi Pasha on the Ottoman Caliphate", Oriens, XV (1962), 287-295.
- GOLOĞLU, M., Erzurum Kongresi (مؤتمر أرضروم), Ankara 1968.
- -----, Sivas Kongresi (مؤتمر سيواس), Ankara 1969.
- GOLTZ, Generalfeldmarschall Colmar Freiherr von der, Denkwürdigkeiten. (yay. F.v.d. Goltz-W. Foerster), Berlin 1929.
- GÖKBİLGİN, T., "Arz ve Raporlarına Göre İbrâhim Paşa`nın İrakeyn Seferindeki İlk Tedbirleri ve Futûhatı", التدابير الأولى التي اتخذها ابر اهيم باشا والفتوحات التي قام بها في حربه على العراقين من واقع معروضاته , Belleten, XXI/83 (1957), 449-482.
- --------, "1840-1861'e Kadar Cebel-i Lübnan Meselesi ve Dürzîler" (مسألة جبل لبنان والدروز منذ (مسألة جبل لبنان والدروز منذ (1840-1840, Belleten, X (1946) 641-703.
- ———, "İbrahim"[السلطان], *İA*, V/2, 882-884.
- -----, "Köprülüler" (آل کوبریلی), /A, VI, 892-897.
- GÖKYAY, O.Ş., "Sultan Osman`ın Şehadeti" (استشهاد السلطان عثمان), Atsız Armağanı, İstanbul 1976, s.187-256.

- GÜLSOY UFUK, "1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı'nda Rumeli'de Rus İşgaline Uğrayan Yerlerin Durumu" ۱۸۲۸ إحالة المناطق التي تعرضت للاحتلال الروسي في الروملي اثناء الحرب العثمانية الروسية ۱۸۲۹ المحرب العثمانية المناطق التي تعرضت للاحتلال الروسي في الروملي اثناء الحرب العثمانية المحرب المحمد (حالة المناطق المحمد) المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ال
- \_\_\_\_\_\_,1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı`nda Rumeli`den Rusya`ya Göçürülen Reâyâ (الأهالي المهجرون من الروملي الي روسيا في الحرب العثمانية الروسية ١٨٢٨–١٨٢٩م), İstanbul 1993.
- GÖZTEPE, T.M., Osmanoğullarının Son Padişahı Vahdeddin Gurbet Cehenneminde وحيد) الدين آخر السلاطين العثمانيين وحياته في جحيم الغربة) İstanbul 1968.
- GUBOĞLU, M., "Kanunî Sultan Süleyman`ın Boğdan Seferi ve Zaferi حرب السلطان القانوني على العالم المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع
- GÜRÜN, K., Ermeni Dosyası (إضبارة الأرمن), Ankara 1983.
- HAMDANI, A., "Ottoman Response to the Discovery of America and the New Route to İndia", Journal of the American Oriental Society, 101/3 (1981), 323-330.
- HANDZIC, "Ein Aspect der Entstehungsgeschichte Osmanischer Städte in Bosnian des 16. Jahrhundets" Südostforschungen, XXXVII (1978), 41-49.
- HANİOĞLU, Ş. Bir Siyasal Düşünür Olarak Dr. Abdullah Cevdet ve Dönemi (الدكتور عبد الله İstanbul 1981.
- ———, Bir Siyasal Örgüt Olarak Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti ve Jön Türklük جمعية إجمعية المناقبة, الاتحاد والترقى كنتظيم سياسي وحركة تركيا الفتاة). الاتحاد والترقى كنتظيم سياسي وحركة تركيا الفتاة)
- HAYDAROĞLU, İ.P., Osmanlı İmparatorluğu'nda Yabancı Okullar المدارس الأجنبية في الامبر اطورية, Ankara 1990.
- HERLİHY, P., Odessa. A History. 1794-1914, Cambridge 1986.
- HESS, A.C., The Forgotten Frontier: A History of the Sixteenth Century İbero-African Frontier, Chicago 1978.
- ——,"The Moriscos; An Ottoman Fifth Column in Sixteenth Century Spain", The American Historical Review, LXXIV (1968), 1-25.
- HUHN, I., Der Orientalist Johann Gottfried Wetzstein als preussischer Konsul in Damaskus (1849-1861). Dargestellt nach Seinen hinterlassenen Papieren, Berlin 1989.
- HÜBER, R., Die Bagdadbahn, Berlin 1943.

- HÜSEYİN AVNİ, Bir Yarım Asır Müstemleke Tarihi (تاريخ مستعمرة على مدى نصف قرن, İstanbul 1932.
- IMBER, C., "Paul Witteks de la défaite d'Ankara a la prise de Constantinople", OA, V (1986), 65-81.
- IMBERT, P., La Rénovation de l'Empire Ottoman. Affaires de Turquie, Paris 1909, (trc. A. Cemgil, Osmanlı İmparatorluğu'nda Yenileşme Hareketleri, Türkiye'nin Meseleleri حركات)
   التجديد في الإمبر اطورية العثمانية، مشاكل تركيا), İstanbul 1981.
- ITZKOWİTZ, N., "Eighteenth Century Ottoman Realities", Studia Islamica, XVI (1962), 74-94.
- İĞDEMİR, U., Kuleli Vak`ası Hakkında Bir Araştırma (دراسة حول حادثة قله لي), Ankara 1942.
- İHSANOĞLU, Ekmeleddin., "Dârulfünûn Tarihçesine Giriş" (مدخل إلى تاريخ دار الفنون "الجامعة"),
   Belleten, LIV/210 (1990) 699-738.
- ————"Mühendishâne-i Berrî-i Hümâyûn Başhocası İshak Efendi, Hayatı ve Çalışmaları Hakkında Arşiv Belgelerine Dayalı Bir Değerlendirme Denemesi" (در اسة أولية من خلال الوثائق حول Belleter, LIII/ 207-208, Târîh 735-768.
- İHSANOĞLU, Ekmeleddin.- Mustafa.KAÇAR, "II. Mahmud'un Mekteb-i Tıbbiye Ziyaretinde Îrâd Ettiği Nutkun Hangisi Doğrudur" غند زيارته الخطب التي ألقاها السلطان محمود الثاني هي الصحيحة عند زيارته / TaTo,XİV/83 (İstanbul 1990), 44-48.
- İLGÜREL, M., "Zenta", İA, XIII, 536-538.
- İNALCIK, HALİL, "Bayezid I", DİA, V, 231-234.
- --------, "Bosna`da Tanzimat`ın Tatbikine Ait Vesikalar", الوثائق الخاصة بتطبيق بنود التنظيمات في "Bosna`da Tanzimat`ın Tatbikine Ait Vesikalar, البوسنة), 77⁄. 1/5 (Ankara 1942) 374-389.
- ———,"Centralization and Decentralization in Ottoman Administration", Studies in Eighteenth Century İslamic History, London 1977, s.27-52.
- ———,"Edirne`nin Fethi (فتح أدرنة) (1361)", Edirne. 600. Fethi Yıldönümü Armağanı Kitabı, Ankara 1965, s.137-159.
- \_\_\_\_\_,"Mehmed II", /A, VII, s. 506-535

- "Military and Fiscal Transformation in the Ottoman Empire 1600-1700", AO, VI (1980), 283-337.
- \_\_\_\_\_,"Muhammed I", E/2 (ing), VI/113-114, s.973-977.
- ——,"Murad II", İA, VIII, 598-614.
- ---------,"Osmanlı İmparatorluğu`nun Kuruluş ve İnkişafı Devrinde Türkiye`nin İktisadî Vaziyeti Üzerinde Bir Tetkik Münasebetiyle" (در اسة حول الوضع الاقتصادي لتركيا ابان قيام الامبر اطورية)
   Belleten, XX/60 (1951), 664-676.
- -----------"Osmanlı Rus Rekabetinin Menşei ve Don-Volga Kanalı Teşebbüsü (نشأة الصراع "Osmanlı Rus Rekabetinin Menşei ve Don-Volga Kanalı Teşebbüsü (نشأة الصراع "Belleten, XII/46 (1948), 349-402.
- ----, "Ottoman Methods of Conquest", Studia İslamica, II (1955), 103-129.
- "Saraybosna Şeriye Sicillerine Göre Viyana Bozgunundan Sonraki Harp Yıllarında Bosna" (البوسنة خلال سنوات الحرب التي أعقبت هزيمة فينا من واقع سجلات المحكمة الشرعية في سراييفو), 7V, II
   (1942-43), 178-187, 372-383.
- \_\_\_\_\_\_, "Sened-i İttifak" (وثيقة التحالف), Belleten, XXVII/112 (1946).
- ----, Tanzimat ve Bulgar Meselesi (النتظيمات والمسألة البلغارية), Ankara 1943.
- ——, "Tanzimat in Uygulanması ve Sosyal Tepkileri" (تطبيق أسس التنظيمات وأصداؤها الاجتماعية), Belleten, XXVII (1964), 623-690.
- \_\_\_\_\_\_,"The Ottomans and the Caliphate", The Cambridge History of Islam, 1 (1970), 320-323.
- -----,"Türkler (Osmanlılar)" (الأثر اك العثمانيون), /A, XII/2, 286-308.
- أPEK, N., Rumeli'den Anadolu'ya Türk Göçleri (الهجرات التركية من الروملي إلى الأناضول), Ankara 1993.
- JAESCHKE, G., "Der Turanismus der Jungtürken. Zur osmanischen Aussenpolitik im Weltkriege", Welt des Islams, XXIII, (1941), 1-54.
- JENNINGS, R.C., "Some Thoughts on the Gazi-Thesis", WZKM, 76 (1986), 151-161.
- KALDY-NAGY, Gy., "Suleimans Angriff auf Europa", Acta Orientalia, XXVIII/2 (1974), 163-212.

- KALESHI, H. "Türkler'in Balkanlar'a Girişi ve İslâmlaştırılma, (Arnavut halkının etnik ve millî varlığının korunmasının sebepleri)" (أسباب حماية الوجود الاثني (trc. K. Beydilli), TED, X-XI (1981), 177-194.
- KAMPEN, W.VAN, Studien zur deutschen Türkeipolitik in der Zeit Wilhelms II., Kiel 1968.
- KARACA, ALİ., Anadolu İslahâtı ve Ahmet Şakir Paşa (1838-1899)., İstanbul 1993. (الإصلاح. 1893)
- KARAL, E.Z., Fransa-Misir ve Osmanlı İmparatorluğu, 1797-1802, İstanbul 1940. والامبر اطورية العثمانية)
- ———, Osmanlı İmparatorluğu'nda İlk Nüfus Sayımı أولى عمليات تعداد السكان في الامبر اطورية, Ankara 1943.
- براحتلال ,Yunan Adalarının Fransızlar Tarafından İşgali ve Osmanlı-Rus Münâsebâtı, احتلال ,179 -1798", منافع المعالية الروسية) .1797-1798 الفرنسيين للجزر اليونانية والعلاقات العثمانية الروسية)
- KARAMUK, G., Ahmed Azmi Efendis Gesandtschaftsbericht als Zeugnis des osmanischen Machtverfalls und der beginnenden Reformära unter Selim III. Frankfurt 1975
- KICIMAN, N., Medine Müdafaası Veya Hicaz Bizden Nasıl Ayrıldı? (الدفاع عن المدينة المنورة أو كيف jistanbul 1971 , أجرج الحجاز من أيدينا)
- KIEL, M., "Urban Development in Bulgaria in the Turkish Period: The Place of Turkish Architecture in the Process", IJTS, IV/2 (1989), 79-158.
- KIRZIOĞLU, F., Osmanlılar ın Kafkas Ellenni Fethi (فتح العثمانيين لأراضي القوقاز) (4451-1590),
   Ankara 1976.
- KISSLING, H.J., "Die Köprülü Restauration", İnternationales Kulturhistorisches symposion Mogersdorf 1969, (1972), s.75-84.
- ———,"Zur Tätigkeit des Kemal Reis im Westmittelmeer", WZKM, LXII (1962), 153-171.
- KOCABAŞOĞLU, U., Kendi Belgeleriyle Anadolu 'daki Amerika. 19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu 'ndaki Amerikan Misyoner Okulları أمريكا في الأناضول من خلال وثانقها. مدارس التبشير İstanbul 1989.
- KOCAÇIK, F., "Balkanlardan Anadolu`ya Yönelik Göçler" (الهجرة من البلقان إلى الأناضول), OA, أ (1980), 137-190.

- KODAMAN, B., "Hamidiye Hafif Süvârî Alayları. (II. Abdülhamid ve Doğu Anadolu Aşiretleri)" (فرق حميدية للخيالة الخفيفة) (عبد الحميد الثاني وعشائر شرق الأناضول), TD.XXXII, (1979), 427-480.
- -----, II. Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi (النظام التعليمي في عهد عبد الحميد الثاني), İstanbul 1980.
- -----, Sultan II. Abdülhamid Devri Doğu Anadolu Politikası إسياسة الدولة في شرق الأناضول أيام, Ankara 1987.
- KOLOĞLU, O., "1838 Osmanlı-İngiliz Ticaret Antlaşması ve Mısır Tehdidi" (معاهدة التجارة العثمانية (معاهدة التجارة العثمانية المحري)
   (معاهدة التجارية عام ۱۸۲۸م والتهديد المصري)
- -------, Takvim-i Vekayi. Türk Basınında 150 Yıl (جريدة تقويم الوقايع، ١٥٠ عاماً في الصحافة التركية), 1831-1891, Ankara (ts.).
- KOPCAN, V., "Die Osmanische Provinz Nové Zámky (Eyâlet-i Uyvar)", Asian and African Studies, XXI (1985), 154-161.
- ———, Turecká nebezpecenstvo a Slovensko, Bratislava 1986.
- ———,"Zur historischen und Geographischen Abgrenzung der Osmanischen Bezeichnung Orta Macar (Mittelungarn)", Asian and African Studies, XVII (1981), 83-93.
- KORNRUMPF, H.J. "Mehmed Şükrü Pascha, der Verteidiger von Edirne. 1912/13", Südostforschungen, XLI, (München 1982), 181-197 (Südost-Forschungen)
- KORTEPETER, C. Max, "The rise of King Abdalaziz İbn Sa`ud during the era of Ottoman Sultan Abdulhamid II." The İslamic World from classical to modern times, Princeton-New York 1988, s.733-769.
- KÖPRÜLÜ, O., "Feyzullah Efendi", İA, IV, 593-600.
- KÖSSLER, A., Aktionsfeld Osmanischen Reich. Die Wirtschafts İnteressen des Deutschen Kaiserreiches in der Türkei 1871-1908. New York 1981.
- KREUTEL, R.F., Kara Mustafa von Wien", Vienne 1955.
- KRUPNYCKYJ, BORYS, Geschichte der Ukraine von den Anfaengen bis zum jahre 1917, Wiesbaden 1963.
- KUCEROVA, K., "The Influence of the Ottoman Expansion on Ethnic Changes and Social Development in Central Europa", Ottoman Rule in Middle Euorapa and Balkan in the 16th and 17th Centuries, Praque 1978, s.78-91.
- KURAN, A., BEDEVİ, Osmanlı İmparatorluğu'nda İnkılâp Hareketleri ve Millî Mücâdele (الحركات الثورية في الامبر اطورية العثمانية والكفاح الوطني), İstanbul 1959.

- KURAN, E., Avrupa'da Osmanlı İkamet Elçilerinin Kuruluşu ve İlk Elçilerin Siyâsî Faaliyetleri
   (اقامة السفارات العثمانية الدائمة في اوربا والنشاط السياسي لأوائل السفراء)
- ———, Cezayir in Fransızlar Tarafından İşgali Karşısında Osmanlı Siyaseti, السياسة العثمانية, العثمانية, العثمانية) الفرنسي للجزائر) المجازائر)
- \_\_\_\_\_\_, İsveç Kralı XII. Karl'ın Türkiye de Kalışı ve Bu Sıralarda Osmanlı İmparatorluğu , إبقاء الملك السويدي كارل الثاني عشر في تركيا وحالة الامبراطورية العثمانية آنذاك)
- -----, Prut Seferi ve Barışı (حرب بروت وعقد الصلح), ا-اا, Ankara 1951, 1953.
- -----, *Türkiye ve İdil Boyu* (تركيا وعشيرة ايديل), Ankara 1966.
- Türkiye ve Rusya. XVIII. yüzyıl Sonunda Kurtuluş Savaşına Kadar Türk-Rus (التركيا وروسيا، العلاقات التركية الروسية في نهاية القرن الثامن عشر حتى حرب الاستقلال) (1798-1919), Ankara 1970.
- KURAT, Y.T., Henry Layard in İstanbul Elçiliği (هنري لايارد سفيراً في استانبول), 1877-1878, Ankara 1968.
- KURMUŞ, O., Emperyalizmin Türkiye'ye Girişi (دخول الامبريالية إلى تركيا), İstanbul 1974.
- KURŞUN, ZEKERİYA, Türk-Arap İlişkileri (العلاقات التركية العربية), İstanbul 1992
- KÜÇÜK. C., Osmanlı Diplomasisinde Ermeni Meselesi'nin Ortaya Çıkışı وظهور المسألة الأرمنية في الأرمنية في المسألة الأرمنية العثمانية)
   الديبلوماسية العثمانية)
- KÜTÜKOĞLU, BEKİR, Osmanlı-İran Siyasî Münâsebetleri (العلاقات السياسية العثمانية الايرانية), 1578-1590. İstanbul 1962.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT, Osmanlı-İngiliz İktisadî Münasebetleri (العلاقات الاقتصادية العثمانية العثمانية) الانجليزية) الانجليزية) الإنجليزية) المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائ
- LANDAU, J.M., The Hejaz Railway and the Muslim Pilgrimagel A Case of Ottoman Political Propaganda, Detroit 1971.
- ———, The Politics of Panislamism, Ideology and Organization, London 1990.

- LANGER, W., European Alliances and Alignment 1871-90, New York 1950.
- ----, The Diplomacy of Imperialism, New York 1951.
- LAWRENCE, T.E., Seven Pillars of Wisdom, London 1935.
- Revolt in the Desert. London 1927.
- LESURE, M., Lépanto La crise de l'Empire Ottoman, Paris 1972.
- LİNDER, R.P., Nomads and Ottoman in Medieval Anatolia, Bloomington 1983.
- LOCKHART, Nadir Shah, a Critical Study Based Mainly Upon Contamporary Sources, London 1938.
- LOWRY, H., Trabzon Şehrinin İslâmlaşma ve Türkleşmesi (أسلمة مدينة طرابزون وتتريكها), 1461-1581, İstanbul 1981.
- "Turkish History. On whose Sources will it be based? A Case Study on the Burning of İzmir", OA, IX (1989), 1-29.
- LÜTFİ SİMAVÎ, Sultan Reşad Hân`ın ve Halefinin Sarayında Gördüklerim (مشاهداتي في سراي jstanbul 1924.
- MAHMUD CELÂLEDDİN PAŞA, Mir'ât-ı Hakîkat, (yay. İ. Miroğlu), İstanbul 1983.
- MAIER, L., Rumaenien auf dem Weg zur Unabhaengigkeitserklaerung, 1866-67, München 1989.
- The Origins of Western Economic Dominance in the Middle East, Mercantilism and the Islamic Economicy in Aleppo, 1606-1750, New York 1988.
- Mc CARTHY, J., Muslims and Minorities. The Population of Ottoman Anatolia and the End of the Empire, New York-London 1983.
- MAXIM, M., "XVI. Asrın İkinci Yarısında Eflak-Boğdan'ın Osmanlı İmparatorluğu'na Karşı İktisadî ve Malî Mükellefiyetleri Hakkında Bazı Düşünceler" (بعض الأراء حول الالتزامات الاقتصادية التي تحملتها الأفلاق والبغدان تجاه الامبراطورية العثمانية في النصف الثاني من القرن السادس عشر)
   VII. Türk Tarih Kongresi, Bildiriler, Ankara 1973, II, 553-566.
- MAHMUD MUHTAR, Maziye bir Nazar. Berlin Muahedesinden Harb-i Umûmiye Kadar Avrupa ve Türkiye-Almanya Münâsebâti إنظرة على الماضي. العلاقات بين أوربا وتركيا وألمانيا منذ معاهدة İstanbul 1341.
- MEMDUH PAŞA, Hal'ler ve İclâslar (خَلْعٌ وتوليةٌ), İstanbul 1329.

- MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق الخاصة بالانتفاضة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق الخاصة بالانتفاضة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق المحاصة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق المحاصة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق المحاصة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق المحاصة الأولى)
   MERT, Ö., "Anzavur un Birinci Ayaklanmasına Dair Belgeler" (الوثائق المحاصة الأولى)
- --------, "II. Mahmud Devrinde Anadolu ve Rumeli`nin Sosyal ve Ekonomik Durumu, الرضع (اللوضع الله: 1808-1839." *Türk Dünyası الاجتماعي والاقتصادي في منطقتي الأناضول والروملي في عهد محمود الثاني)*\*\*Araştırmaları, XVIII (Haziran 1982), 33-73.
- ——, XVII ve XIX. Yüzyılda Çapanoğulları (آل چاپان في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر), Ankara
   1980.
- Misir Meselesi (المسألة المصرية) (yay. Hariciye Nezareti) İstanbul 1334.
- MISIROĞLU, K., Osmanoğulları nın Dramı. Elli Gurbet Yılı أماساة الأسرة المالكة العثمانية، خمسون عاماً الالالالالية العثمانية، خمسون عاماً الالالالية العثمانية، خمسون عاماً العثمانية، في الغربة)
   في الغربة)
- MOLDEN, E., Die Orientpolitik Metternichs, 1829-1833, Wien-Leipzig 1913.
- MUGHUL, M. YAKUB, Kanûnî Devri (عهد السلطان سليمان القانوني), Ankara 1987.
- MUTLUÇAĞ, H., "Düyûn-ı Umûmiyye ve Reji Soygunu" (لبنة الديون العمومية وسرقة ادارة الاحتكار), BTTD, II (İstanbul 1967), 33-39.
- NAFF, T., "Ottoman Diplomatic Relations with Europa in the Eighteenth Centuryl Patterns and Trends", Studies in Eighteenth Century, s.88-102.
- NAGATA, Y., Muhsinzade Mehmed Paşa ve Âyanlık Müessesesi محسن زاده محمد باشا ونظام راده محمد باشا ونظام المعالية (محسن زاده محمد باشا ونظام), Tokyo 1976
- NICOL, D.M., The Last Centuries of Byzantium 1261-1453, London 1972.
- O` BRİEN, C.B., "Russia and Turkey, 1677-1681: The Treaty of Bakhchisaray", Russian Review, XI (1953), 259-268.
- OCHSENWALD, W., Religion, Society and the State in Arabia. The Hijaz under Ottoman Control 1840-1908, Colombus, Ohio 1984.
- ——, The Hijaz Railroad, Charlottesville 1980.
- OKDAY, Ş., Büyükbabam Son Sadrıazam Tevfik Paşa (جدي الصدر الأعظم الأخير توفيق باشا),
   İstanbul 1987.

- —, Osmanlıdan Cumhuriyete Padişah Yaveri İki Sadrıazam Öğlu Anlatıyor الثنان من أبناء الصدور العظتم من ياور ان السلطان يتحدثان عن عهد العثمانيين إلى الجمهورية). İstanbul 1989.
- OLCAY, O., Sevres Antlaşmasına Doğru (نحو معاهدة سيفر), Ankara 1981.
- ORHONLU, C., Habeş Eyâleti (إيالة الحبشة), İstanbul 1974. s. 23-30.
- Asrın İlk Yarısında Kızıldeniz Sahillerinde Osmanlılar, العثمانيون على شواطئ البحر الأحمر, Asrın İlk Yarısında Kızıldeniz Sahillerinde Osmanlılar, العثمانيون على شواطئ البحر الأحمر , Asrın İlk Yarısında Kızıldeniz Sahillerinde Osmanlılar, المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ا
- ——, "Tercüman", /A, XII, 1 (1974), 175-181.
- ORTAYLI, İLBER, "Çarlık Rusyası Yönetiminde Kars" (قارص تحت حكم روسيا القيصرية), TED, IX (1978), 343-362.
- ———, II. Abdülhamid Döneminde Osmanlı İmparatorluğunda Alman Nüfuzu (النفوذ الألماني Ankara 1981.
- ——, "Osmanlı İmparatorluğu'nda Amerikan Okulları Üzerine Bazı Gözlemler" (بعض, "AİD, XİV/13 (Ankara 1981), 87-96.
- OSTROGRSKY, G., Bizans Devleti Tanhi (تاريخ الدولة البيزنطية), (trc F. Işıltan), Ankara 1981.
- ÖKE, MİM KEMAL, II. Abdülhamid, Siyonistler ve Filistin Meselesi (السلطان عبد الحميد الثاني)
   أو الصهاينة والمسألة الفلسطينية)
- -----, Siyonizm ve Filistin Sorunu (الصهيونية والمسألة الفلسطينية), 1800-1914, İstanbul 1982.
- ÖZBARAN, S., "Osmanlı İmparatorluğu ve Hindistan Yolu" (الامبر اطورية العثمانية وطريق الهند), TD,
   XXXI (1978), s.131-141.
- ÖZCAN, AZMİ, Pan-İslamizm. Osmanlı Devleti, Hindistan Müslümanları ve İngiltere. (الجامعة 1877-1914)
   İstanbul 1992.
- ÖZEL, AHMET, İslam Hukukunda Ülke Kavramı, Darülislam-Darülharb مفهوم الدولة في التشريع
   أولمهوم الدولة في التشريع أغلقه إلاسلامي، دار الاسلام دار الحرب), İstanbul 1988.
- ÖZKAYA, Y., Osmanlı İmparatorluğu nda Dağlı İsyanları (الثورات الجبلية في الامبراطورية العثمانية)
   (1791-1808), Ankara 1983.

- ÖZTUNA, Y., Bir Darbenin Anatomisi (تشريح لأحد الانقلابات), İstanbul 1987.
- ÖZYÜKSEL, M., Osmanlı-Alman İlişkilerinin Gelişim Sürecinde Anadolu ve Bağdat Demiryolları (اسكك حديد الأناضول وبغداد ابان تطور العلاقات العثمانية الألمانية), İstanbul 1988.
- PALOMBINI Bündniswerben Ausländischer Mächte um perslen (1543-1600), Wiesbaden 1968
- PAMUK. Ş., Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi (التاريخ الاقتصادي لتركيا العثمانية) 1500-1914, İstanbul 1988.
- --------, "150. yılında Balta Limanı Ticaret Antlaşması" معاهدة بلطه ليماني التجارية في عامها المانة ", Ta To. X/60(Aralık 1988), 38-41.
- PARMAKSIZOĞLU, I., "Kemal Reis" İA, VI, 567-68.
- PERJES, G., Mohaç Meydan Muharebesi (معركة مهاج الكبري) (trc. Ş. Baştav), Ankara 1988.
- PLANA, E., "V. Sultan Mehmed Reşâd`ın 1911 Yılında Kosova Vilâyetine Yaptığı Ziyaret" (الزيارة التي قام بها السلطان محمد رشاد الخامس إلى ولاية قوصوه عام ١٩١١م), Çevren, LV, (1986), 27-30.
- PLENTNJUV, G., "Rusko, turskata Vojna 1828-1829. g.i. Polozenieto na Balgarskija Narod., Voennoistoriceski Sbornik, Sofija LVII/6, (1988), 124-131.
- POMIANKOWSKI, J., Der Zusammenbruch des Ottomanischen Reiches. Erinnerungen and die Türkei aus der Zeit des Weltkrieges, Zürich-Leipzig-Wien 1928.
- POUR, ALI PDAFAR, Nâdir Şah Devrinde Osmanlı-İran Münâsebetleri (العلاقات العثمانية الاير انية 1977 [رسالة دكتور اه لم تطبع في قسم التاريخ بآداب استانبول], في عهد نادر شاه
- PURYEAR, V.J., International Economics and Diplomacy in the Near East, Stanford 1935.
- QUACK-EUSTATHIQDES, R., Der Deutsche Philhelerismus Waehrend des Griechischen Freiheitskampfes 1821-1827, München 1984.
- RAFEQ, ABDUL-KARIM, "Changes in the Relationship Between the Ottoman Central Administration and the Syrian Provinces from the Sixteenth to the Eighteenth Centuries", Studies in Eighteenth Century Islamic History, London 1977, s.53-75.
- ———, "The Revolt of Ali Pasha Janbulad (1605-1607) in the Contemporary Arabic Sources and its Significance", VIII. Türk Tarih Kongresi, Bildiriler, Ankara 1983, III, 1515-1534.

- RATHMANN, L., Alman Emperyalizminin Türkiye ye Girişi (دخول الامبريالية الألمانية إلى تركيا), (trc. R.Zaralı), İstanbul 1976.
- RAYMOND, A., The Great Arab Cities in the 16<sup>th</sup>-18<sup>th</sup> Centuries, New York 1984.
- ROEMER, "The Safavid Period, Abbas I", The Cambridge History of Iran, Cambridge 1986, V. 262-278.
- ROSEN, G., Geschichte der Türkei von dem Siege der Reform im Jahre 1826 bis Zum Pariser Tractat vom Jahre 1856. I-II, Leipzig 1866-1867.
- ROUX, F. CHARLES, Les origines de l'expédition d'Egypte, Paris 1910.
- RUNCIMAN, S., Das Patriarchat von Konstantinopel, München 1970 (The Great Church in Captivity. A Study of the Patriarchate of Constantinople from the Eve of the Turkish Conquest to Greek War of Independence, Cambridge 1968).
- SAHİLLİOĞLU, H., "Dördüncü Murad`ın Bağdad Seferi Menzilnâmesi" کتاب منازل حملة مر اد)
   الرابع على بغداد), Belgeler, II/3-4 (1967), 1-35.
- SAİD PAŞA, Hâtırât (مذكرات), I-III, İstanbul 1328.
- SAKAOĞLU, N., Anadolu Derebeyi Ocaklarından Köse Paşa Hânedanı (السرة كوسه باشا إحدى)
   Ankara 1984.
- SANDERS, D.V.K. Liman von, Türkiye de Beş Sene (خمس سنوات في تركيا), İstanbul 1927.
- SARIYILDIZ, G., Hicaz Karantina Teşkilati (جهاز المحجر الصحي "كرانتينة" في الحجاز), (جهاز المحجر الصحي "كرانتينة" في الحجاز), İstanbul 1989.
- ———, Karantina Teşkilatının Kuruluşu ve Faaliyetleri."اقامة أجهزة الحجر الصحي الكر انتينة (اقامة أجهزة الحجر الصحي) (اقامة أجهزة الحجر الصحي) 1838-1876, (İÜEFTBL. basılmamış Yüksek Lisans tezi) 1990.
- SCHEBEN, T., Verwaltungsreformen der frühen Tanzimatzeit. Gesetze, Massnahmen, Auswirkungen, Frankfurt 1991.
- SCHLECHTA-WSSEHRD, O., Die Revolution in Constantinopel in den Jahren 1807 und 1808, Wien 1882.
- SCHMIDT, J., "The Egri Compaign of 1596. Military History and the Problem Sources", Habsburgische Osmanische Beziehungen, CIEPO, Wienne 1985, s.125-144.
- SCHÖLCH, A., Palaestina im Umbruch 1856-1882. Untersuchungen zur wirtschaftlichen und Sozio-politischen entwicklung, Stuttgart 1986.

- SCHULTE, B.F., Vor dem Kriegsausbruch 1914. Deutschland, die Türkei und der Balkan, Düsseldorf 1980.
- SCHWARZ KL., "16. Yüzyıl Ortalarında Protestanların Umudu: Türkler" (الأكثر اك أمل البروتستان في , Ta To. X/59 (1988), 9-13.
- SELEK, S., Anadolu İhtilâli (اضطرابات الأناضول), I-II. İstanbul 1973.
- SEVİNÇ, N., Ajan Okulları. (مدارس الجاسوسية), İstanbul (ts.).
- SEYYİD MUHAMMED ES-SEYYİD MAHMUD, XVI. Asırda Mısır Eyaleti (إيالة مصر في القرن), İstanbul 1990.
- SHAW, S.J., Between Old and New. The Ottoman Empire under Selim III. 1789-1807, Harvard 1971.
- ———,"Das Osmanische Reich und die moderne Türkei", Fischer Weltgeschichte, XV.
   Der Islam II. Frankfurt 1971, s.24-144.
- SHAY, L., The Ottoman Empire from 1720 to 1734, as Revealed in Despatches of Venetian Baili, Urbana 1944.
- SIRMA, İ.S., Osmanlı Devleti'nin Yıkılışında Yemen İsyanları المون ودورها في انهيار الدولة Konya (ts.).
- SKENDI, S., The Albanian National Awakening 1878-1912. Princeton-New York 1967.
- SOHRWEİDE, H., "Der Sieg der Safeviden in Persien und Seine Rückwirkungen auf die Schiiten anatoliens im 16. Jahrjundert", Der İslam" 41 (1965) s. 95-223.
- SOMEL, S.A., Das Grundschulwesen in den Provinzen des osmanischen Reiches waehrend der Herrschaftsperiode Abdülhamid II. (1876-1908) Bamberg 1992 (basılmamış doktora tezi).
- SONYEL, SALAHI, "İngiliz Belgelerine Göre Adana`da Vuku Bulan Türk-Ermeni Olayları"
   الأحداث التركية الأرمنية التي وقعت في أدنة على ضوء الوثائق الاتجليزية), Belleten, Ll/201, (1987), 1240-1290.
- SOUCEK, S., "İnebahtı Savaşı (1571) Hakkında Bazı Mülahazalar" (بعض الملاحظات حول معركة (بعض الملاحظات حول معركة (1974), 35-48.
   اينابختى اليفانت (١٥٧١م) (1974), 35-48.
- STADTMÜLLER, G., Geschichtliche Ostkunde, I., München 1963.
- SÜMER, F., "Abbas I", DİA, I, 17-19.

- ———, "Avşarlılar" (الأقشار), DİA, IV, 164-165.
- ———, "Bozulus Hakkında", (حول قبيلة بوز اولوس) AÜ DTCFD, VII/10 (1949), 2-60.
- -----, Safevi Devletì nin Kuruluş ve Gelişmesinde Anadolu Türkeleri`nin Rolü (دور أتر اك Ankara 1976.
- SZAKÁLY, FR., "Phases of Turco-Hungarian Warfare Before the Battle of Mohács (1365-1526)", Acta Orientalia, XXXIII(1979), 65-111.
- SZÉKELY,-GY., "La Hongrie et la Domination Ottomane (XV<sup>e</sup>-XVII<sup>e</sup> siècles)" Studia Turca-Hungarica, Budapest 1975.
- ŞAHİN, İ.-HALAÇOĞLU, Y.-EMECEN, F.M., "Turkish Settlements in Rumelia (Bulgaria) in the 15th and 16th Centuries: Town and Village Population, *IJTS*, IV/2 (1989), 23-42.
- ———,"Amasya Antlaşması" (معاهدة أماسيا), DİA, III, 4-5.
- ŞEHSUVAROĞLU, B. "İkinci Meşrûtiyyet ve Âtıf Bey" (المشروطية الثانية وعاطف بك), Belleten,
   XXIII/90 (1959), 307-334.
- ŞEYH MUHSİN-İ FÂNÎ (HÜSEYİN KÂZİM KADRİ), 10 Temmuz İnkılabı ve Netâyici. Türkiye `nin İnkirâzının Sâ `ikleri. Makedonya, Ermenistan ve Suriye Meseleleri المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة المعاللة
- ŞİMŞİR, B., Rumeli den Türk Göçleri (الهجرات التركية من الروملي), I-II. Ankara 1968.
- TAHSİN PAŞA, Yıldız Hâtıraları (مذكراتي في سراي يلايز), İstanbul 1931.
- TANRIKUT, A., Yemen Notları (خواطري في اليمن), Ankara 1965.
- TANSEL, S., Sultan II. Bayezid'in Siyasî Hayatı (بايزيد الثاني وحياته السياسية), İstanbul 1966.
- TEKELİ, İ.-S., İLKİN, "İttihâd ve Terâkkî Hareketinin oluşumunda Selânik'in Toplumsal Yapısının Belirleyiciliği", Türkiye nin Sosyal Ekonomik Tarihi (التركيب الاجتماعي لسلانيك وقدرته الفاعلة الفاعلة 1980, -1071), في تشكيل حركة الاتحاد والترقي، تاريخ تركيا الاجتماعي والاقتصادي)
- TEKİN, Ş., "Türk Dünyasında Gazâ ve Cihâd Kavramları Üzerine Düşünceler" الفزو والجهاد عند الأتراك), 7a.To.XIX/109-110 (1993), 9-17, 73-79.
- TEKİNDAĞ, Ş., Berkuk Devrinde Memlük Sultanlığı (السلطنة المملوكية في عهد برقوق),İstanbul 1961.

- "Fatih Devrinde Osmanlı-Memlûklu Münasebetleri", الملوكية في عهد "Fatih Devrinde Osmanlı-Memlûklu Münasebetleri", السلطان الفاتح)
   (العلاقات العثمانية المملوكية في عهد "Fatih Devrinde Osmanlı-Memlûklu Münasebetleri", السلطان الفاتح)
- ----------," II. Bayezid Devrinde Çukurova'da Nüfuz Mücadelesi ve İlk Osmanlı-Memlûk Savaşları (الصراع على النفوذ في منطقة ر أُوا في عهد بايزيد الثاني والحروب العثمانية المملوكية الأولى),1485-1491", Belleten, XXXI/123 (1967), 345-379.
- ------, "Rodos un Fethi", (نتح جزيرة رودس) 8TTD, 11/7 (1968), 58-65.
- ------, "Süveyş te Türkler ve Selman Reis in Arîzası" (الأتراك في السويس وعريضة سلمان رئيس),
   BTTD, II/9 (1968), 77-80.
- ———, Şah Kulu Baba Tekeli İsyanı" (ثورة شاه قولی بابا تکه لي), *BTTD*, ۱/3 (1967), 34-39، ۱/4 (1968), 54-59.
- ———, "Yeni Kaynak ve Vesikaların Işığı Altında Yavuz Sultan Selim'in İran Seferi" (حرب (حرب , "Yeni Kaynak ve Vesikaların السلطان ياوز سليم على ايران على ضوء المصادر والوثائق الجديدة). 7D, XXII (1968), 49-78.
- TERZİOĞLU, A., "II. Mahmud`un Son Hastalığı İle İlgili Raporlar ve Galatasaray
   Tibbiyesi`nin 17 Şubat 1839/da açılışı" مدرسة الأخير للسلطان محمود الثاني وافتتاح مدرسة (التقارير المتعلقة بالمرض الأخير للسلطان محمود الثاني وافتتاح مدرسة المحمود الثاني وافتتاح مدرسة (المحمود الثاني), 7a To., XIV/83 (İstanbul 1990), 38-43.
- TUKİN, C., Osmanlı İmparatorluğu Devrinde Boğazlar Meselesi (مسألة المضايق في العهد العثماني), İstanbul 1947.
- ———, "Pasarofça", İA, IX, 514-523.
- TUNAYA, T.Z., Hürriyetin İlânı. II. Meşrûtiyyetin Siyâsî Hayatına Bakışlar اعلن الحرية، نظرات (اعلان المشر وطية الثانية) (istanbul 1959.
- TURAN, OSMAN, "Anatolia in the Period of the Seljuks and the Beyliks", The Cambridge History of Islam, Cambridge 1970, s.231-262.
- -----, Selçuklular Zamanında Türkiye (تركيا في زمن السلاجقة), İstanbul 1971.
- TURAN, ŞERAFETTİN, "Bayezid II", DİA, V, 234-238.

- ------, "Rodos`un Zabtından Malta Muhasarasına" (من فتح ربوس إلى حصار مالطة), Kanunî Armağanı, Ankara 1970, s.57-72.
- TÜRKGELDİ, A.F., Görüp İşittiklerim (احداث رأيتها وأمور سمعتها), Ankara 1951.
- UÇAROL, R., 1878 Kibris Sorunu ve Osmanlı-İngiliz Antlaşması. Adanın İngiltere 'ye Devri (مشكلة قبرص عام ١٨٧٨م والمعاهدة العثمانية الانجليزية، التنازل عن الجزيرة لانجلترا), İstanbul 1978.
- ———, Gazi Ahmed Muhtar Paşa. Bir Osmanlı Paşası ve Dönemi العثمانيين وعهده) (احمد مختار باشا، أحد الباشوات İstanbul 1976.
- ----, Siyasî Tarih (التاريخ السياسي), Ankara 1979.
- URAS, E., Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi (الأرمن في التاريخ والمسألة الأرمنية), İstanbul 1976<sup>2</sup>.
- URSINUS, M., Regionale Reformen im osmanischen Reich am Vorabend der Tanzimat. Reform der Rumelischen Provinzialgouverneure im Gerichtssprengel von Manastır (Bitola) zur Zeit der Herrschaft Sultan Mahmud II (1808-1839), Berlin 1982.
- UZUNÇARŞILI, İ.H., "Ali Suavî ve Çırağan Vak'ası" (علي سُعَاوي وحادثة قصر چراغان), Blleten,
   XXIX, (1944), 71-118.
- -----, "Arşiv Vesikalarına Göre Yedi Ada Cumhuriyeti" مبهورية الجزر السبع على ضوء الوثائق, "Belleten, ۱/3-4 (1937), 627-639.
- ——, "1908 Yılında İkinci Meşrûtiyyetin Ne Sûretle İlân Edildiğine Dâir Vesikalar" روئائق (وئائق), Belleten, XX/77, (1956), 103-174.
- ------, "II. Abdülhamid`in Hal`ı ve Ölümüne Dair Bazı Vesikalar" بعض الوثائق حول خلع السلطان, "Belleten, X/40, (1946), 705-748.
- ———, "Kaynarca Muahedesinden Sonraki Durum İcâbı Karadeniz Boğazı`nın taksimi" رئقسيم مضيق البحر الأسود اقتضاءاً للوضع في أعقاب معاهدة قينارجه), Belleten, XLIV/175, 1980, 511-533.
- Meşhur Rumeli Âyânlarından Tirsinikli İsmail, Yılıkoğlu Süleyman Ağalar ve
   Alemdar Mustafa paşa تيرسينيكلي اسماعيل أغا ويليق او غلى سليمان أغا والعلمدار مصطفى باشا من أعيان الروملي
   (İstanbul 1942.
- -----, *Mekke-i Mükerreme Emirleri* (أمراء مكة المكرمة), Ankara 1972.

- -----, Midhat Paşa ve Yıldız Muhakemesi, (مدحت باشا ومحاكمة يلديز) Ankara 1967.
- ------, "Tersâne Konferansının Mukarrerâtı hakkında Şûrâ Mazbataları" مضابط شوری الدولة (مضابط شوری الدولة)
   7D. X (1959) 43-60.
- ÜLMAN, A. HALUK, Birinci Dünya Savaşına Giden Yol, (الطريق إلى الحرب العالمية الأولى) Ankara
   1973.
- ÜZER, T., Makedonya Eşkiyalık Tarihi ve Son Osmanlı Yönetimi تاريخ الاجرام في مقدونيا والادارة) (تاريخ الاجرام في مقدونيا والادارة). Ankara 1979.
- VASİC, M., "Osmanlı İmparatorluğu'nda Martoloslar" (تشكيلات المار تولوز في الامبر اطورية العثمانية), (trc. K. Beydilli), TD, XXXI, 1977, s.47-64.
- VEINSTEIN, G., "Les préparatifs de la campagne navale Franco-Turque de 1552 a travers les orders du Divan Ottoman", Revue de l'occident musulman et de la Méditerranée, XXXIX (1985), 35-67.
- ———, "XVI. Yüzyılda Karadeniz`in Kuzeyindeki Steplerde Bulunan Osmanlı Kolonizasyon Çiftlikleri" (جفالك المستوطنات العثمانية في السهوب الواقعة شمال البحر الأسود في القرن السادس عشر), (trc Y. Cezar), İFM, XLIII/1-4 (1987), 79-109.
- VESELA, Z., "Slovakia and the Ottoman expansion in the 16th and 17th Centuries.", Ottoman Rule in Middle Europa and Balkan in the 16th and 17th Centuries, Praque 1978. s.5-44.
- VOCELKA, K., "Avusturya-Osmanlı Çekişmelerinin Dahilî Etkileri" (التأثير الداخلي للنزاعات النمساوية (التأثير الداخلي للنزاعات النمساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساوية المساو
- VRYONIS, Sp., The Decline of medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization From the Eleventh Through the Fifteenth Century, California 1971.
- YANS, KERİM, IV. Murad Devrinde Osmanlı-Safevî Münâsebetleri, (رسالة دكتوراه لم تطبع في قسم التاريخ آداب استانبول) 1977. عهد مراد الرابع)
- YATAK, S., Fahreddin Paşa ve Medine Müdafaası (فخر الدين باشا ودفاعه عن المدينة المنورة)
   İstanbul 1990
- YAZICI, N., "Tanzimat Devri Osmanlı Posta Teşkilâtı" (البريد العثماني في عهد التنظيمات), İletişim,
   (Ankara, Temmuz 1981), 17-52.
- ———, *Takvim-i Vekayi* (تقويم الوقايع), *Belgeler,* Ankara 1983.

- YENİAY, İ.H., Yeni Osmanlı Borçları Tarihi (تاريخ الديون العثمانية الحديثة), İstanbul 1944.
- YERASİMOS, S., Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye (اتركيا في طور الدولة النامية, İstanbul 1980.
- YÖNTEM, A., CANİB, "Râmî Mehmed Paşa`nın Sulhnâmesi" (وثيقة الصلح الذي عقده رامي محمد باشا),
   IX. Türk Tarih Kongresi, Tebliğler, Ankara 1952. s.346-353.
- YURDAYDIN, H.G., Kanunî nin Cülûsu ve İlk Seferleri جلوس السلطان القانوني على العرش وحروبه , Ankara 1961.
- YÜCEL, Y., II. Osman Adına Yazılmış Zafer-nâme (كتاب النصر الذي ألف للسلطان عثمان الثاني), Ankara 1983.
- WAGNER, GEORG, Das Türkenjahr 1664. Eine europäische Bewährung, Eisenstadt 1964.
- ———, "Otuz Yıl Savaşları Döneminde Osmanlı ve Avusturya İmparatorluklarının Politikası" (سياسة الامبر اطوريتين العثمانية والنمساوية ابان حرب الثلاثين عاما) , OA, II (1981), 147-166.
- WALLACH, J., Anatomie einer Militaerhilfe. Die preussisch-deutschen Militaermissionen in der Türkei. 1835-1919, Düsseldorf 1976.
- WEITHMANN, M.W., Kriesenherd Balkan, München 1992.
- WERNER, E., Büyük Bir Devletin Doğuşu: Osmanlılar (ميلاد دولة عظمى: العثمانيون), (1300-1481), (trc O.Esen-Y.Öner), İstanbul 1986. I-II.
- WITTEK, P., "Ankara Bozgunundan İstanbul un Zaptına" (من الهزيمة في أنقرة إلى احتلال استانبول), (trc., H.İnalcık), Belleten, VII/27 (1943), 557-589.
- -----, Menteşe Beyliği (إمارة منتشا), (trc O.Ş. Gökyay), Ankara 1986.
- ----, The Rise of the Ottoman Empire, London 1938.
- ZACHARIADOU, "The Conquest of Adrianople by the Turks", Studi Veneziani XIII (1970), 211-217.
- ———, "The First Serbian Campaigns of Mehemmed II (1454,1455)", Annali dell'istituto Orientale di Napoli, XIV (Naples 1964), 837-840.
- "Pachymeres on the Amourioi of Kastamonu", Byzantine and Modern Greek Studies, III (1977), 57-70.

- "Süleyman Çelebi in Rumelia and the Ottoman Chronicles", Der İslam, LX (1983), 268-296.
- \_\_\_\_\_\_, (ed.), "The ottoman Emirate (1300-1389), Rethymnon, 1993.
- ZEİNE, Z. N., Arab-Turkish Relations and the Emergence of Arab Nationalism, Beyrut 1959.
- ———, The Emergence of Arab Nationalism. With a Background Study of Arab-Turkish Relation in the Near-East, Beyrut 1966.
- ZİYA ŞAKİR, Abdülhamid'in Son Günlen' (أيام السلطان عبد الحميد الأخيرة), İstanbul 1943.

### مصادر الأنظمة الإدارية قبل عهد التنظيمات

# تشكيلات السراي العثمانى

- AKKUTAY, ÜLKER, Enderun Mektebi (مدرسة الأندرون), Ankara 1984
- ALTUNDAĞ, ÜLKÜ, "Darussaade Ağası" (أغا دار السعادة), DİA, IX.
- BAYSUN, M. CAVİD, "Cem" (الأمير جم), İA, III, 69-81
- ELDEM, SEDAD H.-AKOZAN, FERİDUN, Topkapı Sarayı (سراي طوب قابي), (ts.).
- FENERCİ MEHMED, Osmanlı Kıyafetleri (الزي العثماني), İstanbul 1986
- HIZIR B. İLYAS, Letâif-i Enderun (نطائف الأندرون), İstanbul 1276
- İNALCIK, HALİL, "Osmanlı Padişahı" (السلطان العثماني), SBFD, XIII (1958), s. 68-79.
- -------, "Osmanlılarda Saltanat Veraseti Usulü ve Türk Hâkimiyet Telâkkisi ile ilgisi" الصول), (أصول "SBFD, XIV (1959), s. 69-94.
- -----, "Pādişah" (السلطان), /A, IX, 491-95.
- "Mehmed II", IA, VII, 506-535.
- ÖZCAN, ABDÜLKADİR, "Cülüs" (اعتلاء العرش), DİA, VIII, 108-114.
- TANERİ, A., Osmanlı Devleti'nin Kuruluş Döneminde Hükümdarlık Kurumunun Gelişmesi ve Saray Hayatı-Teşkilâtı تطور نظام الحكم عند العثمانيين ابان قيام الدولة وحياة السراي العثماني وتشكيلاته, Ankara 1978.

- ULUÇAY, ÇAĞATAY, Harem II (الحريم السلطاني), Ankara 1971.
- ——, Padişahların Kadınları ve Kızları (زوجات السلاطين وبناتهم), Ankara 1980.
- VAN MOUR, On Sekizinci Yüzyılın Başlarında Osmanlı Kıyafetleri القرن)
   (الذي العثماني في أو انل القرن)
   Paris 1714.

## مصادر النظم المركزية

- AKGÜNDÜZ, AHMET, Osmanlı Kanunnameleri (القانوننامات العثمانية), I-VI, İstanbul 1990-93.
- BARKAN, Ö. LÜTFİ, "H. 933-934 (M. 1527-1528) Mali yılına âit bir bütçe örneği" (نموذج لميز انية إلى العام المالي ۴۲۳-1018), iFM, XV/1-2, 251-329.
- --------, "954-955 (1547-1548) Mali Yılına âit bir Osmanlı Bütçesi" (ميزانية عثمانية ترجع الى العام "954-955 (1547-1548) Mali Yılına âit bir Osmanlı Bütçesi (ميزانية عثمانية ترجع الى العام "954-955 (1547-1548) المالي ١٥٤٥-٩٥٥ هـ/١٥٤٨-١٥٤٨)

- -----, "Kanunname" (قانوننامه), /A, VI, 185-196.
- BAYSUN, M. CAVİD, "Musadere" (المصادرة), /A, VIII, 669-673.
- BERKES, NİYAZİ, Türkiye`de Çağdaşlaşma (العصرنة في تركيا), İstanbul 1973.
- BEYDİLLİ, KEMAL, 1790 Osmanlı-Prusya İttifakı, Meydana Gelişi-Tahlili-Tatbiki, التحالف (التحالف)
   İstanbul 1984.
- DERİNGİL, SELİM, "II. Abdülhamid`in Dış Politikası" (السياسة الخارجية للسلطان عبد الحميد الثاني),
   Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, II, 305-306.
- EMECEN, FERİDUN, "Sefere Götürülen Defterlerin Defteri" (دفتر الدفاتر الذي يصحبه الجيش), Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu`na Armağan, İstanbul 1991, s. 241-268.

- ERİM, NİHAD, Devletlerarası Hukuku ve Siyasi Tarih Metinleri القانون الدولي ونصوص التاريخ), السياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, المياسي, الميا
- ESAD EFENDİ, Teşrifat-ı Kadime (التشريعات القديمة), İstanbul 1287.
- FINDLEY, CARTER V., Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1922, Princeton 1980.
- FLEISCHER, CORNELL, H., "Preliminaries to the Study of the Ottoman Bureaucracy". *Raiyyet Rusůmu, Essays presented to Halil İnalcık, Jourhal of Turkish Studies*, 10, s. 135-141.
- GIBB, H.A.R.-BOWEN, HAROLD, Islamic Society and the West, Islamic Society in the Eighteenth Century I/I-II, Oxford 1950-57.
- GÖKBİLGİN, M. TAYYİB, "Nişancı" (النشانجي), İA, IX, 299-302.
- HALAÇOĞLU, YUSUF, XIV-XVII. Yüzyıllarda Devlet Teşkilâtı ve Sosyal Yapı (أجهزة الدولة Ankara 1991.
- HUREVITZ, Diplomacy in the Near and Middle East, 1535-1914 I, Princeton 1956.
- The Europeneanization of Ottoman Diplomacy The Conversion from Unilateralisim to Reciprocity in the Nineteenth Century" *Belleten* XXV/99 (1961) 455-466.
- ———, "Ottoman Diplomacy and the European State System", MEJ, XV (1961), 141-152.
- İNALCIK, HALİL, The Ottoman Empire, The Classical Age, 1300-1600, London 1973.
- ------, "Osmanlı İmparatorluğu`nda Kültür ve Teşkilât" (الثقافة والنظم في الامبر اطورية العثمانية), Türk Dünyası El Kitabı, Ankara 1992, 1, 457-476.
- "Reis-ul-küttâb" (رئيس الكتّاب), iA, IX, 671-683.
- İPŞİRLİ, MEHMET, "Babıâli" (الباب العالي), DİA, IV, 378-386.
- ITZKOWITZ, N-NOTE, M, Mubadele, an Ottoman Russian Exchange of Ambassadors, Chicago 1970.
- KURAN, ERCÜMEND, Avrupa 'da Osmanlı İkamet Elçiliklerinin Kuruluşu ve İlk Elçilerin Siyasi Faaliyetleri (اقامة السفارات العثمانية الدائمة في اوربا والنشاط السياسي للسفراء الأوائل), 1793-1821, Ankara 1968.

- KÜTÜKOĞLU, BEKİR, Osmanlı-İran Siyâsî Münâsebetleri (العلاقات السياسية بين العثمانيين و الاير انيين),
   (العلاقات السياسية بين العثمانيين و الاير انيين)
- -----, "Vekâyinüvis" (كاتب الوقائم), ألم, XIII, 271-287.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT, "Buyruldu" (البيورلدي أي الأمر أو الحكم الصادر عن الديوان الهمايوني"), DİA, VI, 478-480.
- —, "XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devleti`nde Fevkalâde Elçilerin Ağırlanması" (استضافة العثمانية في القرن الثامن عشر) (السفراء فوق العاديين في الدولة العثمانية في القرن الثامن عشر), Prof. Dr. İsmail Ercüment Kuran a Armağan, Ankara 1989, s. 199-231.
- KARAL, ENVER ZİYA, *Selim III`ün Hat-tı Hümayunları, Nizam-ı Cedid* الخطوط الهمايونية الخطاط الجديد) (الخطوط الهمايونية المجدد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المجادد المج
- KOÇİ BEY, Risale (nşr. A.K. Atsüt), İstanbul 1939.
- KOÇU, REŞAT EKREM, Osmanlı Muahedeleri ve Kapitülasyonları (المعاهدات العثمانية والامتيازات istanbul 1934.
- KÖPRÜLÜ, M. FUAD, Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri النظم (تأثير النظم العثمانية), İstanbul 1981.
- LYBYER, ALBERT HOWE, Kanunî Sultan Süleyman Devrinde Osmanlı İmparatorluğu'nun Yönetimi (حكم الامير اطورية العثمانية في عهد السلطان سليمان القانوني), İstanbul 1987.
- Lutfi Paşa, Lutfi Paşa Asafnamesi آصَفُنامه (nşr., M. Kütükoğlu), İstanbul 1991.
- MUMCU, AHMET, Osmanlı Devleti'nde Rüşvet, Özellikle Adlî Rüşvet إلرشوة في الدولة العثمانية و الالرشوة القضاء)
   Ankara 1969.
- -------, Hukuksal ve Siyasal Karar Organı Olarak Divan-ı Hümayun (الديوان الهمايوني جهاز أ Ankara 1976.
- NAFF, THOMAS, "Ottoman Diplomatic Relations with Europe in the Eighteenth Century. Patterns and Trends", *Studies in Eighteenth Century Islamic History*, Illinois 1977, s. 88-107.
- NORADOUNGHIAN, GABRIEL, Recueil d'actes internationaux de l'Empire Ottoman, I-III, Paris 1897-1903.
- OLIVIER, Türkiye Seyahatnamesi (رحلة تركيا), (trc. Oğuz Gökmen), İstanbul 1977.

- ORHONLU, CENGİZ, Osmanlı Tarihine Ait Belgeler, Telhisler (وثائق وتلخيصات حول التاريخ العثماني),
   (وثائق وتلخيصات حول التاريخ العثماني),
   (عالم المحتوى),
   (عالم المحتوى)
- ORTAYLI, İLBER, "Mubadele", El<sup>2</sup>, VII, 275-276.
- ÖZCAN, ABDÜLKADİR, "Fatih`in Teşkilât Kanunnamesi ve Nizam-ı Alem için Kardeş Katli Meselesi" (وقانوننامة السلطان الفاتح عن النظم وقضية قتل الإخوة لأجل نظام العالم), TD, sy.33, s. 7-56.
- SOYSAL, İSMAİL, Fransız İhtilali ve Türk-Fransız Diplomasi Münasebetleri (الثورة الفرنسية)
   Ankara 1964.
- TEBLY, KARL, Dersaadet te Avusturya Elçileri (سفراء النمسا في استانبول), Ankara 1988.
- TEMELKURAN, TEVFİK, "Divân-ı Hümâyun Mühimme Kalemi" (قلم المهمة في الديوان الهمايوني),
   TED, sayı 6, 129-175.
- TANERİ, AYDIN, Osmanlı İmparatorluğu'nun Kuruluş Döneminde Vezir-i Azamlık منصب
   الوزير الأعظم ابان قيام الامبر اطورية العثمانية)

  Ankara 1974.
- TEVKİ'Î ABDURRAHMAN PAŞA, "Kanunname", MTM, I, sy. 3, İstanbul 1331, s. 497-544.
- TURAN, ŞERAFETTİN, "1560 Tarihinde Anadolu`da yiyecek maddeleri fiyatlarını gösteren bir İran elçilik heyeti masraf defteri" دفتر المصاريف الخاص بهيئة السفارة الايرانية ويستبان منه أسعار المواد المصاريف الخاص بهيئة السفارة الايرانية ويستبان منه أسعار المواد المصاريف الخناصول عام ١٥٠١م), AÜDTCD, XVII/3-4, (Ankara 1964), s. 273-294.
- UNAT, FAİK REŞİT, Osmanlı Sefirleri ve Sefaretnameleri (السفراء العثمانيون وتقارير هم), Ankara 1968.
- UZUN, MUSTAFA, "Caize" جائزة, DİA, VII 29-30.
- VARLIK, MUSTAFA ÇETİN, "Ottoman Institutions of XVI. Century and Sultan Süleyman The Magnificent", The Ottoman Empire in the Reign of Süleyman The Magnificent, I, İstanbul 1988, s. 15-110.
- WOODHEAD, C.M., "From scribe to litterateur: The career of a sixteenth-century Ottoman Katib. BSOAS, IX/I, (1982), 55-74.

• YÜCEL, YAŞAR [yay.], Osmanlı Devlet Teşkilâtına Dair Kaynaklar, Kitab-ı Mustetab-Kitabu Mesalihi'l-Muslimin ve Menafi'i'l-Mu'minin-Hırzu'l-Muluk بمصادر حول نظم الدولة العثمانية: كتاب Ankara 1988.

#### نظم الإيالات

- AKDAĞ, MUSTAFA, Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celâlî İsyanları كفاح الأهالي
   القرف من أجل العيش الأمن، ثور ات الجلالية)
   القرف من أجل العيش الأمن، ثور ات الجلالية)
- ------, "Osmanlı İmparatorluğu`nun Yükseliş Devrinde Esas Düzen" (النظام الأساسي ايان نهضة (النظام الأساسي ايان نهضة (النظام الأساسي ايان نهضة (النظام الأساسي الطورية العثمانية)
- AYN ALİ, Kavânîn-i Al-i Osman der Hulâsa-i Mezâmîn-i Defter-i Divân (قوانين آل عثمان در خلاصه İstanbul 1280.
- BARBIR, KARL K, Ottoman Rule in Damascus, 1708-1758, Princeton 1980.
- BARKAN, Ö. LÜTFİ, XV-XVI. inci asırlarda Osmanlı imparatorluğu'nda Zirai Ekonominin Hukukî ve Mali Esasları الأسس القانونية والمالية للاقتصاد الزراعي في الامبراطورية العثمانية خلال القرنين الخاس القانونية والمالية للاقتصاد الزراعي في الامبراطورية العثمانية خلال القرنين الخاس عشر)
   Birinci cilt Kanunlar, İstanbul 1943.
- -------, "Edime Askeri Kassamına ait Tereke Defterleri رنفاتر التركات الخاصة بالقسام العسكري في , "Edime Askeri Kassamına ait Tereke Defterleri", العسكري في , (1545-1659), العسكري في , (1545-1659), 17K Belgeler, III /5-6 (1968), 1-479.
- ----, "Timar" (التيمار), /A, XII, 286-333.
- \_\_\_\_\_, "Çiftlik" (الجفالك), /A, III, 392-397.
- BAYSUN, M. CAVID, "Budin", IA, II, 748-760.
- BOSTAN, İDRİS, "Akdeniz" (البحر الأبيض المتوسط), DİA, II, 231-234.
- ----, "Derya beyi" (أمير البحار), DÍA, IX,
- COOK, M.A., Population Pressure in Rural Anatolia 1450-1600, London 1972.

- ÇADIRCI, MUSA, Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve Ekonomik Yapıları (البنية الاجتماعية والاقتصادية في مدن الأناضول ابان عهد التنظيمات), Ankara 1991.
- EMECEN, FERİDUN, XVI. Asırda Manisa Kazası (مغنيسا في القرن السادس عشر), Ankara 1989.
- GENÇ, MEHMET, "Osmanlı Maliyesinde Malikâne Sistemi" (أصول المالكانه في النظام المالي العثماني), Türkiye İktisat Tarihi Semineri, Ankara 1975, s. 231-296.
- GOFFMAN DANIEL, İzmir and the Levantine World, 1550-1650, Seattle 1990.
- GÖYÜNÇ, NEJAT, XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı (سنجق ماردين في القرن السادس عشر), İstanbul 1969.
- HALAÇOĞLU, YUSUF, XVIII. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu'nun İskân Siyaseti ve
   Aşiretlerin Yerleştirilmesi (سياسة الإسكان في الإمبر اطورية العثمانية خلال القرن الثامن عشر وتوطين العشائر),
   Ankara 1988.
- CİN, HALİL, Osmanlı Toprak Düzeni ve Bu Düzenin Bozulması (نظام الأراضي العثماني واختلال ذلك Ankara, 1978.
- İLGÜREL, MÜCTEBA, "Anadolu İsyanları" (ثورات الأناضول), DİA, III, 118-119.
- أرسوم " ضرائب " المزارعين عند العثمانيين) «İNALCIK, HALİL, "Osmanlılar`da Raiyyet Rüsûmu" (رسوم " ضرائب " المزارعين عند العثمانيين),
   Belleten XXIII/92 (1959), s. 575-610.
- \_\_\_\_\_, "Eyâlet", El<sup>2</sup>, II, 721-724.
- ----, "Rumeli", /A, IX, 766-773.
- -----, "Adâletnameler" (کتب العدالة), TTK Belgeler ۱۱/3-4, (1967), 49-145.
- İPŞİRLİ, MEHMET, "Beylerbeyi" (أمير الأمراء), DİA, IV, 69-74.
- KUNT, İ. METİN, Sancaktan Eyalete, 1550-1650 Arasında Osmanlı Umerası ve İl İdaresi من أمن أمراء العثمانيين بين عامي ١٦٥١-١٥٦م وحكم الإيالات) İstanbul 1978.
- \_\_\_\_\_\_, Bir Osmanlı Valisinin Yıllık Gelir-Gideri Diyarbekir رديار بكر، الموارد والنفقات السنوية لوال المراد والنفقات السنوية لوال بالمراد بالمراد والنفقات السنوية لوال بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد بالمراد با
- KÜÇÜK, CEVDET, Osmanlı Diplomasisinde Ermeni Meselesinin Ortaya Çıkışı ظهور المسألة (ظهور المسألة 1897, 1878-1897, İstanbul 1984.

- LEWIS BERNARD-COHEN AMNON, Palestine in the Sixteenth Century, Princeton 1978.
- LONGRIGG, S. H, Four Centuries of Modern Irag, Oxford 1925.
- MANTRAN, ROBERT, Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul (استانبول في النصف الثاني للقرن), ۱-۱۱,(trc. M.A. Kılıçbay-E. Özcan), Ankara (ts.).
- MERT, ÖZCAN, XVIII ve XIX. Yüzyıllarda Çapanoğulları إلّ چاپان في القرنين الثامن عشر والتاسع Ankara 1980.
- ———, "Ayan" (الأعيان), DİA, IV, 195-198.
- MİROĞLU, İSMET, XVI. Yüzyılda Bayburt Sancağı (سنجق بايبورد في القرن السادس عشر), İstanbul 1975.
- ------, Kemah Sancağı ve Erzincan Kazası (سنجق كماخ وقضاء الرزنجان), 1520-1566, Ankara 1990.
- ORHONLU, CENGİZ, Osmanlı İmparatorluğu nda Derbend Teşkilâtı إلامبر اطورية العثمانية) (نظم حراسة المعابر في
- -----, Osmanlı İmparatorluğu nda Şehircilik ve Ulaşım إتخطيط المدن والطرق في الامبر اطورية (تخطيط المدن والطرق في الامبر اطورية Derleyen S. Özbaran, İzmir 1984.
- ÖZDEĞER, HÜSEYİN, Onaltıncı Asırda Ayntâb Livâsı / (الواء عنتاب في القرن السادس عشر), İstanbul 1988.
- ÖZKAYA, YÜCEL, Osmanlı İmparatorluğu'nda Ayânlık (نظام الأعيان في الامبراطورية العثمانية), Ankara 1977.
- PITCHER, DONALD EDGAR, An Historical Geography of the Ottoman Empire, Leiden 1972.
- RAFEQ ABDUL-KARIM, The Province of Damascus 1723-1783 Beirut 1966.
- SERTOĞLU, MİDHAT, Sofyalı Ali Çavuş Kanunnamesi (قانوننامة صوفيالي چاوش علي), İstanbul 1992.
- ŞAHİN, İLHAN, "Timar Sistemi Hakkında Bir Risale" , *TD*, sy., 32, 905-935.

- TURAN, ŞERAFETTİN, Kanunî'nin oğlu Şehzade Bayezid Vak'ası (واقعة الأمير بايزيد ابن السلطان, Ankara 1961.
- "XVII. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu'nun İdari Taksimatı" (التقسيمات الإدارية في "Atatürk Üniversitesi Yıllığı, 1961, 201-232.
- ULUÇAY, M. ÇAĞATAY, XVII. Asırda Saruhan da Eşkiyalık ve Halk Hareketleri (الشقاوة İstanbul 1944.
- ------, 18 ve 19. yüzyıllarda Saruhan'da Eşkiyalık ve Halk Hareketleri (الشقاوة والحركات , İstanbul 1955.
- YÜCEL, YAŞAR, "Osmanlı İmparatorluğu`nda Desantrilizasyona (Adem-i Merkeziyet) dair Genel Gözlemler" (أفكار عامة حول مبدأ اللامركزية في الإمبراطورية العثمانية), Belleten, XXXVIII/152, (1974), s. 657-708.
- "XVI-XVII yüzyıllarda Osmanlı İdari Yapısında Taşra Umerâsının Yerine dâir Düşünceler" , عشر السانس عشر والسابع عشر ) الفكار حول مكانة أمراء الأقاليم في التركيب الإداري العثماني في القرنين السانس عشر والسابع عشر), Belleten, XLI /163 (1977), s. 495-506.

# تشكيلات رجال الهيئة العلمية

- ALGAR, HAMID, Religion and State in Iran, 1785-1906, The Role of the Ulema in the Qajar Period, Los Angeles 1969.
- AKGÜNDÜZ, AHMET, İslâm Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi (الأوقاف Ankara 1988.
- ALTUNSU, ABDÜLKADIR, Osmanlı Şeyhülislamları (شيوخ الاسلام العثمانيون), Ankara 1972.
- BALTACI, CAHİD, XV-XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, Tarih ve Teşkilât (المدارس العثمانية في İstanbul 1976.
- BAYSUN, M. CAVİD, "Ebussu'ud Efendi" (ابو السعود افندي), Ä, IV, 92-99.
- \_\_\_\_\_, "Naip"(الثانب), *İA*, IX, 50-51.
- -----, "Mescid, Osmanlı Devri Medreseleri" (المسجد، مدارس العهد العثماني), /A, VIII, 71-77.
- BİLGE, MUSTAFA, İlk Osmanlı Medreseleri (المدارس العثمانية الأولى), İstanbul 1984.

- RİFAT EFENDİ, Devhatu'l-meşayih ma'a zeyl (دوحة المشايخ وذيلها), İstanbul (ts.).
- ERÜNSAL, İSMAİL, Türk Kütüphaneleri Tarihi II, Kuruluştan Tanzimata Kadar Osmanlı Vakıf
   Kütüphaneleri (تاریخ المکتبات النرکیة "۲"، مکتبات الوقف منذ قیام الدولة حتی عهد النتظیمات), Ankara 1988.
- GÖKBİLGİN, M. TAYYİB "Arpalık" (بدل الشعير), أA, I, 592-95.
- GÜNYOL, VEDAD, "Mektep" (المدرسة), /A, VII, 655-659.
- HEYD, URİEL, "The Ottoman Ulema and Westernization in the Time of Selim III and Mahmud II", 63-96.
- İHSANOĞLU, EKMELEDDİN, "Tanzimat Öncesi ve Tanzimat Dönemi Osmanlı Bilim ve Eğitim Anlayışı" (مفهوم العلم والتعليم عند العثمانيين قبل عهد التنظيمات وخلاله), 150. yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 335-393.
- ———, "Darulfunun Tarihçesine Giriş" (مدخل إلى تاريخ دار الفنون "الجامعة"), Belleten, LIV/210, (1990), 699-738.
- İlmiye Salnamesi (سالنامة رجال الهينة العلمية), İstanbul 1334.
- İPŞİRLİ, MEHMET, XVII. Yüzyıl Başlarına Kadar Osmanlı imparatorluğu'nda Kadıaskerlik Müessesesi (منصب قضاء العسكر في الامبر اطورية العثمانية حتى أوائل القرن السابع عشر), İstanbul 1982 (منصب قضاء العسكر في الامبر اطورية العثمانية حتى أوائل القرن السابع عشر).
- -----, "Osmanlı İlmiye Mesleği Hakkında Gözlemler (XVI-XVII. Asırlar) ملاحظات حول حرفة (ملاحظات عامل , OA, VII-VIII, 273-285.
- ITZKOWITZ, NORMAN, Islamic Tradition and the Ottoman Empire, New York 1972.
- MAJER, H.G., "Uşşaki-zâde" (عُشْنَاقي زاده), /A, XIII, 77-80.
- REPP, R.C., The Mufti of Istanbul, A study in the Development of the Ottoman Learned Hierarchy, Oxford 1986.
- Scholars, Saints and Sufis, Muslim Religious Institutions since 1500, Ed. Nikki R. Keddie, Los Angeles 1972.

- TEKİNDAĞ, İ., "Medrese Dönemi" (عهد المدارس التقليدية), Cumhuriyetin 50. Yılında İstanbul Üniversitesi, İstanbul 1975, 3-54.
- ÜNVER, SÜHEYL, Fatih, Külliyesi ve Zamanı İlim Hayatı (الكلية الفاتح والحياة العلمية), İstanbul 1946.
- YEDİYILDIZ, BAHAEDDİN, Instutution du Vaqf Au XVIIIe Siecle en Turquie, etude sociohistorique, Ankara 1990.
- \_\_\_\_\_, "Vakıf" (الأوقاف), أA, XIII, 153-172.
- ZILFI, C. MADELINE, The Politics of Piety. The Ottoman Ulema in the Post Classical Age (1600-1800), Minneapolis 1988.

## مصادر النظم الادارية من التنظيمات حتى نهاية الدولة

- AKILLIOĞLU, TEKİN, "Hukuk-ı İdare Üzerine" (عول قوانين الإدارة), Amme İdaresi Dergisi, c. 16 (2 Haziran 1983).
- AYDIN, MAHİR, "Sultan II Mahmud Döneminde Yapılan Nüfus Tahrirleri" (عمليات تعداد السكان الذي المحمود الثاني)
   أstanbul 1990, s. 81- 106.
- CEZAR, YAVUZ, Osmanlı Maliyesinde bunalım ve Değişim Dönemi (عهد الأزمة والتغيير في النظام), İstanbul 1986.
- ———, "Tanzimat`a Doğru Osmanlı Maliyesi" (المالية العثمانية نحو عهد التنظيمات), *Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi*, c. IV, İstanbul 1985, s. 925-933.
- DAVISON, H. RODERIC, Reform in the Ottoman Empire 1856-1876, Princeton 1963.
- GÜRAN, TEVFİK, Tanzimat Döneminde Osmanlı Maliyesi, Bütçeler ve Hazine Hesapları
   (المالية العثمانية في عهد التنظيمات، الميز انيات وحسابات الخزانة), Ankara 1989.
- HATEMİ, HÜSEYİN, "Tanzimattan Cumhuriyete Vakıf" (الأوقاف منذ التنظيمات حتى الجمهورية),
   Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, c.VI, İstanbul 1985, s. 1658-1678.
- İHSANOĞLU, EKMELEDDİN, "Tanzimat Döneminde İstanbul'da Dârülfünun Kurma
   Teşebbüsleri" (محاولات اقامة جامعة في استانبول خلال عهد التنظيمات), Türk Tarih Kurumu 150. yılında
   Tanzimat, (haz. H.Dursun Yıldız), Ankara 1992, s. 397-439.
- أNALCIK, HALİL, "Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Humayunu" (وثيقة التحالف وخط كلخانه الهمايوني),
   Belleten, XXVIII/109-112 (1964), s. 603-622.

- ———, "Tanzimatın Uygulanması ve Sosyal Tepkileri (تطبيق مبادئ التنظيمات و آثار ها الاجتماعية), "Belleten", XXVIII /109-112 (1964) s. 623-690.
- KAYNAR, REŞAT, Mustafa Reşid Paşa ve Tanzimat (مصطفى رشيد باشا و التنظيمات), Ankara 1985.
- KUNERALP, SİNAN, "The Ministry of Foreign Affairs under the Ottoman Empire and the Turkish Republic", *Time History of World's Foreign Offices Turkey*, edit: Steiner 1985, s. 494-510.
- KURAN, ERCÜMENT, "Osmanlı İmparatorluğu`nda İnsan Hakları ve Sâdık Rıfat Paşa", (حقوق الإنسان في الإمبر اطورية العثمانية وصادق رفعت باشا), Türk Tarih Kongresi VIII / 2, Ankara 1982, s. 1452-53.
- MERİÇ, CEMİL, "Tunuslu Hayreddin Paşa" (خير الدين باشا التونسي), Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi, c.V, İstanbul 1985, s. 1295-1298.
- ORTAYLI, İLBER, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı (أطول قرن في عمر الامبراطورية), İstanbul 1987.
- — , Tanzimattan Cumhuriyete Yerel Yönetim (الادارات المحلية من عهد التنظيمات إلى الجمهورية), istanbul, 1985.
- ROSENTHAL, STEVEN, "Foreigners and Municipal Reform in İstanbul", International Journal
  of Middle Eastern Studies, II (1980) s. 227-245.
- SAKAOĞLU, NECDET, "Padişahlık ve Sadrazamlık Kurumu" (نظام السلطنة والصدارة العظمى), Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye Ansiklopedisi c. V., İstanbul 1985, s. 1278-1285.
- SEYİTDANL!OĞLU, MEHMET, "Parlamento Geleneğimiz Çerçevesinde Tanzimat Meclisleri" (مجالس التنظيمات في إطار تقاليدنا البرلمانية), Türkiye Günlüğü, sy. 8 (1989) s. 60-64.
- SOYSAL, İSMAİL, "Umûr-ı Hâriciye Nezâretinin Kurulması-1836" الشنون (شكيل نظارة "وزارة" الشنون) (تشكيل نظارة "وزارة" الشنون) (Sultan II.Mahmud ve Reformları, İstanbul 1990 s. 71-89.
- TUNAYA, TARIK ZAFER, Türkiye'de Siyasal Partiler (الأحزاب السياسية في تركيا), c. I. (İkinci Meşrutiyet Dönemi) (عهد المشروطية الثانية), c. III (İttihat ve Terakkî) (جمعية الاتحاد والترقي, İstanbul 1984, 1989.
- YAZICI, NESİMİ, "Tanzimat Döneminde Osmanlı Haberleşme Kurumu" وسائل الاتصال في عهد) (انتظيمات, *Türk Tarih Kurumu - 150. Yılında Tanzimat,* (haz. H.Dursun Yıldız), Ankara 1992, s. 139-210.

## مصادر النظم العسكرية عند العثمانيين

- AHMED CEVAD, Târih-i Askerî-i Osmânî (التاريخ العسكري عند العثمانيين), I, İstanbul 1299, II, İÜ.
   Ktp., TY, nr.4178ı III, TY.6127.
- BARKAN, ÖMER LÜTFİ, "Timar" (التيمار), XII /1, s.286-333.
- BEYDİLLİ, KEMAL, "II. Abdülhamid Devrinde Gelen İlk Alman Askerî Heyeti Hakkında", حول الحول (حول الثاني)
   (حول المينة عسكرية المانية تاتي إلى تركيا في عهد عبد الحميد الثاني)
   (Mart 1979)
   (S.481-494.
- BOSTAN, İDRİS, Osmanlı Bahriye Teşkilâtı. XVII. Yüzyılda Tersane-i Âmire نظم البحرية, Ankara 1992.
- CEZAR, MUSTAFA, Osmanlı Tarihinde Levendler (اللوندية "جنود البحرية" في التاريخ العثماني), İstanbul
   1965.
- ERENDİL, MUZAFFER, Topçuluk Tarihi (تاريخ المدفعية), Ankara 1988.
- ESAD EFENDİ, Teşrifât-ı Kadîme (التشريفات القديمة), İstanbul 1979 (1287 tab'ının tıpkı basımı).
- \_\_\_\_\_, Üss-i Zafer (أساس النصر), İstanbul 1293.
- EYYÛBÎ EFENDÎ, Kanunnâme قانوننامه İst. Üniv. Ktp., TY, nr.734.
- FATİH EFENDİ, Gülzâr-ı fütûhât (حديقة الفترحات), İst. Üniv. Ktp. Ty. nr. 3645
- GENCER, ALİ İHSAN, Bahriye'de Yapılan İslahat Hareketleri ve Bahriye Nezâretinin Kuruluşu (حركات الإصلاح في البحرية وتشكيل نظارة البحرية), İstanbul 1985.
- İLGÜREL, MÜCTEBA, "Yeniçeriler" (الانكشارية), XIII, 385-395.
- أNALCIK, HALİL, "Osmanlı Devrinde Türk Ordusu" (الجيش التركي في العهد العثماني), Türk Kültürü,
   X/118 (Ağustos 1972), s.130-138.
- LYBYER, ALBERT HOWE, Kanuni Sultan Süleyman Devrinde Osmanlı İmparatorluğu'nun Yönetimi (حكم الإمبر اطورية العثمانية في عهد السلطان سليمان القانوني), (trc. Seçkin Cılızoğlu) İstanbul 1987.
- MAHMUD ŞEVKET PAŞA, Osmanlı Teşkilât ve Kıyâfet-i Askeriyyesi (النظم العثمانية والأزياء)
   İstanbul 1325.

- MARSIGLI, GRAF, Osmanlı İmparatorluğu'nun Zuhur ve Terakkisinden İnhitatı Zamanına Kadar Askerî Vaziyeti (ظهور الإمبراطورية العثمانية ووضعها العسكري منذ عهد القوة حتى زمن الانحطاط), Ankara 1934.
- Mebde-i Kanun-ı Yeniçeri Ocağı Tarihi قانون اوجاق الانكشارية وتاريخه), (nşr. İ.E. Petrosyan),
   Moskova 1987
- ÖZCAN, ABDÜLKADİR, "Osmanlılar`da Askerî Teşkilât" (النظم العسكرية عند العثمانيين), Osmanlı Ansiklopedisi, İstanbul 1993 IV, 7-145
- ———, "Akıncı" (قوات الطلائع), TDV, II, 249-250ı aynı müellif, "Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye" (جيش العساكر المنصورة المحمدية)., III, 457-458ı "Deli ", (الدلاة). IX, 132-135ı "Devşirme" (الدوشير مه), IX, 254-257
- RYCAUT, PAUL, The Present State of the Ottoman Empire, Meisenheim Glan 1972.
- TACAN, NECATİ, Akıncılar ve Mehmed II, Bayezid II Zamanlarında Akınlar وَوَ اتَ الطَّلائعِ) (قو ات الطَّلائع İstanbul 1936.
- TANERİ, AYDIN, Kuruluş Devri Osmanlı Kara ve Deniz Kuvvetleri القوات البرية والبحرية العثمانية, Ankara 1981.
- UZUNÇARÇILI, İSMAİL HAKKI, Kapukulu Ocakları (أوجاقات القبوقولية), I-II, Ankara 1943-1944.,
   Osmanlı Devleti'nin Merkez ve Bahriye Teşkilâtı (نظم الإدارة المركزية ونظم البحرية في الدولة العثمانية),
   Ankara 1945.

#### الحقوق عند العثمانيين

- (AHMET) CEVDET PAŞA, *Tezâkir* (تناكر), (Yay. Cavid Baysun) c. I-IV, Ankara 1953, 1960, 1963, 1967
- -----, Maruzat معروضات, (haz.: Yusuf Halaçoğlu), İstanbul, 1980
- AKDAĞ, MUSTAFA, "Osmanlı Müesseseleri Hakkında Notlar" (ملاحظات حول المؤسسات العثمانية), AÜ DTC FD, c. III/1-2, s. 27-52.
- ———, Türk Halkının Dirlik ve Düzenlik Kavgası, Celâlî İsyanları كفاح الأهالي الترك من أجل, Ankara 1975.

- \_\_\_\_\_\_, Türkiye` nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (تاريخ تركيا الاقتصادي والاجتماعي), c.l-ll, İstanbul
- AKGÜNDÜZ, AHMET, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri القانوننامات العثمانية وتحليلها (c.l-VI, İstanbul 1990-1993
- ALİ EFENDİ, Fetâvâ, c.I-II, İstanbul 1272
- ALSAN, ZEKİ MESUD, Yeni Devletler Hukuku (القانون الدولي الحديث), c.i-أأ, Ankara 1950
- ALTUĞ, YILMAZ, Yabancıların Hukukî Durumu (الوضع القانوني للأجانب), İstanbul 1971
- ANHEGGER, ROBERT İNALCIK, HALİL. Kanunnâme-i Sultânî Ber Mûceb-i Örf-i Osmânî
   (القانون السلطاني بمقتضي العرف العثماني), Ankara 1956
- Aşıkpaşazâde Ahmed, Aşıkpaşazâde Tarihi (تاريخ عاشق باشازاده), (nşr. Ali Bey), İstanbul 1332
- ATAR, FAHREDDİN, İslâm Adlîye Teşkilâtı Ortaya Çıkışı ve İşleyişi ظهور نظم القضاء الاسلامية , Ankara 1979
- AYDIN, M. AKİF. "Arazi Kanunnâmesi", (قانوننامة الأراضي) DİA, İstanbul 1991, c. III, s.346-347.
- ـــــــ, "Batılılaşma", (حركة التغريب) DİA, İstanbul 1992, c.V, s.162-167
- ———, "Bir Hukukçu Olarak Ahmed Cevdet Paşa", (أحمد جودت باشا مُشرعاً) Ahmed Cevdet Paşa Semineri, İstanbul 1986, s. 21-39.
- -----, İslâm Osmanlı Hukuku (التشريع الاسلامي عند العثمانيين), İstanbul 1985.
- -----,"Mecelle`nin Hazırlanışı" (إعداد مجلة الأحكام العدلية), OA, c. İX (1989), s. 31-50
- BARDAKJİAN, KEVORK B., "The Rise of the Armenian Patriarchate of Constantinople", Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude-Bernard Lewis), New York 1982, c. I, s. 89-100
- BARKAN, ÖMER LÜTFİ. "Kanunnâme" قانوننامه, İA, c.VI, s.185-196
- ———, XV ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Zirai Ekonominin Hukukî ve Malî Esasları, Kanunlar الأسس القانونية والمالية للاقتصاد الزراعي في الامبراطورية العثمانية خلال القرنين الخامس عشر ، القوانين) istanbul 1943.

- ———, "Türkiye'de Din ve Devlet İlişkilerinin Tarihsel Gelişimi" (التطور التاريخي للعلاقة بين الدين), Cumhuriyetin 50. Yıld nümü Semineri, Ankara 1975, s. 49-97.
- ————,"XV ve XVI. asırlarda Osmanlı İmparatorluğu'nda toprak işçiliğinin organizasyon şekilleri ve ortakçı kullar" (الأشكال التنظيمية لفلاحة الأرض والعبيد العاملون بالشراكة في الامبراطورية العثمانية خلال "لأشكال التنظيمية لفلاحة الأرض والعبيد العاملون بالشراكة في الامبراطورية العثمانية الخامس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والسادس عشر والمدادس عشر والسادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس عشر والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس والمدادس
- BELGESAY, MUSTAFA REŞİT, "Tanzimat ve Adliye Teşkilâtı" (عهد التنظيمات والنظم القضائية), Tanzimat I. İstanbul 1940. s. 211-220
- BERKİ, ALİ HİMMET, Büyük Türk Hükümdarı İstanbul Fâtihi Sultan Mehmed Han ve Adalet Hayatı (الحاكم التركي العظيم فاتح استانبول السلطان محمد خان وحياته القضائية), İstanbul 1953
- BOUSQUET, G.H. Du Droit Musulman et de Son Application Effective dans le Monde, Alger 1949
- BOZKURT, GÜLNİHAL. Alman ve İngiliz Belgelerinin ve Siyasi Gelişmelerin İşığı Altında Gayrımüslim Vatandaşlarının Hukukî Durumu
   (الوضع القانوني للمواطنين غير المسلمين على ضوء الوثائق ضوء الوثائق (1839-1914), Ankara 1989
- BRAUDE, BENJAMIN. "Foundation Myths of Millet System", Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude-Bernard Lewis), New York 1982, c.i, s. 69-88
- ----, Geschichte der Arabischen Litteratur, c. İ-II, Leiden 1943.
- \_\_\_\_\_, Supplementband, c.I-III, Leiden 1937
- BRUNSCHVIG, R. "Abdé" El<sup>2</sup>, c. I. s. 24-40
- CHEHATA, CHAFIK, Precis de Droit Musulman, Paris 1970
- CLOGG, RICHARD. "The Greek Millet in the Ottoman Empire", Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude-Bernard-Lewis), New york 1982, c.l, s. 185-207
- COULSON, N.J., A History of Islamic Law, Edinburg 1978
- ÇAVUŞZÂDE MEHMED AZİZ, Dürrü's-sukûk در الصكوك, I-II, İstanbul 1288
- Düstûr, Birinci Tertip c. I ve IV, İstanbul 1289, 1296
- DÜZDAĞ, M. ERTUĞRUL, Şeyhülislâm Ebussuûd Efendi Fetvaları İşığında 16. Asır Türk Hayatı (الحياة التركية في القرن السادس عشر على ضوء فتاوى شيخ الاسلام أبي السعود افندي), İstanbul 1972
- EBUSSUÛD, "Maruzat" معروضات, MTM, sy. 2, s. 337-348

- ENGELHARDT, Ed. Türkiye ve Tanzimat Devlet-i Osmaniye`nin Tarih-i İslahatı (تسركيا وعهد الاصلاح في الدولة العثمانية)
   التنظيمات، تاريخ الاصلاح في الدولة العثمانية)
- EPSTEIN, MARK A. "The Leadership of the Ottoman Jews in the Fifteenth Centuries", Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude-Bernard-Lewis) New York 1982, c.l, s. 101-115
- EREN, A.C., "Tanzimat", İA, c. XI, s.709-765
- ERİM, NİHAT. Devletlerarası Hukuku ve Siyasi Tarih Metinleri (القانون الدولي ونصوص التاريخ c.l, Ankara 1953)
- FATTAL, ANTOİNE. Le Statut Légal des Non-Musulmans en Pays d'Islam, Beyrut 1958
- GERBER, HAİM. "Sharia Kanun and Custom in the Ottoman Law: The Court Records of 17 th Century Bursa", IJTS, c. II/1, s. 131-147
- GIBB, H.A.R. BOWEN, HAROLD, *İslamic Society and the West*, c.I-II London 1969.
- GÖKÇE, TUNCER. "Osmanlı Kanunnâmeleri ve Bir Kanunnâme Sureti Hakkında" (حول الحول المعلمانية وصورة لواحدة منها)
   TAD, c.V (1990), s. 201-227
- HACKER, JOSEPH R. "Ottoman Policy toward the Jews and Jewish Attitudes toward the Ottomans during the Fifteenth Century", Christians and Jews in the Ottoman Empire, (yay. Benjamin Braude-Bernard-Lewis) New York 1982, c.l, s. 117-126
- HAMÎDULLAH, MUHAMMED, İslâmın Hukuk İlmine Yardımları (دور المسلمين في علم الحقوق), (der. Salih Tuğ), İstanbul 1962
- HEYD, URIEL. "Eski Osmanlı Hukukunda Kanun ve Şerîat", القانون والشريعة في الحقوق العثمانية (trc. Selahattin Eroğlu), AÜİFD, c. XXVI, s. 633-652.
- ———, "Some aspects of the Ottoman fetva", *BSOAS*, c. 32 (1969), s.35-36.
- ----, Studies in Old Ottoman Criminal Law, Oxford 1973.
- HIFZI EFENDİ, Kanunnâme-i Cedîd, (قانوننامهء جديدة L.. Hukuk Fakültesi Kütüphanesi
- HUART, Cl., "Kazasker" (قاضى العسكر), İA, c. VI, s. 522
- İNALCIK, HALİL. "Adaletnâmeler" (كتب العدالة), Belgeler Türk Tarihî Belgeleri Dergisi, c. İİ, sy. 3-4, s. 49-145

- ———, "Bursa Şer`iye Sicillerinde Fâtih Sultan Mehmed în Fermanları", ورمانات السلطان محمد ","Bursa Şer`iye Sicillerinde Fâtih Sultan Mehmed în Fermanları", الفاتح في السجلات الشرعية بورصة)
- -----, "İmtiyazat" (الامتياز ات), El², c. III, s. 1179-1189
- \_\_\_\_\_," Kanun", E/2, c. IV, s. 558-562
- \_\_\_\_\_," Kanunnâme", E/2, c. IV, s. 562-566
- ----, "Mahkama" (المحكمة), E/², c. VI, s. 3-5
- \_\_\_\_\_," Mahkeme", /A, c. VII, s. 149-151
- ------, "Osmanlı Hukukuna Giriş" (مدخل إلى الحقوق العثمانية), SBFD, c. XIII/2, s. 102-126
- ———,"Ottoman Archival Materials on Millets" *Christians and Jews in the Ottoman Empire, (*yay. Benjamin Braude-BernardLewis) New York 1982, c.l, s. 437-449
- ,"Suleiman the Lawgiver and Ottoman Law", Archivum Ottomanicum, c. I (1969), s. 105-138.
- ———,"Tanzimat Nedir" (ماهي النتظيمات), Tarih Araştırmaları 1940-1941 DTCF Yıllık Araştırmalar Dergisi, c. l, s. 237-263
- JAESCHKE, GOTTARD, Yeni Türkiye'de İslâmlık (الاسلام في تركيا الحديثة), (trc. Hayrullah Örs), Ankara 1972
- JENNİNGS, RONALD C., "Kadı Court and Legal Procedure in 17th C. Ottoman Kayseri", SI, c. XLVIII, s. 133-172
- "Kanunnâme-i Âl-i Osmân" (قانوننامه آل عثمان), sy. 13-15 eki (1329-1330)
- Kanununname-i Ticaret ve Zeyille (قانوننامة التجارة وذيولها), قانوننامة الحديثة Fikri Gürzümar Tekin Gürzümar), Ankara 1962
- KARAHİSÂRÎ HAMZA, Mühimmatü 'l-kudât مهمات القضاة, Süleymaniye Ktp, Yazma Bağışlar, nr.51/3
- KARAKOÇ, SERKİZ, Tahşiyeli Kavanin / (قوانين ذات حواش), İstanbul 1341/1343, İ.cilt
- KARAL, ENVER ZİYA, Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني), c.V,VI Ankara 1983, 1976

- ———,"Yavuz Sultan Selim'in Oğlu Şehzade Süleyman'a Manisa Sancağını İdare Etmesi için Gönderdiği Siyasetnâme" سياستنامه أرسلها السلطان ياوز سليم الى ابنه الأمير سليمان حتى يحكم بها سنجق
   , Belleten, sy. 21-22(1942), s.37-44.
- KAZICI, ZİYA, Osmanlılarda İhtisâb Müessesei (نظام الاحتساب عند العثمانيين), İstanbul 1987
- KÖYMEN, MEHMET ALTAN. "Alp Arslan zamanı Büyük Selçuklu İmparatorluğu Dini Siyaseti" (السياسة الدينية لدولة السلاجقة العظام على أيام آلب ارسلان), Selçuklu Araştırmaları Dergisi, c. IV, s. 127-155
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT. "Defterdar", DİA, İstanbul 1994, c.IX, s 94-961
- LEVY, REUBEN, The Social Structure of Islam, Cambridge 1979
- LEWIS, BERNARD. Modern Türkiye'nin Doğuşu (مولد تركيا الحديثة), (trc. Metin Kıratlı), Ankara 1970
- LOWRY, HEATH W., "The Ottoman Livâ Kanunnâmes contained in the Defter-i Hakani", OA, c. II. s. 43-74
- LÜTEM, İHSAN. Devletler Hukuku Dersleri (دروس في القانون الدولي), c. I-II, İstanbul 1958
- MARDİN, EBÜL-ULÂ. "Kadı" (القاضي), أA, VI, 42-46
- ------, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmed Cevdet Paşa (أحمد جودت باشا والقانون المدني),
   İstanbul 1946.
- Mecelle-i Ahkam-ı Adlîyye (مجلة الأحكام العدلية), İstanbul 1305
- MERAY, SEHA L. Devletler Hukukuna Giriş (مدخل إلى القانون الدولي), c. I-II, Ankara 1968
- MUMCU, AHMET, Hukuksal ve Siyasal Karar Organı Olarak Divân-ı Hümâyun (الديوان الهمايوني)
   Ankara 1976.
- —, Osmanlı Devleti nde Rüşvet Özellikle Adlî Rüşvet (سيما رشوة في الدولة العثمانية و لا سيما رشوة Ankara 1969.
- ———, Osmanlı Devleti nde Siyaseten Katil (الحكم بالقتل في الدولة العثمانية), Ankara 1963.
- NAGY, GY, KALDY, "Kadı", El<sup>2</sup>, c. IV, s. 375
- OHSSON, M. D', Tableau Général de l'Empire Ottoman, c. I-VII, Paris 1788-1824.

- OKANDAN, RECAI GALİP, "Amme Hukukumuzda Tanzimat Devri" (عهد التنظيمات في القانون العام), Tanzimat I, İstanbul 1940, s. 97-128
- ONGAN, HALİT, Ankara `nın 1 Numaralı Şer `iye Sicili (السجل الشرعي رقم "۱" في محكمة أنقرة), Ankara
   1958
- ORTAYLI, İLBER, "Osmanlı Kadısı" (القاضى العثماني), A.Ü,SBFD, c. XXX/1-4, s. 117-128
- ———, "Osmanlı Şehirlerinde Mahkeme" (المحكمة في المدن العثمانية), *Bülent Nuri Esen Armağanı*, Ankara 1977, s. 245-264.
- OSMAN NURİ, Mecelle-i Umur-ı Belediyye (مجلة الشئون البلدية), İstanbul 1919, İ. cilt
- ———, "Osmanlı Kanunnâmeleri" (القانوننامات العثمانية), *MTM*, c.l, sy. 1, s. 49-112, sy. 2, s. 305-348, sy. 3, s. 497-544
- ÖZEL, AHMET. Hanefî Fıkıh Âlimleri (علماء الفقه الحنفي), Ankara 1990.
- \_\_\_\_\_, İslam Hukukunda Milletlerarası Münasebetler ve Ülke Kavramı , الدولية ومفهوم (العلاقات الدولية في التشريع الاسلامي) , İstanbul 1982.
- PAKALİN, MEHMET ZEKİ, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü (معجم مصطلحات التاريخ ربع التاريخ), c. I-III, İstanbul 1971
- SAHİLLİOĞLU, HALİL, "Askerî", DİA, İstanbul 1991, c. III, s. 488-489
- ———, "Bursa Kadı Sicillerinde İç ve Dış Ödemeler Aracı Olarak Kitâbü l-kâdî 've Süfteceler" (كتاب القاضي" و " السفاتج" كأداة للمدفو عات الداخلية والخارجية في سجلات قضاة بورصة), Türkiye İktisat Tarihî Semineri, Ankara 1975, s. 103-144.
- ------, "Onbeşinci yüzyılın sonu ile onaltıncı yüzyılın başında Bursa'da köleliğin sosyal ve ekonomik hayattaki yeri" مكانة الرق في الحياة الاجتماعية والاقتصادية في بورصة في أواخر القرن الخامس عشر (مكانة الرق في الحياة الاجتماعية والاقتصادية على , ODT- Gelişme Dergisi, Ankara 1979, s. 76-80.
- SCHACHT, JOSEPH. İslam Hukukuna Giriş (إلى التشريع الإسلامي , (trc. Mehmed Dağ-Abdülkadir Şener), Ankara 1977
- SELLE, FRIEDRICH, Prozessrecht des Jahrunderts im Osmanischen Reich, Wiesbaden 1962
- Tarama Sözlüğü (المعجم المسحي), VI. Ankara 1972

- TEDESHI, GUIDO (GAD), Studies in İsrael Law, Jerusalem 1960
- Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi Klavuzu (دليل أرشيف متحف سراي طوب قابي), c.ll, İstanbul 1940
- TURAN, OSMAN. Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar (الوثائق الرسمية عن سلاجقة تركيا),
   Ankara 1988
- TYAN, EMILE, l'Histoire de l'Organisation Judiciaire en Pays d'Islam, Paris 1960.
- UBICINI, M.A. Türkiye 1850 (تركيا عام ۱۸۵۰م), trc. Cemal Karaağaçlı, c. I-II, İstanbul, ts.
- ULUÇAY, CENGİZ, XVII. Asır'da Saruhan'da Eşkiyalık حركات الشقاوة في صاروخان في القرن السابع)
   أ. İstanbul 1941
- UZUNÇARŞILI, İSMAİL HAKKI, Osmanlı Devletinin Merkez ve Bahriye Teşkilatı (النظم المركزية العثمانية), Ankara 1984.
- -----, Osmanlı Devleti Teşkilâtına Methal (مدخل إلى النظم العثمانية), Ankara 1970
- -----, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilâtı (نظم هينة رجال العلم في الدولة العثمانية), Ankara 1965.
- \_\_\_\_\_\_, Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني), c.ll. Ankara 1983<sup>4</sup>.
- ÜÇOK, COŞKUN MUMCU, AHMET, Türk Hukuk Tarihi (تاريخ التشريع التركي), Ankara 1982
- VELİDEDEÖĞLU, HIFZI VELDET, "Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat" (العركات التقنينية "Tanzimat I, İstanbul 1940, s. 139-209
- YÜCEL, YAŞAR [yay.]. Osmanlı Devlet Teşkilâtına Dair Kaynaklar (مصادر عن نظم الدولة العثمانية),
   Ankara 1988

## حول المجتمع العثماني

- AKARLI, ENGİN, "Osmanlılarda Devlet, Toplum ve Hukuk Anlayışı" (مفهوم الدولة والمجتمع والقانون)
   30. XVI. yüzyıldan XVIII. yüzyıla çağdaş Kültürün Oluşumu, İstanbul, 1986, s. 19-30.
- Aile Yazıları (كتابات في العائلة), I, (der: Beğlü Dikeçligil, Ahmet Çiğdem), Ankara, 1991.

- ERYILMAZ, BİLAL, Osmanlı Devleti`nde Millet Sistemi (نظام الملة في الدولة العثمانية), İstanbul, 1992.
- HALAÇOĞLU, YUSUF, XVIII. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu'nun İskân Siyaseti ve
   Aşiretlerin Yerleştirilmesi (سياسة الإسكان وتوطين العشائر في الإمبر اطورية العثمانية خلال القرن الثامن عشر),
   Ankara, 1988.
- HEPER, METÍN, "19. yy'da Osmanlı Bürokrasisi" (البيروقر اطية العثمانية في القرن التاسع عشر)
   Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi, c.l, İstanbul, (ts.).
- IŞİN, EKREM, "19. Yüzyılda Modernleşme ve Gündelik Hayat" (التحديث والحياة اليومية في القرن "IŞİN, EKREM, "19. Yüzyılda Modernleşme ve Gündelik Hayat" (التاسع عشر)
   , التاسع عشر)
- ITZKOWITZ, NORMAN, Osmanlı İmparatorluğu ve İslâmî gelenek الامبر اطورية العثمانية والتقاليد)
   İstanbul, 1989.
- İNALCIK, HALİL, "köy, köylü ve imparatorluk" (القرية والقروى والامبر اطورية), V. Milletlerarası Türkiye Sosyal ve İktisat Tarihi Kongresi, Tebliğler, Ankara 1990, s. 1-11.
- ------, "Osmanlı Toplum Yapısının Evrimi" (نشوء وارتقاء التركيب الاجتماعي العثماني), Türkiye Günlüğü, sy.11, Yaz 1990, s. 30-41.
- KARATEPE, ŞÜKRÜ, Osmanlı Siyasî Kurumları, Klasik Dönem العياسية العثمانية، العهد العثمانية، العلم التقليدي), İstanbul, 1989.
- MANTRAN, ROBERT,[ed.], Histoire de l'Empire Ottoman, Paris 1989.
- -------, XVI. ve XVII. yüzyıllarda İstanbul'da gündelik hayat التعانبول خلال القرنين (الحياة اليومية في استانبول خلال القرنين (trc. M.A. Kılıçbay), İstanbul, 1991.
- OHSSON, M. D', Tableau Général de l'Empire Ottoman, Paris, 1788-1824, c.I-VII.
- ORHONLU, CENGİZ, Osmanlı İmparatorluğu'nda Aşiretlerin İskânı إسكان العشائر في الامبر اطورية İstanbul, 1987.
- ------, Osmanlı İmparatorluğu'nda Şehircilik ve Ulaşım Üzerine Araştırmalar (بحوث حول, İzmir, 1984.
- ORTAYLI, İLBER, "Anadolu`da XVI. Yüzyılda Evlilik İlişkileri Üzerine bazı Gözlemler"
   (ملاحظات حول علاقات الزوجية في القرن السادس عشر), OA, sy I, 1980, s. 33-40.

- OSMANOĞLU, AYŞE, Babam II. Abdülhamid (والدي السلطان عبد الحميد), İstanbul, 1960.
- Resimli Haritalı Mufassal Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني المفصل مع الرسوم والخرائط) والخرائط) والخرائط) 6 cilt, İstanbul, 1957-1963.
- SHAW, STANFORD, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye (الامبر اطورية العثمانية وتركيا 2 c.. İstanbul 1982-1983.
- Sina Akşin [ed.], Türkiye Tarihi (تاريخ تر کيا), III. ve IV. cilt İstanbul, 1990.
- SÜMER, FARUK, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri, Boy teşkilâtları destanları (الغُرُ" التركمان", İstanbul, 1980.
- TURAN, OSMAN, Türk cihan hâkimiyeti mefkuresi tarihi (تاريخ فلسفة السيادة التركية), İstanbul 1969.
- THÉVENOT, JEAN, 1655-1656 da Türkiye (ترکیا عام ۱۹۵۰-۱۹۵۱), (trc. N. Yıldız), İstanbul, 1978.
- ULUÇAY, ÇAĞATAY, Harem (الحريم السلطاني), //, Ankara, 1971.
- UZUNIARŞILI, İSMAİL HAKKI, Osmanlı Tarihi (التاريخ العثماني), I-IV. cilt, Ankara, 1978.
- — , Osmanlı Devleti nde Saray Teşkilâtı (نظم السراى في الدولة العثمانية), Ankara, 1984.
- -----, Osmanlı Devleti nde İlmiye Teşkilâtı (هيئة رجال العلم في الدولة العثمانية), Ankara, 1963.
- -----, Kapıkulu Ocakları (أو جاقات القبو قولية), Ankara, 1943-44.
- YEDİYILDIZ, BAHAEDDİN, "Sinan`ın yaptığı eserlerin sosyal ve kültürel açıdan tahlili" در اسة)
   (در اسة "Sinan'ın yaptığı eserlerin sosyal ve kültürel açıdan tahlili" در اسة)
   الاجتماعية والثقافية للعمائر التي شيدها المعمار سنان)
   VI. Vakıf Haftası Kitabı, İstanbul, 1989,
   103-128.
- -----, Ordu Kazası Sosyal Tarihi (التاريخ الاجتماعي لقضاء أوردو), Ankara, 1985.
- ------, Niksarlı Ahi Pehlivan'ın Dârü's-sulehâsı" (تدار الصلحا" التي بناها نيكسارلي آخي بهلوان), Türk
   Tarihinde ve Kültüründe Tokat, Ankara, 1987, s, 281-290.

## في الاقتصاد العثماني

#### المالية العثمانية

- ABDURRAHMAN VEFİK, Tekâlif Kavâidi (قواعد التكاليف), I-II, İstanbul 1327-1330.
- AKDAĞ, MUSTAFA, Türkiye nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (التاريخ الاقتصادي والاجتماعي لتركيا), II, 1453- 1559, Ankara 1971.
- BABAN, ŞÜKRÜ, "Tanzimat ve Para" (عهد التنظيمات والنقود), Tanzimat, I, İstanbul 1940, s. 233-262.
- BARKAN, ÖMER LÜTFİ, "Avârız" (ضريبة العوارض), أمر ال (1942), 13-19.
- ------- (1070-1071 (1660-1661) Tarihli Osmanlı Bütçesi ve Bir Mukayese" (ميز انية عثمانية "ميز انية عثمانية (1070-1071 (1660-1661) , *İFM*, XVII/ 1-4 (1960), 304-347.
- \_\_\_\_\_\_, "1079-1080 (1669-1670) Mâlî Yılına Âit Bir Osmanlı Bütçesi ve Ekleri" (ميز انية عثمانية مين انية عثمانية / 1079-1080 (1960), 225-303.
- -----, "Çiftlik" (الجفالك), /A, III (1945), 392-397.
- ---------, "954-955 (1547-1548) Malî Yılına Âit Bir Osmanlı Bütçesi" (ميز انية عثمانية عن العام المالي (ميز انية عثمانية عن العام المالي) (١٥٤٨-١٥٤٧/ه-٥٥٤, *İFM*, XIX/1-4 (1960), 219-276.
- بالموذج لميزانية عن العام "H. 933-934 (m. 1527-1528) Malî Yılına Ait Bir Bütçe Örneği, المائي ۱۵۲۸–۱۵۲۸ (م. ۱۵۲۷/–۹۳۴ هـ/۱۵۲۸–۱۵۲۸)
- -------, "H. 974-975 (M. 1567-1568) Malî Yılına Âit Bir Osmanlı Bütçesi" (ميزانية عثمانية عن "H. 974-975 (M. 1567-1568) (ميزانية عثمانية عن "FM, XIX/1-4 (1960), 277-332.
- ——, XV ve XVI ıncı Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin Hukukî ve Mâlî Esasları, İ, Kanunlar الأسس القانونية والمالية للاقتصاد الزراعي في الامبر اطورية العثمانية خلال القرنين İstanbul 1943.
- \_\_\_\_\_\_, "Osmanlı Bütçelerine Dair Notlar" (ملاحظات حول الميز أنيات العثمانية) , أجمر / 1960, 193-224.

- ——, "Osmanlı İmparatorluğu Bütçelerine Dair Notlar" (ملاحظات حول الميزانيات العثمانية), İFM,
   XV/1-4 (1955), 238-250.
- \_\_\_\_\_, "Öşür" (ضربية العشر), /A, IX (1963), 485-488.
- ------, "Timar" (التيمار أو النظام الاقطاعي عند العثمانيين), /A, XII (1972), 286-333.
- BECKER, C.H., "Cizye" (الجزية), أA, III (1945), 199-201.
- BELİN, M., Türkiye İktisadî Tarihi Hakkında Tetkikler (دراسات حول تاریخ ترکیا الاقتصادي), (trc. M. Ziya Karamürsel), İstanbul 1931.
- BLAISDELL, D.C., European Financial Control in the Ottoman Empire, New York 1929. (trc. A.I. Dalgic, Osmanlı İmparatorluğu'nda Mâlî Denetim. Duyûn-i Umûmiyye. (الرقابة المالية في İstanbul 1979.
- CEZAR, YAVUZ, "Osmanlı Devleti`nin Mali Kurumlarından Tersâne-i Âmire Hazinesi ve Defterdarlığı`nın 1805 Tarihli Kuruluş Yasası ve Eki" مع ملحقه الخاص م ١٨٠٠م مع ملحقه الخاص مع ملحقه الترسانة العامرة والدفتر دارية من الأجهزة المالية في الامبر اطورية العثمانية), IFM, XCLI /1-4 (1984), 361-388.
- ———, "Osmanlı Devleti`nin Malî Kurumlarından Zahîre Hazinesi ve 1795 (1210) Tarihli Nizamnâmesi" (ما ١٢١٠/م١٧٩٥ في ١٢٥٠م) المالية في الدولة العثمانية والاعتها التنظيمية المؤرخة في ١٢١٠م), Toplum ve Bilim, sy. 6-7 (İstanbul 1978), 111-156.
- ———, Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi (XVIII. yy 'dan Tanzimat`a Mali Tarih) (أيام الأزمة والتغيير في المالية، من القرن الثامن عشر إلى النتظيمات), İstanbul 1986.
- ———, "Tanzimatta Malî Durum" (الوضع المالي في عهد التنظيمات), *İFM*, XXXVIII /1-4, *Prof. Dr. Cavit Orhan Tütengil`in Anısına Armağan* (1984), 291-342 .
- ÇAĞATAY, NEŞ`ET, "Osmanlı İmparatorluğunda Reayadan Alınan Vergi ve Resimler"
   (الضرائب والرسوم التي تجبى من الزراع في الامبراطورية العثمانية), DTCFD, V (1947), 483-511.
- EMECEN, FERİDUN, "Kayacık Kazâsının Avârız Defteri" (دفتر ضريبة العوارض الخاص بقضاء قياجق),
   TED, sy.12 (1982), 159-170.
- GENÇ, MEHMET, "Osmanlı Maliyesinde Malikâne Sistemi" (نظام "المالكانه" في المالية العثمانية),
   Türkiye İktisat Tarihi Semineri. Metinleri Tartışmalar. 8-10 Haziran 1973, Ankara 1975, s. 231-296.

- GÜÇER, LÜTFİ, XVI XVII. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Hububat Meselesi ve Hububattan Alınan Vergiler عشر والسابع عشر والسابع غليها (قضية الحبوب في الامبر اطورية العثمانية خلال القرنين السادس عشر وأstanbul 1964.
- أNALCIK, HALİL, "Osmanlılar`da Raiyyet Rüsûmu" (رسوم الزراع عند العثمانيين), Belleten, XXIII/92 (1959), 575-610.
- KARAL, ENVER ZİYA, Selim III'ün Hatt-ı Hümayunları -Nizam-ı Cedit الفرمانات التي أصدر ها سليم الشام الجديد). 1789-1807, Ankara 1946.
- KARAMÜRSEL, ZİYA, Osmanlı Malî Tarihi Hakkında Tetkikler (در اسات حول التاريخ المالي العثماني),
   Ankara 1940.
- KAZGAN, HAYDAR, "Osmanlı Kaynaklarına Göre İstanbul'daki Esham ve Tahvilât Borsası ve Borsa Oyunları" (بورصة الأسهم والسندات في استانبول وألاعيبها في المصادر العثمانية), Toplum ve Bilim, sy. 2 (Yaz 1977), 157-170.
- KAZICI, ZİYA, Osmanlılarda Vergi Sistemi (النظام الضريبي عند العثمانيين), İstanbul 1977.
- KÜTÜKOĞLU, BEKİR, "Fâtih, Fetih ve İstanbul" (السلطان الفاتح والفتح واستانبول), Tarih Boyunca İstanbul Semineri. 29 Mayıs 1 Haziran 1988 Bildiriler, İstanbul 1989, s. 1-10.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT S., "1826 Düzenlemesinden Sonra İzmir İhtisab Nezâreti" نظارة (نظارة (نظارة) 1۸۲۸م).
   باحتساب از میر بعد تر تیبات عام ۱۸۲۸م).
- ——, "Lütfi Paşa Âsafnâmesi (Yeni Bir Metin Tesisi Denemesi)" المعاولة (آصفنامه لطفي باشا، محاولة (آصفنامه لطفي باشا، محاولة (Yeni Bir Metin Tesisi Denemesi)
   أصفنامه لطفي باشا، محاولة (Yeni Bir Metin Tesisi Denemesi)
- ———, "XVIII. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Fevkalâde Elçilerin Ağırlanması" (استضافة العثمانية في القرن الثامن عشر), *Türk Kültürü Araştırmaları, XVII | 1-2, (Prof. Dr. İsmail Ercüment Kuran `a Armağan)*, Ankara 1989.
- ——, Osmanlı-İngiliz İktisâdî Münâsebetleri (العلاقات الاقتصادية العثمانية الانجليزية), / (1580-1838), Ankara 1974; // (1838-1850), İstanbul 1976.
- "Redif Askeri Giderlerini Karşılamak Üzere Alınan Bir Vergi: İâne-i Cihâdiyye" (ضريبة جديدة تجبى لمواجهة نفقات عساكر الرييف: الاعانة الجهادية), Birinci Askeri Tarih Semineri, Bildiriler,
   II, Ankara 1983, s.145-166.

- ———, "Sultan II. Mahmud Devri Yedek Ordusu: Redîf-i Asâkir-i Mansûre" (جيش الاحتياط في "Sultan II. Mahmud Devri Yedek Ordusu: Redîf-i Asâkir-i Mansûre, TED, sy. 12 (Prof. Tayyib Gökbilgin Hatıra Sayısı) (1982), 127-158.
- MARDİN, EBÜL`ULÂ, "Harac" (الخراج), ÍA, V/1 (1949), 222-225.
- MEHMED ZEKİ, "Teşkilât-ı Atîkada Defterdâr" (الدفتردار في الأنظمة القديمة), TTEM, XVI/14-16 (1926), 96-102، 234-244.
- MORAWITZ, CHARLES, Türkiye Maliyesi (المالية في تركيا), (der. Maliye Tetkik Kurulu), Ankara
   1979.
- NEDKOFF, BORİS CHRİSTOFF, "Osmanlı İmparatorluğunda Cizye (Baş Vergisi)" (الجزية أو "(trc. Şinasi Altundağ), Belleten, VIII/32 (1944), 599-652.
- SAHİLLİOĞLU, HALİL, "1524-1525 Osmanlı Bütçesi" (الميزانية العثمانية لعام ١٥٢٤–١٥٢١م), أج الميزانية العثمانية لعام ١٥٢٤/ ١٥٢٥ (Ord. Prof. Ömer Lütfi Barkan 'a Armağan) (1985), 415-452.
- ———, "Bir Mültezim Zimem Defterine Göre XV. Yüzyıl Sonunda Osmanlı Darphane Mukataaları" (مقاطعات الضربخانة العثمانية في نهاية القرن الخامس عشر اعتماداً على "دفتر ذمة" لأحد الملتزمين, İFM, XXIII/1-2 (1963), 145-218.
- SAYAR, NİHAT, Türkiye İmparatorluk Dönemi Malî Olayları (الأحداث المالية في عهد الامبر اطورية), istanbul 1977.
- SUCESKA, AVDO, "Malikâne (Osmanlı İmparatorluğunda Mîrî Toprakların Ömür Boyu Tasarruf Hakkı)" (نظام "المالكاته" أي حق تملك الأراضي الميرية مدى الحياة في الامبراطورية العثمانية), (trc. M. Özyüksel), İFM, XLI/1-4 (Ord.Prof. Ömer Lütfi Barkan`a Armağan) (1984), 273-282.
- SUVLA, REFİİ ŞÜKRÜ, "Tanzimat Devrinde İstikrazlar" (الاقتراض في عهد التنظيمات), Tanzimat, I, İstanbul 1940.
- SÜLEYMAN SÜDÎ, Defter-i Muktesid (دفتر المقتصد), ۱-۱۱۱, İstanbul 1306-1307.
- ŞENER, ABDÜLLATİF, Tanzimat Dönemi Osmanlı Vergi Sistemi النظم الضرائب العثمانية في عهد (نظم الصرائب العثمانية في عهد)
   ألتظيمات), İstanbul 1990.
  - TABAKOĞLU, AHMET, "XVII ve XVIII. Yüzyıl Osmanlı Bütçeleri" عشر السابع عشر السابع عشر السابع عشر السابع عشر السابع عشر إلى المنزانيات العثمانية في القرنين السابع عشر إلى إنهام المنزانيات العثمانية في القرنين السابع عشر إلى إنهام المنزانيات العثمانية في القرنين السابع عشر المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات المنزانيات ال

- ———, Gerileme Dönemine Girerken Osmanlı Maliyesi (المالية العثمانية والدولة في طريق الثقهقر), İstanbul 1985.
- ———, Türk İktisat Tarihi (تاريخ الاقتصاد التركي), İstanbul 1986.
- TEVKİ'Î ABDURRAHMAN PAŞA, "Kanunnâme", MTM, sy 3 (İstanbul 1331),497-544.
- UZUNÇARŞILI, İSMAİL HAKKI, "Defterdar", İA, III (1946), 505-508.
- ———, Osmanlı Devletinin Merkez ve Bahriye Teşkilâtı (النظم المركزية والبحرية في الدولة العثمانية), Ankara 1948.
- ———, "Osmanlı Maliyesinin Kuruluşu ve Osmanlı Devleti İç Hazinesi" (اقامة النظام المالي, "Osmanlı Maliyesinin Kuruluşu ve Osmanlı Devleti İç Hazinesi" (اقامة النظام المالي), *Belleten*, XLII/165 (1978), 67-93.
- VELAY, A. du, Türkiye Maliye Tarihi (تاريخ النظام المالي في تركيا), (der: Maliye Tetkik Kurulu), Ankara 1978.
- YENİAY, İ.HAKKI, Yeni Osmanlı Borçları Tarihi (تاريخ الديون العثمانية الجديدة), İstanbul 1964.

## المعادن الثمينة والسياسات النقدية والأسعار

- [ALTINAY], AHMET REFİK, Osmanlı Devrinde Türkiye Madenleri (المناجم التركية في العهد العثماني), (المناجم التركية في العهد العثماني), istanbul 1931.
- ARTUK, İBRAHİM, "Osmanlı Beyliğinin Kurucusu Osman Gazi`ye Ait Sikke" (عملات ترجع إلى عثمان مؤسس الإمارة العثمانية)
   Türkiye`nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920), Ankara 1980, s. 27-31.
- AYKUT, NEZİHİ, "Osmanlı İmparatorluğu'nda XVII. Asır Ortalarına Kadar Yapılan Sikke Tashihleri" (عمليات تصحيح السكة التي جرت في الإمبراطورية العثمانية حتى أو اسط القرن السابع عشر), Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu 'na Armağan, İstanbul 1991, s. 343-360.
- ------, "Osmanlı İmparatorluğu'nda Sikke Tecdidleri" (عمليات تجديد السكة في الامبر اطورية العثمانية),
   TED, sy. 13 (1987), 257-297.
- BARKAN, ÖMER LÜTFİ, "XVI. Asrın İkinci Yarısında Türkiye`de Fiyat Hareketleri" حركة
   الأسعار في تركيا في النصف الثاني من القرن السادس عشر), Belleten, XXXIV/136 (1970). 557-607.
- ———, "XV. Asrın sonunda Bazı Büyük Şehirlerde Eşya ve Yiyecek Fiatlarının Tesbit ve Teftişi Hususlarını Tanzim Eden Kanunlar. I. Kanunnâme-i İhtisab-ı İstanbul-el-mahrûsa"

- (القوانين التي تنظم أمور إقرار أسعار الحاجيات والمأكولات في بعض المدن الكبرى في نهاية القرن الخامس عشر وأمور (1942), 326-340; (1942) 77/, التفتيش عليها، قانوننامه الاحتساب الأولى لمدينة استانبول المحروسة)
  - II. "Kanunnâme-i İhtisab-ı Bursa", II/ 7, 15-40:
  - III. "Kanunnâme-i İhtisab-ı Edirne", II/9, 168-177.
- BAYKAL, BEKİR SIDKI, "Osmanlı İmparatorluğunda XVII. ve XVIII. Yüzyıllar Boyunca Para Düzeni İle İlgili Belgeler, مدى القرنين السابع عشر والثامن النظم النقدية في الإمبر اطورية العثمانية على مدى القرنين السابع عشر والثامن الموادة العثمانية على مدى القرنين السابع عشر (وثائق النظم النقدية في الإمبر اطورية العثمانية على مدى القرنين السابع عشر (1969), 49-77.
- BRAUDEL, FERNAND, The Mediterranean and the Mediterranean World in the Age of Philip //, I, London 1972. Türkçesi: Akdeniz ve Akdeniz Dünyası, (trc. M. A. Kılıçbay), I, İstanbul 1989.
- CEZAR, YAVUZ, "Osmanlı Mali Tarihinde 'Esham" Uygulamasının İlk Dönemlerine İlişkin Bazı Önemli ve Örnek Belgeler" (بعض الوثائق النموذجية الهامة عن المراحل الأولى لتطبيق نظام " الأسهم Toplum ve Bilim, sy. 12 (1980), 120-144.
- ÇADIRCI, MUSA, Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve Ekonomik Yapıları (التركيب الاجتماعي والاقتصادي للمدن الأناضولية في عهد التنظيمات), Ankara 1991.
- EROL, MİNE, Osmanlı İmparatorluğunda Kâğıt Para (Kaime) العملات الورقية "قائمة" في الامبر اطورية (العملات المبراطورية), Ankara 1970.
- IŞİKSAL, CAVİDE, "Emniyet Sandığının Kuruluşu" (تأسيس صندوق الضمان), BTTD, XI/65 (1973).
- أNALCIK, HALİL, "Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluş ve İnkişafı Devrinde Türkiye'nin İktisadî Vaziyeti Üzerinde Bir Tetkik Münasebetiyle" (در اسة حول الوضع الاقتصادي لتركيا ابان قيام Belleten, XV/60 (1951), 629-684.
- KAZICI, ZİYA, Osmanlılarda İhtisab Müessesesi (نظام الاحتساب عند العثمانيين), İstanbul 1987.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT S., "1624 Sikke Tashihinin Ardından Hazırlanan Narh Defterleri" (۱۹۲۲), TD, XXXIV (1984), 123-182.
- ------, "1009 (1600) tarihli Narh Defterine Göre İstanbul'da Çeşidli Eşya ve Hizmet Fiatları" (ما المحتلفة في استانبول طبقاً لدفتر التسعير المؤرخ في ١٠٠٩هـ/١٦٠٠م), TED, IX (1978), 1-85.
- ———, Osmanlılarda Narh Müessesesi ve 1640 Tarihli Narh Defteri رنظام التسعير عند العثمانيين, İstanbul 1983.

- ÖLÇER, CÜNEYT, Sultan II. Mahmut Zamanında Darp Edilen Osmanlı Madeni Paraları (العملات المعدنية العثمانية المضروبة في عهد السلطان محمود الثاني), İstanbul 1970.
- SAHİLLİOĞLU, HALİL, Bir Asırlık Osmanlı Para Tarihi (تاريخ النقد العثماني على مدى قرن من الزمن), أوتاريخ النقد العثماني على مدى قرن من الزمن), İstanbul 1965.
- \_\_\_\_\_, "XVII. Asrın İlk Yarısında İstanbul`da Tedavüldeki Sikkelerin Râici" (قيمة العملات, "Belgeler, I/2 (1965), 227-233.
- -------, "Osmanlı İmparatorluğu'nda Sıvış Yılı Buhranları" أزمات عام النسئ في الامبراطورية) (أزمات عام النسئ في الامبراطورية /FM, XXVII/1-2 (1969), 75-111.
- ———, "Osmanlı Para Tarihinde Dünya Para ve maden Hareketlerinin Yeri" التعركات النقدية) (الحركات النقدية العثماني) (الحركات النقد العثماني) (ODÜT Gelişme Dergisi, özel sayı, Ankara 1978, s.1-38.
- SÜLEYMAN SÜDÎ, Usûl-i Meskûkât-ı Osmâniyye ve Ecnebiye (أصول المسكوكات العثمانية والأجنبية),
   edit. İbrahim Artuk, İst. 1982.
- ŞANDA, H.AVNİ, "1844 Yılında Para Reformu" (الاصلاح النقدي عام ١٨٤٤م), İstanbul Ticaret, 15
   Temmuz 1966.
- -----, "Bizde Altın Para Tarihi" (تاريخ النقود الذهبية عندنا), İstanbul Ticaret, 8 Temmuz 1966.
- TOPRAK, ZAFER, "Osmanlı Devleti`nin Birinci Dünya Savaşı Finansmanı ve Para Politikası" (تمويل نفقات الحرب العالمية الأولى في الدولة العثمانية وسياستها النقدية), ODÜT Gelişme Dergisi, 1979- 1980 özel sayısı, Ankara 1981, s. 205-238.
- TURAN, ŞERAFETTİN, "1863 Yılı Etrafında Osmanlı İmparatorluğunun Mali, İktisadi ve
  Ticari Durumu" (الرضع المالي والاقتصادي والتجاري في الإمبر اطورية العثمانية عام ١٨٦٣م), Yüzyıllık Teşkilâtlı
  Zirai Kredi, Ziraat Bankası Yay. Ankara 1963.
- YENAL, OKTAY, "Türkiye'de Kâğıt Para" (العملات الورقية في تركيا) , BTTD, sy 32.

# في التجارة

- İstanbul Müftülüğü Şer'î Siciller Arşivi, İstanbul Kadılığı Sicilleri الشرعية في دار (أرشيف السجلات الشرعية في دار) (ارشيف السجلات قضاء استانبول)
   Istanbul Müftülüğü Şer'î Siciller Arşivi, İstanbul Kadılığı Sicilleri الشانبول)
- AKDAĞ, MUSTAFA, "Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluş ve İnkişafı Devrinde Türkiye'nin İktisadî Vaziyeti" (الوضع الاقتصادي لتركيا ابان قيام الامبر اطورية العثمانية وعهد نقدمها), Belleten, XIV/55 (1950), 319-411.

- ALTINAY], AHMET REFİK, Onaltıncı Asırda İstanbul Hayatı (حياة استانبول في القرن السادس المعارف), عشر), غشر), غشر)
- ARIKAN, ZEKİ, "Osmanlı İmparatorluğu'nda İhracı Yasak Mallar (Memnu Meta)" (السلع المحظور تصديرها "Prof. Dr. Bekir Kütükoğlu'na Armağan, İstanbul 1991, s. 279-306.
- BAĞIŞ, ALİ İHSAN, Osmanlı Ticaretinde Gayr-i Müslimler (الطوانف غير المسلمة في التجارة العثمانية),
   Ankara 1983.
- BEYDİLLİ, KEMAL, "Karadeniz`in Kapalılığı Karşısında Avrupa Küçük Devletleri ve Mîrî Ticâret Teşebbüsü" (الدول الأوربية الصغيرة في مواجهة غلق البحر الأسود ومحاولات التجارة الحكومية), Belleten, LV/214 (1991), 687-755.
- ÇADIRCI, MUSA, "II. Mahmut Döneminde (1808-1839) Avrupa ve Hayriye Tüccarı"أوربا على) (أوربا على *Türkiye`nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071-1920)*, Ankara 1980.
- DAVIS, RALPH, Aleppo and Devonshire Square. English Traders in the Levant in the Eighteenth Century, London-Toronto, 1967.
- ERDBRİNK, G.R.BOSSCHA, At the Threshold of Fecility. Ottoman-Dutch Relations during the Embassy of Cornelis Calkoen at the Sublime Porte, 1726-1744, Ankara 1975.
- FAROQHI, SURAİYA, "16. Yüzyılda Batı ve Güney Sancaklarında Belirli Aralıklarla Kurulan Pazarlar (İçel, Hamid, Karahisar-i Sahib, Kütahya, Aydın ve Menteşe)" والأسواق التي أقيمت على الأورا المادس عشر: اليجل- حميد- قراحصار صاحب- كوتاهية- آيدين- منتشا) متناجق الغرب والجنوب في القرن السادس عشر: اليجل- حميد- قراحصار صاحب كوتاهية- آيدين- منتشا) ODÜT Gelişme Dergisi, 1978 Özel Sayı, s.39-85.
- "Notes on the Production of Cotton and Cotton Cloth in the XVI<sup>th</sup> and XVII<sup>th</sup> Century Anatolia" Journal of European Economic History, VIII/2 (1979),405-417.
- ——, "The Early History of the Balkan Fairs", Südost-Forschungen, band XXXVII (1978), 50-68.
- Towns and Townsmen of Ottoman Anatolia. Trade, Crafts and Food Production in an Urban Setting, 1520-1650, Cambridge 1984.
- GENÇ, MEHMET, "Osmanlı Devletinde iç Gümrük Rejimi" (نظام الجمارك الداخلية في الدولة العثمانية),
   Tanzimat'tan Cumhuriyet'e Türkiye Ansiklopedisi, (1985), 786-790.

- ———, "XV-XVII. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Tuz İnhisarı ve Tuzlaların İşletme Nizamı" (احتكار تجارة الملح في الامبر اطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر والسادس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر والسادس عشر / أبياً المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر والسادس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل الملاحات في القرنين الخامس عشر والسادس عشر المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية المبراطورية العثمانية ونظام تشغيل المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطورية المبراطو
- ——, "XVIII. Yüzyıl Ortalarında İstanbul`un İâşesi İçin Lüzumlu Hububatın Temini Meselesi" (مسألة توفير الحبوب اللازمة لسكان استانبول في أواسط القرن الثامن عشر), İFM, XI/1-4 (1950), 397-416
- İNALCIK, HALİL, "İmtiyazat" (الامتياز ات), E/², III (1971), 1179-1189.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT S., "Ahidnâme", DİA, I (1989), 536-540.
- ———, "Tanzimat Devri Osmanlı-İngiliz Gümrük Tarifeleri" التعريفات الجمركية العثمانية الإنجليزية (التعريفات الجمركية العثمانية الإنجليزية (التعليمات), "Tanzimat Devri Osmanlı-İngiliz Gümrük Tarifeleri", وفي عهد التنظيمات (التعريفات التعليمات), "TED, sy., 4-5 (1974), 335-393.
- ———, "Tanzimat Devrinde Yabancıların İktisâdî Faaliyeti" (نشاط الأجانب الاقتصادي في عهد (نشاط الأجانب الاقتصادي في عهد (التنظيمات), 150. Yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 91-138.
- MAC GOWAN, BRUCE, Economic Life in Ottoman Europe. Taxation, Trade and the Struggle for Land, 1600-1800, Cambridge-Sydney 1981.
- MANTRAN, ROBERT, 17 Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul استانبول في النصف الثاني من القرن السابع
   إا-اا, أعشر)
- POROY, İBRAHİM İHSAN, "Expansion of Opium Production in Turkey and the State Monopoly of 1828-1839", Intertational Journal of Middle East Studies, 13 (1981), 191-211.
- SAHİLLİOĞLU, HALİL, "1763'de İzmir Limanı İhracat Gümrüğü ve Tarifesi" (جمرك التصدير في (جمرك التصدير في BTTD, II/8 (1968), 53-57.
- SILBERSCHMIDT, MAX, Venedik Menbalarına Nazaran Türk İmparatorluğunun Zuhuru Zamanında Şark Meselesi (المسألة الشرقية ايان ظهور الامبراطورية التركية على ضوء مصادر البندقية), İstanbul 1930.
- ŞENER, ABDÜLLATİF, "Tanzimat Dönemi Osmanlı Vergi Reformları" (الإصلاحات الضريبية الضريبية)
   إلاصلاحات العثمانية في عهد التنظيمات), 150. Yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 259-275.

- TURAN, ŞERAFETTİN, "Osmanlı İmparatorluğu ile İki Sicilya Krallığı Arasındaki Ticaretle İlgili Gümrük Tarife Defterleri" دفاتر التعريفة الجمركية الخاصة بالتجارة فيما بين الامبراطورية العثمانية ومملكة (دفاتر التعريفة الجمركية الخاصة بالتجارة فيما بين الامبراطورية العثمانية (دفاتر التعريفة الجمركية الخاصة بالتجارة فيما بين الامبراطورية العثمانية)
- WOOD, A.C., A History of the Levant Company, London 1935.

#### المواصلات

- ANDREASYAN, HRAND D., Polonyalı Simeon'un Seyahatnâmesi 1608- 1619 (رحلة سيمون)
   İstanbul 1964.
- BİLGE, ZİHNİ, İstanbul Rıhtımlarının Tarihçesi (تاريخ الأرصفة البحرية في استانبول), İstanbul 1940.
- EARLE, EDWARD MEAD, Bağdad Demiryolu Savaşı (الصراع حول سكة حديد بغداد), İstanbul 1972.
- ISSAWI, CHARLES, The Economic History of Turkey 1800-1914, Chicago 1980.
- KAÇAR, MUSTAFA, Osmanlı Telgraf İşletmesi (رسالة, (1854-1871), (تشغيل جهاز البرق العثماني) (رسالة, أstanbul 1986), ماجستير في التاريخ من معهد العلوم الاجتماعية بجامعة استانبول)
- KURT, SADIK, "Hamidiye Vapur Şirketi (الشركة الحميدية للعبارات البحرية), (1884-1915)", Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, İ IV/7-8,1 (İzmir 1991), 71-107.
- KUYAŞ, SALİH, "Posta Tarihi ve Kapitülasyon Postaneleri" (تاريخ البريد والمراكز البريدية ذات "TaTo, sy. 1-2 (Ocak-Şubat 1984), s. 51-531 93-94.
- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT S., "İzmir Rıhtımı İnşaatı ve İşletme İmtiyazı" البحرى وامتياز تشغيله)
   (البحرى و امتياز تشغيله)
   (1979), 495-558.
- -------, "Osmanlı Buharlı Gemi İşletmeleri ve İzmir Körfezi Hamidiye Şirketi" الدارات تشغيل) (دارات تشغيل (مير بالمعنون البخارية العثمانية والشركة الحميدية في خليج ازمير) (مير بالمعنون البخارية العثمانية والشركة الحميدية في خليج ازمير) (مير بالمعنون المعنون البخارية المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون
- ORHUNLU, CENGİZ, Osmanlı İmparatorluğunda Derbend Teşkilâtı إنظم المعابر في الامبر اطورية İstanbul 1967.
- RAMAZANOĞLU, ALİ, Selânik Rıhtımının İnşası (رسالة تخرج من قسم ,(انشاء رصيف سلانيك البحري) istanbul 1980.

YAZICI, NESİMİ, "Tanzimat Döneminde Osmanlı Haberleşme Kurumu" (هيئة المواصلات العثمانية 150. Yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 139-210.

# في الصناعة

- AHMED MUHTAR PAŞA HASAN TAHSİN, Dumansız Barutlar (البارود عديم الدخان), İstanbul 1310.
- AHMET REFİK [ALTINAY], Hicrî Onbirinci Asırda İstanbul Hayatı (حياة استانبول في القرن الحادي)
   أيشر العجري, İstanbul 1931.
- ALAGEYİK, ÖMER, "Türkiye`de Mensucat Sanayiinin Tarihçesi" (تاريخ صناعة المنسوجات في تركيا), iSOD, sy. 16 (15 Haziran 1967), 9- 11.
- BOSTAN, İDRİS, "Osmanlı Bahriyesinde Modernleşme Hareketleri" حركات التحديث في البحرية)
   (حركات التحديث في البحرية 150. Yılında Tanzimat, İstanbul 1992, s. 69-90.
- CLARK, EDWARD C., "Osmanlı Sanayi Devrimi" (الانقلاب الصناعي العثماني), Osmanlılar ve Batı Teknolojisi. Yeni Araştırmalar Yeni Görüşler, (ed. Ekmeleddin İhsanoğlu), İstanbul 1992, s. 37-52.
- ÇİZAKÇA, MURAT, "A Short History of the Bursa Silk Industry (1590-1900)", JESHO, XXIII/1-2, 142-152.
- DALSAR, FAHRİ, Türk Sanayi ve Ticaret Tarihinde Bursa'da İpekçilik صناعة الحرير في بورصه jstanbul 1960.
- ELDEM, VEDAT, Osmanlı İmparatorluğunun İktisadi Şartları Hakkında Bir Tetkik در اسة حول)
  (در اسة حول Ankara 1970.
- ERDAL, AHMET, Baruthâne-i Âmire: İstanbul Baruthânesi (البارودخانة العامرة: بارودخانة استانبول),
   İ.Ü.Edebiyat Fak. Tarih Mezuniyet Tezi, İstanbul 1982.
- ERDOĞAN, MUZAFFER, "İstanbul Baruthâneleri" (معامل البارود في استانبول), İstanbul Enstitüsü Dergisi, II (1956), 117-138.
- ERGENÇ, ÖZER, "1600-1615 Yılları Arasında Ankara İktisadî Tarihine Ait Araştırmalar" (بحوث حول تاريخ انقرة الاقتصادي بين عامي ١٦٠٠–١٦١٥), Türkiye İktisat Tarihi Semineri.
   Metinler:Tartışmalar, Ankara 1975, s. 145-163.

- ERSOY, OSMAN, XVIII. ve XIX. Yüzyıllarda Türkiye'de Kâğıt صناعة الورق في تركيا في القرنين, Ankara 1963.
- FAROQHI, SURAİYA, Men of Modest Substance. House Owners and House Property in Seventeenth-Century Ankara and Kayseri, Cambridge 1987.
- "Onyedinci Yüzyıl Ankara`sında Sof İmalatı ve Sof Atölyeleri", الموهير في انقرة "Onyedinci Yüzyıl Ankara`sında Sof İmalatı ve Sof Atölyeleri, الموهير في انقرة "FM, XLI/1-4 (Ord. Prof. Ömer Lütfi Barkan`a Armağan) (1985), 237-259.
- GENÇ, MEHMET, "18.Yüzyılda Osmanlı Sanayii" (الصناعات العثمانية في القرن الثامن عشر), Dünü ve Bugünüyle Toplum ve Ekonomi, sy. 2 (İstanbul 1991), 99-124.
- ———, "17.-19. Yüzyıllarda Sanayi ve Ticaret Merkezi Olarak Tokat" (توقات مركزاً للصناعة "77.-19. Türk Tarihinde ve Kültüründe Tokat Sempozyumu. والتجارة من القرن السابع عشر إلى القرن التاسع عشر 2-6 Temmuz 1986, Ankara 1987, s. 145-169.
- GİZ, ADNAN, "İslimye Çuha Fabrikası" (مصنع إسليميه للجوخ), iSOD, sy. 27 (15 Mayıs 1968), 15-16.
- GÖLPINARLI, ABDÜLBAKİ, "İslâm ve Türk İllerinde Fütüvvet Teşkilâtı ve Kaynakları"
   (ها) أرتشكيلات الفتوة في البلدان الاسلامية والتركية ومصادرها), İFM, XI/1-4, 3-354.
- GÜRAN, TEVFİK, "Tanzimat Döneminde Devlet Fabrikaları" (المصانع الحكومية في عهد التنظيمات),
   150. Yılında Tanzimat, Ankara 1992, s. 235-257.
- İLGÜREL, MÜCTEBA, "Zeytinburnu`nda Bir Demir Fabrikası" (مصنع للحديد في زيتون بورني), Tarih
   Boyunca İstanbul Semineri. 29 Mayıs 1 Haziran 1988. Bildiriler, İstanbul 1989, s. 155-164.
- أNALCIK, HALİL, "Bursa. XV. Asır Sanayi ve Ticaret Tarihine Dair Vesikalar" (وثائق حول تاريخ (وثائق حول تاريخ)
   Belleten, XXIV/93 (1960), 45-96.
- KODAMAN, BAYRAM, "Tanzimat`tan II. Meşrutiyet`e Kadar Sanayi Mektepleri" المدارس (المدارس (المدارس Türkiye`nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi (1071- 1920), Ankara 1980.

- KÜTÜKOĞLU, MÜBAHAT S., "Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye Kıyâfeti ve Malzemesinin Temini Meselesi" (مسألة توفير الملابس ولوازمها لجيش العساكر المنصورة المحمدية), Doğumunun 100. Yılında Atatürk'e Armağan, İstanbul 1981, s. 519-605.
- -----, "Baruthâne-i Âmire" (البارودخانة العامرة), DİA, V/36-37 (1991), 96-98.
- -------, "Osmanlı Esnafında Oto-kontrol Müessesesi" (نظام الرقابة الذائية بين ارباب الحرف والصنايع, Ahilik ve Esnaf, İstanbul 1986, s. 55-76.
- MÜLLER-WİENER, WOLFGANG, "15-19.Yüzyılları Arasında İstanbul'da İmalathane ve Fabrikalar" (المعامل والمصانع في استانبول من القرن الخامس عشر الى القرن التاسع عشر), Osmanlılar ve Batı Teknolojisi. Yeni Araştırmalar Yeni Görüşler, İstanbul 1992, s. 53-120.
- ÖNSOY, RIFAT, Tanzimat Dönemi Osmanlı Sanayii ve Sanayileşme Politikası (الصناعة العثمانية Ankara 1988.
- SAHİLLİOĞLU, HALİL, "XVII. Yüzyılın Ortalarında Sırmakeşlik ve Altın-Gümüş İşlemeli Kumaşlarımız" (التقصيب في أواسط القرن السابع عشر والأقمشة المحلاة بقصب الذهب والفضة), BTTD, II/16 (Ocak 1969), 48-53.
- -------, "Yeniçeri Çuhası ve II. Bayezid`in Son Yıllarında Yeniçeri Çuha Muhasebesi" (قماش (قماش بايزيد الثاني) (جوخ الانكثبارية وادارة حساب الجوخ الخاص بهم في السنوات الأخيرة من عهد السلطان بايزيد الثاني), s. 415-466.
- SARAÇ, ÖMER CELÂL, "Tanzimat ve Sanayiimiz" (عهد التنظيمات والصناعة عندنا), Tanzimat, ا, أstanbul 1940.
- SIDKI, Gedikler (نظام الگدك), İstanbul 1325.
- TAŞKÖMÜR, HİMMET, Osmanlı İmparatorluğunda Simkeşlik ve Tel Çekme (XV-XIX-y.y.),
   (١٦ إلى ١٥) القرن ١٥ إلى ١٥) القصيد والتحلية بالقصيد في الامبر اطورية العثمانية من القرن ١٥ إلى ١٥) (رسالة ماجستير في التاريخ من معهد العلوم , (التقصيب والتحلية بالقصيب والتحلية بالقصيب والتحليم القصيب القصيب القصيب القصيب المحتماعية المتانبول)
- TEZCAN, HÜLYA, "Topkapı Sarayı`ndaki Velense ve Benzeri Dokumalar" (المحمل الأسباني المحمل الأسباني (المحمل الأسباني المحمل الأسباني المحمل الأسباني المحمل الأسباني المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحم
- TODOROV, NİKOLAY, "19. Yüzyılın İlk Yarısında Bulgaristan Esnaf Teşkilâtında Bazı Karakter Değişmeleri" (بعض التغييرات المميزة في تشكيلات ارباب الحرف والصنايع في بلغاريا في النصف الثاني من التعييرات المميزة في تشكيلات العاسم عشر) (FM, XXVII/1-2 (1969), 1-36.

- UZUNÇARŞILI, İSMAİL HAKKI, Osmanlı Devleti Teşkilâtından Kapıkulu Ocakları أو جاقات), II, Ankara 1944.
- YAZICI, HİKMET, Azadlu Baruthânesi (بارودخانة آزادلو), (بارودخانة آزادلو), (بارودخانة آزادلو), (الجاريخ بآداب استانبول)
   İstanbul 1982.

## مصادر عربية

- أبو زهرا، محمد، الجريمة، القاهرة (بدون تاريخ).
- - البغدادي، اسماعيل باشا، ايضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون، (مجلدان)، استانبول ١٩٧٢.
  - بهنسي، أحمد فتحي، الحدود في الاسلام، القاهرة (بدون تاريخ).
  - - تاج، عبد الرحمن، أحكام الأحوال الشخصية في الشريعة الاسلامية، القاهرة ١٩٥٥.
    - - الحفناوي، عبد المجيد محمد، تاريخ القانون المصرى، القاهرة ١٩٧٣-١٩٧٤.
- حميد الله، محمد، مجموعة الوثانق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، بيروت ١٩٨٧/١٤٠٧.
- - شحاته، شفيق، تاريخ حركة التجديد في النظم القانونية في مصر منذ مطلع القرن التاسع عشر، القاهرة ١٩٦١.
  - - شعبان، زكى الدين، الأحكام الشرعية في الأحوال الشخصية، بيروت ١٩٧٨.
  - عودة، عبد القادر، التشريع الجنائي الاسلامي، (مجادان)، بيروت، دار الكاتب العربي (بدون تاريخ).
    - - القراء، أبو يعلى، الأحكام السلطانية، بير وت ١٩٨٣/١٤٠٣.
    - - كاتب چلبى، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، (مجلدان)، استانبول ١٩٧٢.
      - - الماوردي، الأحكام السلطانية، بيروت ١٩٨٥/١٤٠٥.
    - - المحمصاني، صبحى، الأوضاع التشريعية في الدول العربية، ماضيها وحادس ها، بيروت ١٩٧٢.
      - - \_\_\_\_\_\_ ، النظرية العامة للموجبات والعقود، (مجلدان)، بيروت ١٩٤٨.
      - - بن موسى، محمد، بدعة القاضى، مخطوط بمكتبة السليمانية باستانبول (Denizli 166).

الكشاث



# كشاف اسماء الأشخاص والأماكن

أشرنا إلى أرقام أسماء الأماكن والأشخاص الموجودة في هوامش صفحات الكتاب باشارة [هـ] بعد الرقم مباشرة.

آل عثمان [أنظر: ابناء عثمان] ١٥٧ آل قره عثمان ۲۰۸ آل کوچوك على ٢٠٨ آل کوپریلی ٤٠٦ آل ميخال ١٣ آلا سونيا ٦٨٠ آلازيغ ١١٩ آلاشهر ۲۶٦,۷۳۰,۷۳۵,۷٤١ آلانيا ۷٤٨,٧٣٤,٧٠٤ آمد [دیار بکر] ۵۹۱ آنز ا وور باشا ١٤١ آوانجق [في أنقرة] ٧٤٢ آوٽلونيا ٧٠٤,٦٢٥ آیازمه [حی] ۷۹۳ آياسلوغ ٦٦٩ آياصوفيا ٣٤ [جامع],٣٥٨ [جامع],٣٥٨, ٣٩١ [جامع],٧٥٢, ٣٩٢ [جامع] آبامور ۱ ۸۳ آيدين ٢٦٥ ,٣٤٣ [ولاية] ,٣٥١,٣٤٤ [ولاية], , ٧٠0, ٦٩٦, ٦٨٥, ٦٥٥, ٥٧١, ٣٦٩ Y0., Y19, Y1., Y17, Y.7 آینه لی قواق ۷۳۱ آیْدوس ۷٤٦,۷۰٤ آيُو الق ٧١٠ (1)اباظه حسن باشا ٥٦

اباظه محمد باشا ٥٣

 $(\tilde{1})$ آت میدانی [فی استانبول] ۷۳۹ آخوند زاده میرزا فتح علی ۳۲۰ آخى أوران ٧٢٤,٧٢٣ آخي بهلوان [الشيخ] ٦٠١ آخى زاده حسين افندى ٢٨٦ آخير قاپي [في استانبول] ٣٩٥,٣٩٢ آذربیجان ۵ ,۲۷ ,۵۱ , ۶۵ ,۳۲ ,۵۲ ,۱۳ ,۲۷ ,۳۳ , ٥٢٣, ٢٢١, ١٣٨, ١١٩ آریین دادیان باشا ۳۵۰ آز ادلو ۷٤۰,۷۳۹ آسیا ۱۵,۲۳٤,۲۱۸ آسيا الصغرى ٣٢ آسيا العثمانية ٣٦٨,٣٤٩ آسيا الوسطى ٥٩٩,٢٨١,٢٢٩,٢٢١,٤٤٥ آغجه قلعه ٤١ آغري ١١٩ آق دمار ٥٥٢ آق کرمان ۹٤,٩١,٧٨,٥٤,٢٩ آقسرای [سنجق] ٥٥٦ آقسر اي [في استانبول] ٣٨٨ آقشهر ۷٤۰٫۵۷۱٫۵۵۲٫۲۷ آل أوْر انوس ١٣ آل چاپان ۲۰۸ آل تیه دلنلی علی باشا ۲۰۸ آل تکه ۲۰۸ آل جانيكلي ٢٠٨ آل سرزلي اسماعيل أفندي ٢٠٨

ابو السعود أفندي ٢٩٦, ٢٨٨, ٢٧١, ٢٢٩, ١٥١ [4], ٤٧٤, [4] ٤٧٣, ٤٥١, ٣٠٧, ٣٠٢, 727, 721, 291, 282 ابو السعود زاده [عائلة] ۲۸۷ ابو بكر [الخليفة الراشد] ٤٦ ابو بکر راتب أفندی ۲۳۷,۲۳۵ ابو جعفر المنصور [الخليفة] ٤٨٩,٤٧١ ابو حنيفة [الامام] ٥٠٥ ابو يوسف [الامام] ٥٠٦,٥٠٥ ابیر ۱۱۲ النينا ٧٤٠,٧٠٤,٥٦٠,٣٧٣,١٣٣ الأحساء ٢٤٩ [هـ] ٢٥٧,٢٥١,٢٥٠ احمد الأول [السلطان] ٢٧٧,١٥٠,٥٢ احمد الثَّالث [السلطان] ٥٦, ٦٤, ٥١, ٣٥, ,097,71.,71.,711,104,100 V17, 72Y احمد الثاني [السلطان] ١٥٢ احمد باشا الجزار ٨٤ احمد ثريا امين افندي ٧٣٨ احمد جلال باشا ۲۷۱ احمد جودت باشا ۲۲۰, ۲۱۹, ۲۷۲, ۲۰۳ 014,017,010, 247, 729, 724, 771, احمد رسمي افندي ۱۹۸ احمد رضا بك ١١٨ احمد رفعت أفندي ٢٨٠ احمد عزت باشا ١٤٠,١٣٩ احمد فوزي باشا ١٠١ احمد فیضی باشا ۱۲٦ احمد لطفى أفندي [مؤرخ] ٢٠٩,٢٠٣ احمد مختار باشا [الغازي] ١٣٢,١٣١ احمد مدحت أفندي ٣٤٧ احمد نظیف ۲۸۰ [هـ]

ابراهيم [السلطان] ٥٦ ,٢٤٠, ٢١٣, ٢٠٦, ٢٤٠, ابراهيم [مترجم] ٢٠٤ ابر اهيم الحلبي [مءلف ملتقي الأبحر] ٤٩١,٤٩٠ ابر اهيم باشا [ابن محمد على باشا] ١٠٨ ابر اهيم باشا [الداماد] ٢٣١, ١٧٧, ١٤٢, ٦٣, [4] 070, 777, 770 ابراهيم باشا [صدر اعظم ايام القانوني] 707,175 ابراهيم خان زاده ٦١ ابر اهيم متفرقة ٧٣ ابن المقفع، عبد الله ٤٨٩,٤٧١ ابن بطوطة ٥٩٩ ابن خلدون ۳۲۰ ابن رشد ۲۸۵ ابن كمال باشا [شيخ الإسلام] ٢٨١, ٢١٨, ٢٨١ ££9, T.Y, YAY, ابن معن [أنظر: معن اوغلي] ابناء اسفنديار ۲۷ ابناء آیدین ۲۳٫۷٪ ٤١٥ ابناء تكه [أنظر: آل تكه] ٨ ابناء حميد ۲۱,۱۱,۸ ابناء رمضان ۸ ابناء صاروخان ٧ ابناء عثمان ۸ ابناء قاره سي ١٢,١١,٧ ابناء قرمان ۲۲٦,۲۲,۲۲,۲۱٫۱۱۸ ابناء گرمیان ۱۱٫۷ ابناء مالقوچ [عائلة] ٤٠٢ ابناء منتشا ٧ ابو اسحاق زاده [عائلة] ۲۸۷

ارمينيا ١٣٨ اريتريا ٣٧٣ اريفان [اريوان] ۲۵۵ از اق ۲۲,۹۹٫۲۰٫۵۲۲۸۲ ازمید ۷۱٤, ۷۰۸, ۷۰۳, ۳۸۱, ۳٤٥, ۱۲ YOX, YOT, YT. Y19. ازمير ٥٥ ،١٤٣ ،١٤٠ ،١٩٩ ،١٩٩ ،٣٤٣ 717, 007, 110, 779, 701, 711, ٦٨٥, [هـ] ٦٧٩, ٦٧١, ٦٥٦, [هـ]٦٧٣, 199, 190, 19Y, 1A9, 1AA, 1AV, Y1Y, Y17, Y1Y, Y.7, Y.0, Y.T. YOA, YOY, YOO, YT9, YTO, ازنیق ۲٫۱۲٫۹۱٫۲۸۲٫۱۵۲٫۱۲۹۹ اسبانيا ٢٣٨, ٢٢٧, ٢٢٦, ٢٢٥, ٢٩ اسبانيا VET. 791, 787, 777, 700, 005, استانبول [في كل صحيفة تقريباً] استانکوی ۷۱ه استراخان ۲۲۸,٤٥,٤٤ استرغون ٤٧,٣٩ اسحاق باشا ۲۸ اسر ائيل ٥٢٣ اسعد أفندي [شيخ الإسلام] ٣٠٠ اسعد أفندي [مؤلف كتاب: تشريفات قديمه] 7.7.7.7 اسكندر باشا [محافظ استانبول] ٢١٥ اسكندر باشا ٥٤ اسكندر بك ٢٦ الاسكندرون ۲۸۶, ۱۳۹ ,۲۰۶, ۱۹۹, ۲۰۶, V17, V11, V.9 الاسكندرية ٢٣ ، ٧١٧, ٧١٠, ٦٨٨, ١٠١, ٨٦, ٤٣, V19, V1A

احمد واصف أفندي [أنظر: واصف أحمد أفندي] احمد وفيق باشا ٣٦٦ احمدي [صاحب اسكندرنامه] ١٠ اخُلاط ٧٤١ ادر میت ۷٤۸ ادرنة ۱۳۲,۱۰۶,۹۰,۹۱,۸۲,۲۲,۱۱۳ , 10,148, 188,100, 101,100 , £ 7 7, 7 1 1 , 7 1 2 , 7 1 1 , 7 2 9 , 7 9 1 , 07.,007, 017,011, 077,017 ١١٤,٥٦٣ (١١٤,٥٦٣) ١١٤,٥٦٣ (١٤) , ٧ • ٧, ٧ • 0, ٧ • ٤, ٦ ٩ ٦, ٦ ٩ 0, ٦ ٨ ٣, ٦ ٧ ٩ Y07, Y £ 7, Y £ £, Y T 7, Y 1 A, Y 1 0 إدريس البتليسي ٣٠٠ ادنة [أنظر: اطنة] ٣٦٩ اده بالي [الشيخ] ٨ اديب محمد امين افندي [مؤرخ] ٢٠٦,٢٠٣ ار جیش ۷٤۱ اردخان ۳٦٣,١٣٨ اردل [ترانسلفانيا] ۵۲, ۵۲, ۵۶, ۵۷, ۵۷, ۵۷, 77,770,101,77 الأردن ٢٣٥ ارزنجان ٧٤٨,٧٠٣,٦٣٩ ارضروم ۵۳ ,۱۱۲ ,۱۳۶ ,۱۳۶ ,۱۴۱ ,۱٤۱ ,۱ ,777,070, £11, ٣79, 700, 787 Y09, Y17, Y.O, Y. E, Y. T, 790, 7A1 ارطغرل [والد عثمان بك] ٥٢٣,٨ ارغنی ٥٦٥,٥٥٦ ارغوس ۲۵ ارگلی ۷۹۳٫۷۵۸ ارگنه ۸۲ه ار مناك ٧٤٨

الأرمني، داود باشا ٣٤٨

اسكندينافيا ٣٧٥

الكساندر الأول [قيصر روسيا] ٨٧ الكساندر ايبسلانتي [ياور قيصر روسيا] ٩٣ الكساندر جوزا ١٠٧ ألمانيا ٢٩ . ١٣٦. ١٣٥. ١٣٤. ١٣٦. ١٣٥ £ 7 Y, £ 1 Y, Y T 9, Y Y Y, 1 T 9, 1 T A. Y£T,Y£+, 777, 771, £T1, £T+, £TA, اليزابث [الملكة] ٢٣٢,٢٢٧ اليون ٣٢٨ اماسره ۷۳۰٬۷۱۱ اماسيا ۲۸، ۲۰۰, ۱۰۸, ۱٤۱, ۱۱۹, ۲۸, ۱۲ اساما YEA, YET, YEO, Y.T, 779, 007, 409. امریکا ۷٤٣,٧٣٥,٧١٨,٦٦٢,٦٠٥,٢٣١ امیل تیان ۲۹۰ امین اوکی ۱۸۲ الاناضول ٥ ,٦ ,١٧, ١٥, ١٢, ١٢, ١٧, ١٥, ١٧, , 41, 40, 47, 41, 40, 41, 41, 40, 14 ,07, 00, 29, 21, 20, 77, 72, 77, 77 ,90, 11, 17, 01, 07 ,100, 102, 174, 119, 114, 117, 97 ,141, 127, 127, 121, 12., 174 , 7 £ 7, 7 7 7, 7 7 7, 7 1 7, 7 3 7, , ٢0٦, ٢0٤, ٢٥٣, ٢٤٩, ٢٤٨, ٢٤٧ , ۲9 £, ۲9 ۲, ۲۸٦, ۲٦٨, ۲٦٧, ۲٦٣ , 750, 707, 700, 791, 790 , ٣٨٣, ٣٧١, ٣٧٠, ٣٦٣, ٣٥٨, ٣٤٦ ٤٠٤, ٤٠٣, ٤٠٢, ٤٠١ [ايالة], ٤١٢, ٤١٠, , 240, 242, 274, 221, 217, 210 ,087,081,074,070,077,0.7 ,077,001,00.,014,010,011 ,771,717,099,000,001,07.

,7 60, 7 79, 7 77, 7 70, 7 7 8, 7 7 7

اسكى ايل ٧٤٠ اسكيشهر [قلعة Ujitsa] ١٠٨ اسکیشهر ۷۰۸,۷۰۳٫۹ اسليميه ٧٥٥,٧٤٥ اسماعيل [قلعة] ٧٨ اسماعيل الصفوى [الشاه] ٣١,٣٠ اسماعيل باشا [خديو مصر] ١٠٨ اشرف خان [حاكم بتليس] ٦٤,٤٠,٣٥ إشقودره ۳۹۳,۳٦۸,۸۳ اطنة ٩٦ ,٧٠٩, ٧٠٥, ٧٠٤, ١٤٠, ١٣٠, ٩٦ YON, YO. اطه پازاری ۷۰۸,٦۲٥ اغا قابیسی [فی استانبول] ۳۳٦ اغسطس الثالث ٦٧ إغناتييف [الجنرال.. سفير روسيا] ١١٠ افریقیا ۲۱۰٬۰۵۷٬۳۱۹٬۳۱۸٬۳٤٥٬۲۱۸٬۱۳۱ افريقيا العثمانية ٣٤٩ افغانستان ۲۳۸ افلاطون (ت ۲۰۲هـ ) ۲۰۲ الافلاق ۲۲,۱۸ ,۲۲ ,۲۵ ,۵۷ ,۵۰ ,۳۲ ,۵۰ ,۰۲ ,۵۰ ,1 • £, 9 ٣, 9 ٢, ٨٦, ٨٥, ٧٨, ٧٦, ٦٨, ٦٦ ,717,007, 719, 711, 179, 101 YTO, Y • £, 7 AT, 7 A 1, 7 A • , 7 7 T, 7 TT افيون ٥٥٨ افيون قره حصار ٧٠٥ اگری ٤,٤٨,٤٧ه اگريبوز [لواء] ٧٤٠,٦٢٥,٤٤٨ اكينلى سعيد باشا ٣١٩ ألبانيا ٦١,٦٢٦,٨٣,٢٦,١٦٢ ٥,٥٢٣,١٣٢ ٧٣٥,٦٢٥ ألبستان ۱۸ الغين ٧٤٠ ألقاص ميرزا ٤١

اور انوس بك ٤٠٢ اوریا ۲ ,۲۲ ,۲۹ ,۲۹ ,۲۷ ,۲۵ ,۲۹ ,۲۹ ,۳۲ ,۳۲ ,۳۲ ,01,00, 19, 14, 74, 77, 77, 70, 71 , ۷۲, ٦٧, ٦٦, ٦٥, ٦٣, ٦٠, ٥٩, ٥٨, ٥٦ ,90, 91, 97, 91, 90, 80, 87, 89, 88 ,119, 114, 110, 110, 107, 102, 97 , ۲۲۱, ۲۱۹, ۲۱۸, ۲۰۱, ۱۲۰, ۱۲۰ , ۲۳۷, ۲۳٤, ۲۲۸, ۲۲٦, ۲۲۳, ۲۲۲ , 4 17, 770, 777, 774, 775, 719 , ٣٧0, ٣٦٩, ٣٦٨, ٣٦٧, ٣٥٠, ٣٤٢ , £ 7 Å, £ 7 ٣, £ 7 7, £ 1 0, £ • 9, ٣ ٨ ٣ ,011,017,070,011, 279 .,٦٨૦, ٦٨٢, ٦٦١, ٦٠٩, ٦*٠٥, ٥*٨٩ , ٧١١, ٧٠٨, ٧٠٧, ٧٠٦, ٦٩٤, ٦٨٨ ,^٣٦, ٧٢٩, ٧٢٦, ٧١٩, ٧١٨, ٧١٤ , ٧٥٩, ٧٥٥, ٣٤٧, ٧٤٣, ٧٤٠, ٧٣٩ V10, V1Y اوربا العثمانية ٣٦٨,٣٤٩ اوربان [خبير مجري] ٧٣٦ اورخان [الأمير أخو مراد الثاني] ٢١ اورخان بك [الغازي ابن عثمان بك] ١٣, ١٢, , 710, 711, 700, 189, 187, 180 11Y, 11T, TAI, Y91, YAY, Y1A اورسوفا ٦٦ اورفة ۲۵۲,۷۰۰,۷۰٤,۳٤٥,۱٤۰ اورله [من أقضية ازمير] ٦٧٩ [هـ] اوروج بك ٨ اوزدمير باشا ٤٣ اوزون چارشیلی اسماعیل حقی ۲۲۱

اوزون کوپری [قصبة] ۸۲٫۵۸۱

اوزي ٧٨,٦٦,٥٧ [قلعة] ٨٨ [قلعة],١١٣,٢٥٠

اوزونجه آبادِ خاص کوي ٦٨٠

,779, 779, 777, 771, 707, 789 ,٧٠٣, ٦٩١, ٦٨٩, ٦٨٦, ٦٨١, ٦٨٠ , ٧٢٣, ٧١٥, ٧١٤, ٧٠٨, ٧٠٧, ٧٠٥ , ٧٤0, ٧٤٢, ٧٤١, ٧٤٠, ٧٣٨, ٧٣٥ **٧٦٤, ٧٥٨, ٧٥٠, ٧٤٩** انجلترا ۲۲ ,۷۷ ,۷۵ ,۸۵ ,۸۵ ,۸۵ ,۹۰ ,۹۰ ,1.9, 1.0, 1.7, 1.1, 97, 90, 98 ,177, 178, 177, 110, 117, 117 , ۲۲٦, ۲۲0, 1٤٩, 1٤٣, 1٣٦, 1٣٤ , ۲۳۹, ۲۳۸, ۲۳۰, ۲۳۱, ۲۳۰, ۲۲۷ ,077, 277, 2.1, 770, 773, 775, 776, , 194, 149, 144, 141, 101, 100 Y0Y, YT7, YT0, Y19 اندراسي [وزير خارجية النمسا/ المجر] ٣٤٨ الاندلس ٤٧٢,٤٤,٣٠,٢٩ أنسز ١٣٣ انطالیا ۲۳٤,۷۱۱,۷۰٤,٦٩٥,۱٤٠,۸,٦ انقرة ۲۰ ,۱٤۲ ,۱۶۲ ,۱۶۲ ,۱۶۲ ,۱۶۵ ,۲٤۹ ,۲٤٩ ,07., 087, 887, 819, 8.5, 418 ,٧٤٠, ٧٠٨, ٧٠٣, ٦٩٢, ٦٨٢, ٦٢٥ V07, V0., V2T, V27 الانقروي، محمد أفندي ٤٩١ انور باشا ۱۳۷,۱۳٦,۱۳۵,۱۳۲,۱۳۱ انوربك [أنظر: أنورباشا] ١٢٨ انوري [مؤرخ] ۲۰۳ اوترانتو ٤١٦,٢٨,٢٦ [قلعة] اوتلق بلى [موقعة] ٢٧ اوجينى [امبراطورة فرنسا] ٣٣٨ اوخري ٧٠٤,١٢١ اوديسا ٩٣,٧٨ اور انوس [عائلة] ٤٠٢ اور انوس او غلى على بك ٢٨٢,٢٨١

ايطاليا ٢٦ , ٢٣١ , ١٣٢ , ١٣١ , ٢٣٦ , اوسترومجه ٥٤٧ 077,008,270, 274, 217, 779, 774 اوسكار اسبوت ٤٢٩ اوسكوب ٦٤٢,٥٦٠,١٣٠,١٢١ ايفان المخيف ٢٢٨ ايلتبر، خالد ۲۰۷ [هـ] [ه\_],۷۰٤,٦٦٩ ايليا [القديس] ١٢٤ اوسکودار ۲۰۰, ۱۸۱, ۱۰۰, ۹۰ ,۳۹۵, ۴۰۷, , ٧١٩, ٧١٥, ٦٧٣, ٤٦٦, ٤١٠, ٤٠٩ اينابختي [لبانتو عند مدخل خليج باتروس] ٤٤, VT1, 777, £7. V77, V00, V£7, VT£ اينالجيق، خليل ٤٩٢,٢٥٠,٢١٢,١٤٩ [هـ],٧٥٥ اوشاق ۲۵۹ ابنونو ، عصمت ۱٤۲ اوشى ۱۳۲ ايواز باشا زاده [عائلة] ۲۸۷ اوقجى زاده [توقيعي] ١٩٦,١٩١ أيوب [حي أبي أيوب الأنصاري] اوکراینا ۵۲٫۵۷٫۵۷٫۹۲٫۸۸٫۲۲٫۵۲۳ V07,7VT,090,£77,Y..,1A1 [جمهورية], ۲۳٥ ( i اوكيوير، صفيه ٩٠٥ باب العزب ٤١٨ او لامه خان ٤٠ اولوچای، چغتای [باحث] ۱۵۷ بابا داغي ٧٠٤ باثوري [امير البغدان] ٤٦ اوليا چلبي [رحالة] ١٦٣ [هـ],٢٥٠[هـ] بارتيسول، ادموند ٧١٢ 070,077,77. باریس ۲۳۲, ۱٤۲, ۱۰۷, ۱۰۹, ۱۰۵, ۸۵, ۲۳۲, اويوار Uyvar ۱۹٫۵۵ ,707, 017, 017, 277, 777, 778 ایا ستفانوس ۱۳٤,۱۲۲,۱۱۳,۱۱۲ ٧٥٨, ٦٧٠ ايالة الروم ٥٦٥ بازوند اوغلی عثمان ۸۳ ايالة العرب ٥٥٦ باطوم ۷۱٦,۳٦۳,۱۳۸ إيبسلانتي زاده [عائلة] ٢٠٤ باقر كوي [آتا كوي حاليا] ٧٣٩ إيچل ٥٥٦ باکو ۲۶ ایچمیاذین ۵۵۳٫۵۵۲ باليق لاوه ٧١٨ الايجي، علاء الدين ٣٠٩ باليكسير ٧٤٥,٣٦٩ ايران ۲۱,۲٦, ۴۹, ٤٥, ٤١, ۳٥, ۳۲, ۲۱,۲٦, ۱٥, [4] ۲۱۸, ۲۰۲, [4] ۱۸۸, ٦٥, ٦٤, ٥٢ باندرمه ۷۰۵ بايبورد ٦,٢٧٥٥ 1 A 7, Y 2 . , Y T A, Y T E, Y Y 9, Y Y E, Y Y T بايزيد [حي] ٧٥٣ V£7, V£0, 7AY, £٣9, £٣٧, ٣٧٣, بايزيد الأول [الصاعقة] ٢١, ٢٠, ١٩, ١٨, ١١ ايرفورت ۹۰ 7 69, 7 60, 7 7 1, 1 8 6, 1 7 1, 7 7, 7 7, ايستولني بلغراد ٤٨,٣٩

ايسكرلت زاده [عائلة] ٢٠٤

بحيرة لوط [البحر الميت] ٧٤١ بحيرة وان ٧٠٥ بخاری ۲۸٤,۲۲۸ بدروم ٥٣٧ بدستن ٦٣٠ براق رئيس ٤١٦ برانكوفيتش ٢٥ برباروس خير الدين باشا ٤١٦, ٤١٦, ٤١٨, 011. 111 البرتغال ٧٤٣,٦٩١,٥٥٤,٢٢٧ بر داقجیان ۵۰۲ برشتينه ١٣٠ برغما ٧٤٩ برقان، عمر لطفي ٤٩٢,١٦٩ [هـ], ٣٥٥,٤٥٥,١٤٢ [هـ] برلین ۱۲۲, ۱۲۱, ۱۲۰, ۱۱۹, ۱۱۲, ۸۲ ,٣٦٩, ٣٦٨, ٣٦٤, ٣٦٣, ٢٣٩, ١٣٤ V.1,10V, 0.T, TVY, TV1 برن ۳۷۳ برهان الدين [القاضي] ١٨ برودل، ف ١٥٥,٥٥٥ بروسيا ١٠١, ٩٠, ٧٨, ٧٧, ٧٥, ٧٢, ٦٧ £11, YTA, YY9, YY7, بروکسل ۳۷۳ بزم عالم، السلطانة ١٥٥ بساربيا ٩٠ بسار وفجه ٦٦,٦٣ بستان قاضی کوی ۵۳۱ البسفور ۷۱۵,۹٦,۸٦ بشته ۳۹ بشمقجى زاده [عائلة] ٢٨٧

777, £17, £10, TAY, T.£, YAY, YT9,791, 77V. بايزيد الثاني [السلطان] ٣٢, ٣١, ٣٠, ٢٩ T. E, YAO, YYT, YYY, Y.Y, 107. 011, 197, 119, 111, 11, 11, V£T, VTV, 1 A 0, 1 V 0, 1 1 V, 1 1 T, 1 Y 1, بترسبورغ/ بطرسبورغ ١٢٤,٩٤ بترفار ادین ٦٣ بتلبس ٣٦٩,١٣٤ البحر الأبيض المتوسط ٣٤, ٣٣, ٣٢, ٣٠, AT, YY, 7A, 7Y, 00, 60, 6T, 6Y, T7, £17, £10, TO., YYY, YIA, 1T1, AE, 077, 008, 877, 870, 819, 814. 781, 777, 771, 770, 717, 7.0, ٧٠0, ٧٠٤, ٦٨٩, ٦٨٨, ٦٨٧, ٦٨٥, YT, Y19, Y11, Y+9, Y+A, Y+Y, البحر الأحمر ٢٢٢, ٢٢٠, ٢١٨, ٤٣, ٣٢, ٢٢٢ VT., V19, £1V, YOV, البحر الأسود ٦, ٤٦, ٣٩, ٢٩, ٢٦, ١٨, ٧, ٥٣ YA, YI, YT, IA, IO, IY, I., OY, O£, YYA, YYY, YIA, 187, 11Y, 1.7, £ 7 . £ 19, £ 1 V, £ 17, £ 10, #79. V. £, 7 \ 7, 7 \ 7, 7 \ 7, 0 \ 7, 0 \ 7, VTE, VT., VIV, VII, VII, VI., البحر الادرياتي ٧١٩,٧٠٤ ٨٥,٤٧ [ساحل] بحر الخزر ۲۲۸,۲۱۸,٤٥,٤٤ بحر ايجة ٢٥, ١١٢, ٩٥, ٧٣, ٢٩, ٢٥, ٤١٦, , 7 % 7 , 7 % 1 , 7 % , 7 % 0 , £ 1 9 , £ 1 4 V11, V.9, 7A9, 7AA, 7AF بحر عمان ٤١٧ بحر مرمرة ۲۱ ,۳۲, ٤١٩, ٤١٦, ٤١٩, ٤٩٣, ٥٣٢, 74. 41. 181. 181

بشير أغا [الحاج] ١٦٢

بلغراد ۲۲ ,۲۵ ,۳۹ ,۳۷ ,۳۹ ,۸۹ ,۹۰ ,۲۰ ,۳۰ , ٣٧٣, ٢٥٣, ١٠٨, ٧٧, ٧٦, ٦٦, ٦٣ VIA, V· £, 190, 7A7, 779, 797, 791 البلقان ۲۲, ۱۸, ۱۷, ۱٦, ۱۵, ۱٤, ۱۳ ,۲٥, ,1.9, 94, 9., 44, 77, 71, 7., 09 ,188, 188, 181, 180, 188, 118 , 417, 177, 107, 0, 777, 719, 717, ,717, 099, 017, 078, 700, 771 [4] ٧٠٣, ٦٦٢, ٦٦١, ٦٥٦ بلوتشنيك ١٦ بندر ۱۹٫۵۶ بندر أوزي ٣٩ بندر عباس [ميناء] ٥١ البندقية ١٨, ٢٦, ٢٥, ٢٢, ١٨ و٥, ٤٤, ٣٠, , ۲۲۹, ۲۲۷, ۲۲۳, ۸۳, ۷۲, ٦٣, ٦٢, 09 ,110, 111, 017, 277, £11, 774 Y & Y , Y & T , Y & T , T 9 1 , T A T بنغازي ۳۹۹,۳٤٥,۱۳۲,۱۳۱ بنگول ۱۱۹ بهجتي [مؤرخ] ۲۰۳ بوجاش ٥٧ بوجاق ۷۸٫۷۱ بوچوق تپه [موقعة] ۲٤ بوجيغا [لواء] ٤٤٨ [هـ] بوخارست ۷۱۸,۳۷۳ بودا ۱۹ بودوليا ۲۰٫۵۷٫۲۹ بودین ۲۳۲, ۵۹, ٤٨, ٤٧, ۳۹, ۳۸, ۳۷, ۱۷۳۲, VT9, T9T, T91, Y0V, Y0. بورصة [خداوندگار] ۲۸۲, ۱۵۲, ۱۸۲, £ 49, [\_a] £ 4£, £ 47, TA1, 499, YA£

[هـ] ,۹۲۹ [هـ] ,۹۲۹ (هـ] ۱۹۹۹

بشيكطاش ٤١٩ البصرة ٤١ ,١١٧ ,١٤٦ [هـ] ,٢٥٠ ,٢٥١ ٣٤٣ [و لاية] ,۲۱۷, ۲۱۹, ۲۲۳, ۲۱۳, ۷۱۷, ۲۱۷, VTT, V19 بطرس الأكبر ٣٦٨,٣٢٩,٣١٨ بطرس الأول ٦٢ بغداد ۲۰ ,۱۲۹ ,۱۲۹ ,۱۲۷ ,۹۷۱ [هـ] , TEV, YAE, YOV, YO1, YO., [-4]YE9 [ولاية] ,٤٥٨, ٤٣٧, ٤١١, ٣٦٩, ٣٥٣, ,٧٠0, ٦٩0, ٦٦٩, ٦٦٣, ٦٢٨, ٥٥٣ YEZ, YTZ, YIZ, YIY, YIT, Y.A البُغدان ۲۹, ۲۸, ۲۲, ۴۷, ٤٦, ۳۹, ۲۸, ۲۲, ,97, 47, 40, 44, 47, 47, 47, 78, 78, 78 ,007, 789, 711, 179, 101, 1.8, 97 ٧٠٤, ٦٨٣, ٦٨١, ٦٨٠, ٦٦٣, ٦٣٣, ٦١٣ بك اوغلى [في استانبول] ٣٩٤,٣٥٣,٣٥٢,٣٥١ بگشهر ۷٤۸ بگقوز ۴٫۹۱،۷۵۷,۷۵۲,۷۵۲ ۷۵۸,۷۵۲ بلاد الآتابكة ٤١ بلاد الأرناؤط [أنظر ألبانيا] ١٧ بلاد العرب ٦٢٩,٦٢٦ بلاد المشرق العربي ٣٤٦ بلتازي [أنظر: بلطه جي] بلطة [قصبة] ٦٧ بلطه جي محمد باشا ٦٢ بلطه جي Baltazzi [صراف] ۲۷۰,۳۲۸ بلطه لیمانی ۲۲۸,٦۸۹,٦۸۲,٦٥٦,١٠١ بلغار زاده يحيى ٣١٩ بلغاريا ۱۲۲, ۱۲۲, ۱۱۳, ۱۱۲, ۱۲۲, ۱۲۲, [امارة] ,۸۲۹ ,۳۷۲ ,۳۷۲ ,۳۲۸ ,۸۲۰ ,۸۸۰ V £ £, V • V, V • 7, 70 V

بيري زاده محمد صائب ٣٢٠ 777, 789, 780, 770, 077, 070, 07. بيزنطة ٦٩١,٤١٥ [هـ] ,٦٨٢, ٦٨١, ٦٧٩ [هـ] بيغا ٦٢٥ , ٧٤٣, ٧٣٦, ٧٠0, ٧٠٤, ٧٠٣, ٦٩٥ بيك بر ديرك [حي] ٧٥٣ , ٧0٤, ٧٥٣, ٧٥٢, ٧٥٠, ٧٤٦, ٧٤٥ بيله جيك ۷۵۹,۷٤٦,۷٤٥,۷۳۸ YO9. VON. YOV ببوك اطه ٧١٥ بورلي ٧٤٨ بوزجه اطه ٥٦.٥٥ بيوك حكمجه ٦٨١,٣٦٩ بیوك دره ۳۱م بوزوق ۵۵۵ (پ) بوسبك [Busbecq, O.G] الم پاشا پاغچه ۵۳۲ بوسبك، اوجر [Auger Busbecq] پایاس ۷۳٤ بوستان زاده [عائلة] ۲۸۷ پرافیشته ۵۹۱ البوسنة ١٦, ٥٩, ٥٣, ٤٧, ٤٤, ٢٦, ١٧, ١٦ پرتو [مؤرخ] ۲۰۳ , 177, 177, 117, 110, 107, 77, 77 پرتو باشا ۳۳۳ , 477, 789, 777, 700, 777, 174 يرتو نيال، السلطانة ١٥٦ ٧٣0, ٦٧٩, ٥٨٢, ٥٣٦, ٥٢٣, ٣٨٣ پروزه ۷۰٤,٤۲ بوگردان ۱۰۹ Sabaç پطرونا خلیل ۷۶۶ بو کو فینا ۷۲ پلا ویسینی [سفیر النمسا] ۳۳٦ بولاير ١٣ بوكوك، ر [رحالة] ٧٤٣ بولتوفا ٦٢ بياله باشا ٢١١,٤١٦,١٨٤ بولندا ٧٤٤,٥٥٣ پیرلپه ۷٤۰ بولو ۷۰۳,۲۵۲,۳٦۹,۳٤٥ پيري رئيس ٤٢١ بولوط قيان على بك [الكبير] ٦٧ بولونيا [أنظر: لهستان وبولندا] ٢٩ ( 🗀 ) تاتار پازاری ۷۶۰,۷۶۰,۷۶۶ بون ٣٦٤ [هـ] تاج الشريعة [صاحب الوقاية] ٤٩٠ بونابرت، نابلیون ۲۸۸,۹۱,۸۷,۸۵,۸٤,۸۳ تالیران [رئیس وزراء فرنسا] ۲۳٦ بوهيميا ٦٦١,٥٥٣,٣٨ تبريز ۲۰٤,٦٦٣,٦٤,٥١,٤٦,٤١,٤٠,٣٢,٣١ بيامونته ٣٧٣ تپه دلنلي على باشا ٩٣ بيره جيك ٧٣٣,٧٠٤,٥٥٦,٤١٧ نتارجق ٥٤٧ بيرو [قصبة تابعة لنيش] ٦٧١ تتارجق عبد الله أفندى ٢٣٧ بيرو ٢٠٥ تر اقبا ۱۰ .۱۲ .۱۳ .۱۷ ،۱۷ ،۱۳۲ ،۱۲۲ ،۱٤۲ بيروت ۲۲۱, ۲۲۹, ۱۳۹, ۱۳۱, ۷۰۰, ۷۰۰,

Y7., Y09, Y0Y, Y1Y, Y1Y, Y11, Y.9

YO., 7A1, 188

جامع السليمانية ٥٣٧,١٥٣ ترحاله [ولاية] ٣٤٥ جامع الفاتح ٢٩٢ ترکستان ۸۹۹٬۵۸۱٬۵۲۳٬۲۳۸ جامع شهزاده ۳۸۸ ترکیا ۱۰۸, ۲۳۳, ۱٤۰, ۱۱۸, ۱۱۰, ۲۳۳, ۳۱٦, جان بولاد او غلى على باشا ٢٤٨,٥١,٥٠ ,٣٦٣, ٣٥٩, ٣٤٤, ٣٤٣, ٣٢٥, ٣٦٨ جاندرلی خلیل باشا ۲٤,۲۳ ,077,0.7,0.7,771,77.,777 چاندرلي [أنظر: عائلة..] 71.,097,097,000,007,077,078 جانيك [سمسون] ٧٣٥,٥٥٦,٣٦٩,٣٤٥ تسالیا ۱۲٫۹۱ ۱۲٫۹۹ جاوا ٣٣٦ تساليا يكي شهري ٧٤٠ جاوید بك ۳۲۳ تعلیقی زاده ۲۰۲ التفتاز اني، سعد الدين ٣٠٩,٢٨٤ جبال رودوپ ٥٤٧ تکه ۲۸۳٫۹۲٤ جبال طوروس ۷۰۸,۵۷۰,۲۷ الجبل الأسود ١٣١, ١٢٧, ١١٢, ١١٠, ٨٣, ٦٢. تورخان [عائلة] ٤٠٢ 704,004,004 تورینو ۳۷۳ جبل لبنان ۳۷۰,۳٦٤,۳٦۳,۳٤۸,۳٤٤,۳۲۲ توفيق باشا [خديو مصر] ١٠٨ جبه صوي، على فؤاد ١٤٢ توفيق باشا ٣٧٣.١٤٣,١٤٠,١٢٩ جدة ۲۱۹,۷۱۰,۱۰۳,۹٦ توقاد ۲۷ , ۱۱۹ , ۲۰۱ , ۵۲۰ , ۵۲۰ , ۲۹۰ , ۲۹۷ , جربة ٤٢ VOT, VO., VEX, V.T الجرجاني، سيد شريف ٣٠٩,٢٨٤ توكولي إيمره ٥٨ الجزائر ۲۲ , ۲۵ , ۲۵۰ , ۲۵۰ , ۲۵۰ , ۲۵۱ , تُونِس ٤٥٠, ٢٤٩, ١٢٧, ١١٣, ١١١, ٤٥٠, VO1, 077, £19, £17 ٧٥٨, ٥٩٩, ٥٢٣, ٤١٩, ٢٥١ جزاير البحر الأبيض [أنظر: جزر بحر ايجه] التونسي، خير الدين باشا ٣٦٥ [عاليا] ٤١٨,٣٦٨,٢٦٢,٢٥٠ تیره ۲۶۸,٦٦۹ الجزايرلي، حسن باشا، الغازي ٢٢,٧٦,٧٣ تيرول [منطقة] ٦٦١ جزر استانبول ۸٦ تيفينو Thévenot ٩٣ Thé الجزر الاثنتا عشرة ١٣٢,١٣١ تيلسبت ٩٠.٨٧ جزر البندقية القديمة ٨٤ تيمور طاش باشا ٢٤٩ الجزر السبع ١٠٩ تيمورلنك ٢١, ٢٧, ٢٢, ٢٠, ١٩, ١٨, ١١, جزر بحر ایجه ۱۳۲, ۹۰, ۹۱, ۷۰, ۱۳۲, ۹۰ 750.771 791, 780, 770, £17, 879 (ث) جلال بك [ابن علاء الدين باشا] ٣٣١ ثریا بك ۲۸ جلال زاده مصطفى چلبى [مؤلف طبقات (5) الممالك] ٢٦٠,٢١٣,١٩٦ جامع السلطان سليم [في أدرنة] ١٥٢

جناق قلعه [أنظر: الدردنيل والقلعة السلطانية] الجليلي [أنظر: عائلة الجليلي.] جم [الأمير ابن السلطان الفاتح] ٢٢٣,٢٩,٢٨ VTO, VTE, VIA, EIY چهرین ۸۵ جمال باشا ۱۳۷,۱۳۹,۱۳۵,۱۳۳ جناديوس ٥٠٠ چوروم ۵۰۷ چوروملی ۵۵۲ جندی میدانی [فی استانبول] ۲۵٦ جنكيزخان ٤٣٧ چیرمن ۱۹ جيسني Chesney [الجنرال] ۲۰۷ جنوب افريقيا ٧٤٣ جنوه ۲۹۱,۳۳۲,۲۳۸ چیمپی [قلعة] ۱۳ چینه ۷٤۸ جودت باشا [أنظر: أحمد جودت باشا] جورجيا [أنظر: گورجستان] ٧٠,٤٥,٤١ چيوي زاده [عائلة] ۲۸۷ جوزيف الثاني ٧٥ (5) حاجى اوغلى پازارى [قصبة] ٦٨ (E) چارشی قاپی [حی] ۷۵۳ حاجي ايل بکي ۱۳ حافظ بهرام أغا ٣٤٠ چاقا [أمير سلجوقي] ٤١٥ چالديران [موقعة] ٣١,٣٠ حاكم [مؤرخ] ٢٠٣ چالی بك ٤١٥ حانيه ٥٥ الحبشة ٢٤٩,١٠٨,٤٣ [هـ] ٢٥٧,٢٥١,٢٥٠ چاندرلی ابراهیم باشا ۲۸۱ چاندرلی قره خلیل ۳۸٤,۳۸۱ الحبشي، محمد أغا ١٦٢ الحجاز ۲۲۹, ۱۳۸, ۱۳۷, ۱۳۷, ۱۳۸, ۳۲۹, چانقری ۲۲۵,۳٦۹ جتالجه ٣٦٩,٣٤٥,١٣٢ حديقة اسكندر چلبي [في باقر كوي] ٧٣٩,٥٣١ چتالجه لی علی افندی ۹۹۱ چتینه ۳۷۳ حديقة ببك ٥٣١ حديقة بشيكطاش ٣٦٥ چرموك ٥٥٦ حديقة داود باشا ٥٣١ چرنافودا ۷۰۵ حديقة طولمه باغچه ٣١٥ چشمه [موقعة] ٤٢٢,٧٣,٦٨ حديقة قنديللي ٥٣٢ چقور اووه ۹۹,۲۹,۲۷ه چلبی محمد [السلطان] ۲۸۲, ۲۲۱, ۲۲۱, ۳۸۲, الحرمان الشريفان ٢٤٨, ٢٢٣, ٢٢٢, ١٥٥, ,777, 77£, 777, 07V, 79A, YOV 777, 210 750, 758 چلار ۲۵۰ حسن البصري ٤٩٨ چلسکوف، دوبرو ۵۵۵ چمیش گزك ٥٥٦ حسن الطويل ٤٣٩,٢٧,٢٦

حسن باشا [محافظ بشيكطاش] ٣٤١

(خ) خاج اووه /خاچروه [موقعة] ۲۲۰٫٤۷ خاص کوي ۵۳۲ خاصکي، السلطانة ۱۰۵ خدا بنده [بن طهما سب] ۲۲۲ خداوندگار [ولاية] أنظر: بورصة ۳۲۹ خديجة، السلطانة ۱۰۵

خديجة، السلطانة ١٥٥ خراسان ٢٣٥ خربوط ٥٦,١٣٤ خُرَّم، السلطانة [زوجة القانوني] ٢٢٤ خسرو باشا ٧١٤ خصر بن إلياس ١٦٢ خليج إزمير ٧١٠

خلیج ادرمیت ۱۲ خلیج البصرة ۱۹٬۷۰۷٬۱۸۸٬۲۱۸٬۵۱٬۶۳٬۳۲ خلیل بك [رئیس مجلس الأمة] ۱۳۵ خلیل حامد باشا ۷۷٬۲۷۲٬۱۹۹٬۱۷۷٬۲۳۲

> خلیل خیر الدین باشا ۲۹۹ خلیل خیر الدین باشا ۲۹۹ خلیل نوري [مورخ] ۲۰۹,۲۰۳ خمبره جی أحمد باشا ۱۰۲,۱۰۹,۹۷٫۹ خوتین [قلعة] ۱۰۲,۱۰۱,۹۷٫۹۳ خوجه اسحاق أفندی ۱۰۰ خوجه زاده مسعود أفندی ۲۸۳ خوجه سعد الدین زاده [عائلة] ۲۸۷ خیر الدین باشا [أنظر: التونسی...]

> > داغستان ٦٤ دافيد أفندي [متصرف لبنان] ١٠٨

(3)

الحسن بن على (رضى الله عنهما) ٣٠٣ حسن فهمي ١٢٩ حسن کافی ۳۰۸.۲٤۰ حسين باشا [وزيراً عام ١٦٢٠م] ١٨٥ الحسين بن على (رضى الله عنهما) ٣٠٣ حسین حسنی باشا ۱۲۹ حسین حلمی باشا ۱۲۹,۱۲۳ حسين رفقي أفندي ٧٣٨ حسین عونی باشا ٤١١ الحسيني [أنظر: عائلة الحسيني..] حصن كنفا ٥٥٦ حفصة، السلطانة ٦٧٩,١٥٥ [هـ] حفظی [مؤرخ] ۲۰۳ حکاری ۱۱۹٫٤۱ حكمي حسن أفندي ٢٠٢ حكيم اوغلي على باشا ٦٥ حلب ۲۵۲٬۲۵۰٬۱۳۹٬۶۳٬۶۱٬۳۲ ٤٤١, ٣٦٩, ٣٤٩, [لواء], 733 [لواء] , 3 ×3 , 0 ×3 [هـ] , 3 ×5 , 700, ,779, 780, 779, 070, 007, 007 . V + A. V + £. V + T. 799, 790, 7AA V7., V09, V£0, V£T حلقه لي ٧٣٩ حماه ٥٦،٥٥٦ حمزه باشا ١٩٦ حمص ٥٥٦ حميد ۷۵۰,۷٤۸ حميدي زاده مصطفى أفندي [شيخ الإسلام] 71., 777, 77.

حيدر پاشا [موقع] ٧١٣,٧٠٨

الحيرة ٤٧١

ديار الروم ٤٧٤ دالماحيا ٥٤٢,٨٣,٦٠,٥٩ دیار بکر ۲۰۳, ۲۰۰, ۱۳۶, ۱۱۹, ۳۱, ۲۰۳, داود القيصري ٢٩١,٢٨٢ ,[-4] ٤٧٥, ٣٦٩, ٣٠٠, ٢٦٣, ٢٥٧, ٢٥٦ داود باشا [أنظر: الأرمني داود باشا] ,779, 771, 040, 070, 077 دده آغاج ۷۰۷ , ٧٥٢, ٧٤٨, ٧٠٤, ٦٩٥, ٦٨١, ٦٦٣ دده خليفة ٢٤٦ Y7 . Y09 دربند ۱۵٫۵۱ الديـر ٥٥٦ درویش محمد باشا ۱۸۹ [هـ] ديمتريوس [شقيق الكساندر ايبسلانتي] ٩٣ درویش وحدتی ۱۲۹ دیوریگی ۲۵۲٫۵۵۲ دري زاده [عائلة] ۲۸۷ (3) دري زاده محمد عارف أفندي ٤٩١,٣١٠ ذو الفقار ٤٠ درينجه [ميناء] ٧١٣ ذو لقدریه ۲۵۰,۲۵۰ الدفتردار [حي] ٥٦٧ دکزلی ۷٤۸ (c) رأس الرجاء الصالح ٦٨٥,٣٢ دلی حسن [منشق] ۲٤٨ رأفت [مؤرخ] ۲۰۳ دمشق ۲۸۶, ۱۳۹, ۱۰۷, ۱۰۳, ۶۳۱, الرازى، فخر الدين ٣٠٩ ,٧٠0, ٧٠٤, ٦٩0, ٦٦٩, ٥٦٠, ٤١١ راشد أفندي [بكلكجي، مؤرخ] ٢٥٤,٢٠٣,٧٣ 77., 709, 727, 720, 7.9 راغب باشا [أنظر: راغب محمد باشا] دمير حصار ٧٤٠ راغب محمد باشا، قوجه ٦٦, ١٧٧, ٦٧, ١٩٦, الدنمارك ٦٨٦,٢٣٨,٢٢٦ 7.9. 777 دوبرفنیك ۷۰٤,٥٦٣,١٥١ الرافدان [منطقة] ٣٤٦ دوبریجه ۱۸.۱۵ راكوزى الثانى ٥٦ دوسو، الاخوة ٧١٢ رامی محمد باشا ۲۳٦,۱۹۷,۱۹٦,٦١ دوسون ۱۹۸ , ۶۹۰ [هـ] ,۹۹۰ ، ۲۹۱ ، ۲۹۰ ، ر ایخنباخ ۷۷ [A] 78Y, 09Y ربنین ۲۳۰ Repnin دولیان ۲۸۰ الرحبة ٥٥٦ دونیزتی باشا ۳٤۰ Donizetti رحمى [مؤرخ] ٢٠٣ دي بونيفال [الكونت] أنظر: خمبره جي أحمد رستم باشا ۱۳٤,۲۷۰,۲۲٤,۱۸۲ [هـ] باشا رسمو ہہ دي توت [البارون] ٧٣٨,٤٠٧,٣٩٤,٣٩٣,٧٣ رفعت باشا [مىدر] ٧٠٦ دي تورنفورت، پ [رحالة] ٧٤٣ الرملة ٥٥٦ دى غويس ٤٢٩ الرها [اورفة] ٥٥٦ دي هيرش، البارون موريس ٧٠٧

,0.7, £70, £7£, £77, £1., £.£ رَوَان ٦٤,٥٢,٥١ روح الدين بن يحيى ٣١٩ ,000,024,020,022,027,021 رودس [جزيرة] ٤٢, ٣٦, ٢٨, ٢٦, ٢١ ,٥٤, ,771, 717, 099, 087, 081, 04. 784, 041, 817, 184, 181 ,771, 789, 780, 770, 778, 778 رودلف الثاني ٤٧ رودنیك ۷۳۸ , ٧١٢, ٧٠٧, ٧٠٦, ٧٠٥, ٦٩٨, ٦٨٥ روسجق ۸۹٫۸۷ [هـ],۲۱۱٫۷۰۳ وسجق , ٧٣0, ٧٣٤, ٧١٨, ٧١٧, ٧١٥, ٧١٤ Y77, YTY, Y1A YOX, Y & O, Y & T, Y & \*, Y T A روسیا ۵۷, ۵۹, ۵۹, ۲۲, ۸۲, ۸۸, ۷۲, ۷۲, الريدانية [موقعة] ٣٣ ریزه ۸۶۸ , 1, 10, 15, 11, 17, 17, 10, 15, 17 ,1.1,97,97,90,98,98,98,91,90,87 (i) زاغانوس [مربى السلطان الفاتح] ٢٣ ,1.9, 1.1, 1.7, 1.7, 1.0, 1.8 ,117,110,117,117,111,110 زاوية آخي بهلوان ٦٠٠ ,177, 170, 171, 171, 177, 114 زبید ٤٣ زشتوي ۷۷ , ۲۲۸, ۲۲۵, ۲۲٤, ۲۲٠, ۱۳۸, ۱۳۷ زكريا زاده [عائلة] ۲۸۷ , 474, 414, 444, 444, 444, 444 , ٣٦٨, [4] ٣٦٤, ٣٦٣, ٣٤٢, ٣٣٦, ٣٢٩ زكريا زاده يحيى أفندي ٤٩١ زنبيللي على أفندي ٣٠٢ ,074, 0.4, ٤.٨, ٤.٧, ٣٧٢, ٣٧٠ YTO, Y1Y, Y11, 1A1, 10Y, 100 زنتا [موقعة] ۸۳٫۵۹ روما ۲۱۸,۲۶,۲۱ [هـ], ۲۹۱,۳۷۳ زور اوتا ۷٥ زيتا [امبراطورة النمسا/ المجر] ٣٣٩ رومانیا ۲۳٫۱۲۷٫۱۱۲ هم زيتوا توروك [زيتفا توروك] ٢٣٥,٢٢٥,٤٤ الروملي ۱۹,۱۸,۱٦,۱٥,۱۳,۱۲,۱۱,۱۰ زيتون ۳۷۰ ,114, 117, 117, [4] 49, 44, 47 زیتون بورنی ۲۹۲,۷۵۷,۷۵۸,۷۵۸,۷۵۸ ,171, 17., 179, 177, 177, 177 ( w) , 119, 111, 111, 111, 111, 111, 111, ساسون [موش ودیاربکر] ۱۱۹ , 7 £ 9, 7 £ 10, 7 £ 17, 7 ₹ 17, 7 ₹ 1 ساطرجي محمد باشا ١٨٨ [هـ], ساقز [جزيرة] ٧٤٧,٧٤٦,٧٤٥,٤٢٢ , ٢٦٠, ٢٥٩, ٢٥٦, ٢٥٤, ٢٥٣, ٢٥٢ ساموس [انظر: سيسام] , ٢٩٥, ٢٩٤, ٢٩٢, ٢٨٨, ٢٦٨, ٢٦٦ , 450, 451, 4.7, 4.0, 494, 497 سامي [مؤرخ] ۲۰۳ سان بترسبورغ ۳۷۳ , ٣٧ • , ٣٦٩, ٣٦٨, ٣٦٤, ٣٦٣, ٣٤٦ , ٤ . ٣, ٤ . ٢, ٤ . ١, ٣ ٨ ٤, ٣ ٨ ٢, ٣ ٧ ٤ ساندرس [الجنرال ليمان فون..] ۱۳۹,۱۳٥,۱۳٤

سعيد حليم باشا ١٣٨,١٣٥,١٣٢ سكود [قلعة] ١٠٨ سلانكامن [موقعة] ٥٩ سلانیك ۱۳۱, ۱۳۰, ۱۲۹, ۱۲۸, ۱۲۷, ۱۳۱, ٣٤٥ [و لاية] ,٥٥٣ ,٦٤٦ [هـ], ٧٧١. ,٧٠٧, ٧٠٤, ٦٩٩, ٦٩٥, ٦٩٢, ٦٨٩ , 420, 489, 414, 417, 417, 411 V09, V0T, V88, V8T السلانيكي، مصطفى ٣٠٨,٢٥٠,٢٤٠,١٨٤ سلسترة ٤٩٤,٨٣,٥٤ [هـ], سلطان أحمد [حي] ٧٥٩,١٩٤ سلو فاكيا ٥٧ سلوفينيا ٥٢٣ سليفكه ٧٠٥ سليم الأول [ياووز] ٣٤, ٣٢, ٣١, ٣٤, ٩٦, ٣٤, ,۲۲۳, [هـ] ۲۱۸, ۲۱۳, ۱۹۲, ۱۵۱, ۱٤۹ T. 7, T. 1, TAO, TTA, TO1, TE1, TE1 [a], FAY, ££Y, ££., £1V, £17, TA9 ٥٠٠ [ه] , ۲۱۱ ,۷۳۰ ,۱۳۷ سليم الثالث [السلطان] ٢٦, ٨١, ٧٩, ٧٨, ٨٢, , ۲۳۲, ۲۲۷, ۱۸۵, [4] ۸۹, ۸۸, ۸۷, ۸٦ , 41, 71., 702, 721, 777, 770 , ٤ ٢ ٢, ٤ • ٨, ٤ • ٧, ٤ • ٣, ٣٩٦, ٣٩٥ YO £, YTA, YTO, 11 £, 171, 170, 177 سليم الثاني [السلطان] ١٨٤,١٥٨ [هـ], ۲۹۲,٤۰٥,۲۵۰ سليم بن عطر [قاضي معاوية] ٤٩٣ سليمان [ابن بايزيد الصاعقة] ٢٠,١٣ سليمان القانوني [السلطان] ٣٥, ٣٤, ٣٣, ٢٣, ,101,07,01,00, \$4, \$8, \$0, 77, 77 ١٨٤, [ه] ١٨٢, ١٧٣, ١٥٥, ١٥٢

١٨٩[هـ], ٢٢٤, ٢٠٢, ٢٠٠٢, ١٩٢

ساهاك أبرو ٣١٩ ساوا باشا ٥٥٥ سبستياني [الجنرال] ٨٦,٨٥ ستانيسلاس بونيا توفسكي ٦٧ ستوكهلم ٣٧٣ ستيفان جر لاخ [سفير النمسا] ٢٣٥ سرَاجْخَانه [حي] ٧٥٢ سراي أدرنة ٥٢٨, ٣٩٨, ١٧٣, ١٧١, ١٥٩, 094,004 سراي چراغان ۹۲,۳٤۲ه سراي ابراهيم باشا ١٩٤,١٥٩ ٥٤٠,٥٢٨,٣٩٨,١٩٤ سراي اسكندر چلبي ۱۵۹ سرای بشیکطاش ۹۹۲ سراي بورني ۷۱۱ سراي بوسنه [سرابيفو] ٧٠٤,٦٧٩,٥٩٠ سراي طوپ قاپي ۱۵۲, ۱۵۵, ۱۵۷, ۱۵۷, , 777, 778, 177, 177, 177, 101 ,014, 014, 840, 881, 891, 884 V17, 171, 177, 171, 071, 019 سراي طولمه باغچه ۱٤٠ ,۳۲۸, ۱۵٤, ۳٤٠, ۳۲۸, YOY, 097, TET سرای غلطة ٥٤٠,٥٢٨,١٥٩ سراي يلديز ٣٧١,٣٦٥,٣٤٠,٣٣٩ سراييفو [أنظر: سراي بوسنه] سَرَز ۲۱۲,۷۰٤,۱۲۱ سري باشا ٣٤٧ سريم [لواء] ٤٤٨ سعدي چلبي ٣٠٢ [هـ], سعرد ۱۱۹ سعيد باشا [رئيس مجلس الاعيان] ١٣٠,١٢٩ سعيد باشا [صدر أعظم] ٧٠٦,٣٦٥ سعيد باشا [والي مصر] ١٠٨

سيجسموند يانوش ٣٩,٢٢ سيد على نطاع [نقيب الأشراف] ٣٠٤ سيد غازې [مدينة] ٦٨٠ سبد لقمان ۲۰۲ سيد محمود [نقيب الاشراف] ٣٠٤ سیدی علی رئیس ۲۲۱ سيرم [صحراء] ۲۸۱,۳۸,۳۷ سيرنو [يوزباشي ألماني] ٤٣٠ سيروز [أنظر: سرز] ٦٦٩ سیس ۲۵۵۲٫۵۵۲ سيسام، جزيرة [امارة] ٣٧٠,٣٦٤,٣٦٣ سیگتوار ٦٦٧,٣٩ سیلوری ٦٨١,٣٦٩ سيناء ١٣٧ سينوب ٧ ,٣٦٩, ٤١٧, ٤١٧, ٧٠٤, ٧١١, ٧٠٤ V £ A , V T O , V T E , V T . سيواس ۲۵۰, ۱٤۱, ۱٤۰, ۱۳٤, ۱۱۹, ۱۸ VO7, V19, OV., OT., T79, YOT سيورك ٥٥٦ (ش) شارل [امبراطور النمسا/ المجر] ٣٣٨ شارل التاسع ٤٦ شارل الخامس ٢٣٠ شار لکان ۲۲۲ شاكر [مؤرخ] ۲۰۲ الشام ۲۳ ,۹۲ ,۹۷ ,۲۵۳ ,۲۵۳ ,۲۵۷ ,۳۵۷ ,۵۱۵ V17, 779, 0V0, 007 شانی زاده عطاء الله أفندی ۲۰۳٬۹۹ شاہ قولی بابا تکہ لی ۲۱ شاهرخ بن تيمورلنك ٢٢ شاهين باشا [بكلربكي الروملي] ٢٦٠ شاهین گرای ۷۶

, 707, 700, 781, 780, 777, 777 , ٣٠٩, ٣٠٦, ٢٩١, ٢٨٨, ٢٨٥, ٢٦٨ , £ 17, £ . 7, £ . 1, £ . . , ٣ 9 1 , ٣ 9 . , £97, £9., ££9, ££1, ££., £17 ٤٩٤[هـ] ٥٠٦, ٥٣٥, ٥٣٥, ٥٣٥, ٢٩٥, ,016,007,007,061,067,067 ٠٠١٤, ٦٨٦, ٦٦٧, ٦٤٢, [هـ] ٦٣٤, ٦٠٥ YTY, YT1 سليمان باشا ١٣ سليمان باشا الخادم ٤٣ سليمان منلا [مؤرخ] ٢٠٣ سليمان، الأمير [السلطان فيما بعد] ٤٤٢ السليمانية [حي] ٧٦٣ سليمية [ثكنة عسكرية] ٤٠٨,٩٠ سمر قند ۲۸٤ سمسون ۷۳۰,۷۳٤,۱٤٠ سمندرة ۲۹۳۸٬۳۹۳۸ کا سميز على باشا ٢٣٣ سنان باشا ٥٦٢ سنجار ٥٥٦ سهل الفرات ٧١٩ سهول آسيا الوسطى ٢١٨ سواكن ٧١٩ السودان ۲۳۱٬۱۰۸ سوريا ٥ ,٤٣ ,٥٠ ,١٠٧ ,١٠٢ ,١٢٥ ,١٢٥ ,١٢٥ , , TTT, TOA, [\_a] TTY, 1T9, 1TA, 1TV .017, 017, 771, 774, 779, 778 V19, 707, 707, 7.1 سوگوت [سوگود] ۲۳٫۳۳۹٫۸ السويد ۲۳۸٬۲۲۲٬۸۰٬۷۷٬۰۲۲٬۸۳۲ السويس ٧٣٠,٧١٩,٤١٧ سیاوش باشا ۲۲۶

صاري محمد باشا ٦٢٢ شبه الجزيرة العربية صباح الدين [الأمير] ١١٨ £Y7, 77 £, 7 £7, 1 7 V, 1 7 0, 7 7 صبحی [مؤرخ] ۲۰۳ شبین قره حصار ۲۷ الشرق الأدنى ٦٨٥,٦ صبری باشا ۷۱۲ صربيا ٦١، ٢٥, ٢٢, ١٦، ٩٠, ٩١, ٩٠, ٢٧, ١٠٩, الشرق الأقصى ٧٠٨,٦٨٨,٥٦٣,٤٧٢ ,017, 177, 171, 174, 117, 114 الشرق الأوسط ٤٧٢,٣٥٥,٤١,٣٤,٧ 750, 707, 027 صفا كوي [في استانبول] ٤٢٧ شريح [قاضى الكوفة] ٤٩٨,٤٨٣ شفيق [مؤرخ] ٢٠٣ صفد ٥٥٦ صفية، السلطانة ١٥٦,١٥٥ شكر الله [صاحب بهجة التواريخ] ١٠ صقلية ٣٧٣,٢٣٨,٢٢٦ [مملكة] ٦٨٦ شکري باشا ۱۳۲ صقوللي زاده حسن باشا ٢٥٣ شمال افریقیا ۲۹ ,۲۹ ,۲۹ ,۲۹ ,۲۷ ,۲۷ ,۱۳۱ , صقوللي محمد باشا ٢٢٥,٦٢,٥٤,٤٤ ۲۹۰, ۲۵۷, ۲٤٦, ۲۳۸, ۲۲۰, ۱۳۲ صقوللي مصطفى باشا ٧٣٩ V.9, 00 £, £ VY, £ 7 V, TT7 الصلت ٥٥٦ شمس الدين [طبيب مملوكي] ١٧١ صماقوف ٧٣٥ شمس الدين الفناري [المولى] ٣٠٢ شمس الدين سامي ٣٢٠ صماقو و جق ۷۳۵ صنع الله أفندي [شيخ الإسلام] ٢٧١ شمسی باشا ۱۲۸ صوفيا ٧١٨,٧٠٤,٥٦٠,٥٣٦,٣٧٣ شمنی ۷٤٥,٧١٨,٤١١,٧١ صوفیالی علی چاوش ۲۶۰ شهر امینی [فی استانبول] ۷۳۹,۳۹۰ الصوفيوي، على چاوش ٤٤٠ شهروز ۳۹۹٬۳٤٥٫٥۲ صومه ٧٤٩ شهزاده باشى [في استانبول] ٤٠٩,٣٨٣ صيدا ٦٨٨ شهید علی باشا ۱۷۷ الصين ٥٦٣ شويغر، سولومون ٧٦٥ (ض) الشيباني، الامام محمد بن حسن ٢٢٩ ضيا باشا [الأديب] ٢١٧ شيخي محمد أفندي ٢٨٠,٢٧٩ (七) الشير ازى، حافظ ٣٢٠ طابغاج بغراخان ٥٢٥ [هـ], طاش كوپرى زاده أحمد كمال الدين أفندي (ص) T.V, T.., TV9 صادق رفعت باشا ٣٢٢ طاش کو پریلی زاده [عائلة] ۲۸۷ صاروخان ٧٤٩,٥٧١,٢٦٥

شروان ٦٤,٤٥

شبکلوش ۳۹

صاري بكزاده [عائلة] ٢٠٤

طانر، أيدين [باحث] ١٧٧

عائلة العظم [في الشام] ٢٤٩ عائلة قرمان [في طرابلس الغرب] ٢٤٩ عارف جلبی ۲۰۲ عارفیه ۷۰۸ عاشق باشا زاده ۸ عاصم [مترجم] ۲۰۳ عاكف أفندي [أنظر: اليوزغادي عاكف..] عالمگير، أور نك زيب [الحاكم البابوري] £19.889 عالى باشا ١٠٩, ١١٦, ١١٠, ١٠٩, 71.014.014 عامر [مؤرخ] ۲۰۳ عباس الأول [الشاه الصفوي] ٥٢,٥١,٥٠,٤٨,٤٦ عباس باشا [والى مصر] ١٠٨ عبد الحميد الأول [السلطان] ٧٦, ٧٢, ٧١, Y1 1, 77 1, 1 . Y, 1 . 1, T . 7, Y . 7 عبد الحميد الثاني [السلطان] ١١٤, ١١٢, ١١١, ,17., 119, 114, 117, 117, 110 ,177, 177, 170, 171, 177, 171 , ۲٣٩, ٢٢٣, ١٤٩, ١٣٠, ١٢٩, ١٢٨ , 779, 774, 770, 774, 77., 711 , ٣٦0, ٣٦٤, ٣٦٣, ٣٤٢, ٣٤١, ٣٤٠ , ٣٧٤, ٣٧٢, ٣٧١, ٣٧٠, ٣٦٧, ٣٦٦ ,777, 70., 097, 091, 277, 217 77 £ Y . A عبد الرحمن باشا [التوقيعي] ١٩٠, ١٩١, ١٩٠, [A] 777, £ £ A, Y O £ عبد الرحمن باشا [والى قرمان] ٨٠ عبد الرحمن شرف بك ٢٠٣ عبد العزيز [السلطان] ۱۱۱,۱۱۰,۱۰۸,۱۰۷, , 477, 711, 7.4, 100, 114, 117

طرابزون ۲۰۰, ۲۵۰, ۱۳٤, ۲۷, ۲٦, ۲۵۰, ۱۴۰, , ٧ . ٤, ٧ . ٣, 099, ٦٨٦, 007, 077 190, 409, 414, 417, 4.0 طرابلس الشام ۲۵۱, ۲۵۰, ۲۵۹, ۲۵۹, ۲۵۹, Y & O. Y 1 7 طرابلس الغرب ٢٥١, ٢٥٠, ٢٤٩, ١٣٢, ١٣١. , 2 7 7, 2 1 9, 2 7 9, 2 7 1 7, 2 8 9, 2 7 7 YIA, YIY, 7AI, [4] £Y0, £YA طرسوس ٥٦ ٥٨،٥٥٧ طرنوه ٥٤٧ طغرل بك ٤٧٣ طلعت باشا ۱۳۹٬۱۳۸٬۱۳۲٬۱۳۵ طمشوار ۷۳۹,۳۹۳,۲۵۰,٦٣,٦٠,٥٩,٣٩ طهماسب [الشاه] ۲۲٤,٦٤,٤١ طويال عطاء الله أفندى [شيخ الإسلام] ٨٨,٨٦ الطوبخانة [حي] ۲۹۲, ۳۹۷, ۳۹۰, ۳۹۰, ۲۱۹, ٧٣٨, ٧٣٧ طوپطاش [حي] ٧٦٣ طورتوم ٤١ طورخان، السلطانة [والدة محمد الرابع] ٥٦ طورسون بك ٤٣٧,٤٣٦ طور غود رئيس ٤١٦ طوسيا ٧٤٣,٧٤٢ طوغو بايزيد ٣٦٣,١١٢ طيار زاده عطا بك ١٦٢ (ظ) ظاهر العمر ٦٧ (3) عائشة [رضى الله عنها] ٤٦ عائلة چاندرلي ۲۹۹,۲۸۷,۲۸۳,۲۱,۱۲,۷ عائلة الجليلي [في الموصل] ٢٤٩ عائلة الحسيني [في تونس] ٢٤٩

عشاقى زاده ابراهيم حسيب أفندى ٢٧٩ ,09 ., £74, £17, £11, 4£1, 4£. العظم [أنظر: عائلة العظم..] VT7. 770 عکا ۸۶ عبد القادر سناني ٢٩٥ [هـ] عبد الكريم باشا ٢٣٠ علاء الدولة بك ٢٧٦,٤٣٩ عبد الله خان ٤٦ علاء الدين باشا ٣٣١ علائية [ألانيا] ٦٢٤,٤١٥ عبد المجيد [السلطان] ۲۰۷, ۱۰۵, ۱۰۳, ۲۰۷, ,701, 704, 711, 774, 771 العلمدار مصطفى باشا ٢٦٦. ٩٧. ٨٩. ٨٨. ٢٦٦. 770,778 عبد المجيد أفندي [الخليفة] ١٤٤ على بك الكبير [أنظر: بولوط قيان..] عبيد الله [مؤرخ] ٢٠٣ على بن أبى طالب [كرم الله وجهه] ٤٩٨,٢٢٩ على رضا باشا ١٤١ عثمان باشا [غازي] ٣٤٠,٣٣٩ عثمان الثاني [السلطان] ٣٠٠,١٥٦,٥٤,٥٣ على عيني أفندي ٢٥٠, ٢٦٢, ٢٦٢, ٢٧١, [هـ],٢٠٤ 000. 22. عثمان او غلى، عائشة [الأميرة] ٥٩٣ عمجه زاده حسین باشا ۲۲۲,٦۱,٥٩ عثمان بك [الغازي، مؤسس الدولة] ١٠, ٩, ٨ , عمر باشا ۲۵۷ 131,007,177,777,777,703, عمر بن الخطاب ٤٨٣,٢٦٧,١٧٠,٤٦ 777, 777, 077, 220, 277 عمر بن عبد العزيز [الخليفة الأموي] ٤٩٨ عثمان بك [كاتب] ٥٥٥ عنا ٥٥٦ عثمان بن عفان ٤٦ عنتاب ۲۰۰٫۵۵۲٫۱٤۰٫۳۲ عثمان حمدي بك [رسام] ٣٤٧ عيسى [من ابناء بايزيد الصاعقة] ٢٠ عجلون ٥٥٦ (غ) غاليتشيا [غاليچيا] ١٣٧,٢٩ عدن ۲۱۹,٤۳ عدنان مندرس ۲۵۱ [هـ] غرب افريقيا ٦٦١,٣٣٦ غريغور [البطريق ف،..] ٩٤ عذير ٥٥٦ الغزالي [الامام..] ٥٢٥,٣٠٩,٢٨٥ العراق ١٣٨, ١٣٧, ٥٢, ٤٦, ٤٠, ٣٢, ٣١. 04. 044, 884, 889, 878, 841, 189 غزة ٥٥٦ عرب زاده [عائلة] ۲۸۷ غفار زاده [عائلة] ٢٦٤ عربگير ٥٥٦ غلاند، انطوان ۲۳۲ عرفان باشا ٣٧٢ غلطة ١٨١ ,٣٥٢, ٣٥١, ٢٢٧, ٢٠٠, ١٨١ غلطة عزت باشا [انظر: احمد عزت باشا] , 1 7 7, 1 7 , 100, 0 . 1, 0 . . , £ 1 7 عزي [مؤرخ] ٢٠٣ , ٧٣٠, ٧١٥, ٧١٣, ٧١١, ٦٩٩, ٦٨٦ عسير ٣٤٥ YTY, YT1

فرهاد [مترجم] ۲۰۶ فريد باشا [الداماد] ١٤١,١٤٠,١٢٤ فريدون بك ٢٦٠,٢٢١,١٩٦ فضلي باشا [حي] ٧٥١ فليه ۲٤٠,٧١٨,٧٠٤,٦٨٠ فليه فلسطين ٢٥١,٣٦٤,٣٥٨,١٣٩,١٣٨ فلوريا ٥٣٢ الفنار [في استانبول] ٢٠٤,٥٥٢,٩٤,٩٣,٩١ فنارى زاده [عائلة] ۲۸۷,۲۸٦ فندقلي [في استانبول] ٢٨٠ فندقليلي عصمت أفندي ٢٧٩ فودينا ٧٤٠ فوساتي [مؤلف] ٣٥٨ فوسكو يوج [مدينة] ٣٢٧ فيض الله افندي [شيخ الإسلام] ٤٩١, ٢٨٦, ٦١. فيض الله زاده [عائلة] ٢٨٧ فينا ۲۲۷, ۲۲٤, ۱۲٤, ۸۲, ۲۰, ۵۹, ۵۸, ۳۷ فينا ,077, 777, [4] 778, 784, 774, 774 YTT, Y17, 779, 70Y (ق) قايسالى ٥٠٢ قادرغه [ميناء] ٧٣١ قارص ۱۱ ، ۱۵ ، ۱۵ ، ۱۲۷ ، ۱۱۲ ، ۱۲۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، 777, Yo. 18. قارلوفچه ۵۸ ,۱۹۷, ۲۱, ۱۹۲, ۱۹۷, ۱۹۷, ۱۹۷, 707, 778, 777, 777, 774 قاره سي ٥٤٥,٣٦٩ ٢٨١ قازان ۷٤٥,٦١٣,٢٢٨,٤٤ قاشا ۸٥ قاضی کوی ۷۵۷,۷۱۵ قانيجه ٢٢٥,٤٨ [موقعة]

غلببولی ۲۱, ۲۱, ۳۸۳, ۳۸۲, ۲۲۱, ۱۳, ۱۲ , ٤١٦, , ٧٣٠, ٧٠٤, ٦٦٩, ٥٢٩, ٤١٩, ٤١٨ V £ 9. V T 9 الغليبولي، مصطفى عالى ٢٠٧,٢٥٠,٢٤٠ غنى زاده نادري ٢٠٢ غودريكا ٢٣٦ غولج باشا [أنظر: غولتز باشا] غولتز باشا ٤١٢,١٣٥,١١٦ (ف ) فؤاد باشا ۱۰۸,۳٤۸,۳۱۹,۲۰۰,۱۱٦,۱۰۹,۱۰۸ فاس [المغرب] ٢٢٥,٢٢٥ فاطمة الزهراء (رضى الله عنها) ٣٠٤ فتح الإسلام Gladova فتحى بك ٢٨٨ فتحية ١٤٠ فخر الدين باشا ١٣٨ فردريك الثاني ٧١ فردريك الكبير [امبراطور النمسا] ٣٠٦ فرديناند ۲۳۰,۳۹,۳۸,۳۷ الفرنجه [حي] ۲۱۲ فرنسا ۳۱, ۳۷, ۳۸, ۵۹, ۵۸, ۹۵, ۳۳, ۳۳, ,9 ., 17, 10, 15, 17, 1., 14, 10, 16 ,1.0, 1.8, 1.4, 1.1, 97, 90, 91 ,177,110,117,110,104,107 , ۲۲7, ۲۲0, 124, 147, 148, 178 , ۲۳۸, ۲۳۱, ۲۳۵, ۲۳۱, ۲۳۰, ۲۲۷ , 277, 2.4, 2.7, 292, 297, 279, [-4] ,077, 008, 0.7, 270, 279, 271 , ٧ • 9, ٦ 9 ٨, ٦ ٨ ٨, ٦ ٨ ٦, ٦ ٥ ٦, ٦ ٥ ٥ Y00, YET, YTO فرنسوا الأول ۲۲۷,۲۲۲,۳۷٫۳٦

قسطنطين [حفيد كاترينا الثانية] ٧٥ القاهرة ۲۸٤, ۲۸۶, ۳۲, ۳۲, ۲۸۶, ۲۸۶, ٤٢٩, قشغر ٥٢٥ [هـ] VT9, 0 £ £, £ V £ قصبه [مدينة] ٧٠٥ قباقجي مصطفى ٤٠٨ قصر آینه لی قواق ۷۶ قبرص [جزيرة] ۱۲۷, ۱۱۳, ۵٤, ٤٤, ٤٢, القصر الكبير [موقعة] ٤٥ ,099, [4] 898, 777, 777, 700, 779 قصر بکاربکی ۷۱۸,۳٤۲,۳۳۹ قصر بورصة ١٧٣ القدس ۲۱۶, ۳۲۹, ۳۲۰ [هـ] ,۴۷٤, ۳۶۹, ۳۲۹, قصر شيرين ٦٥,٥٢ V1V, V.9, 007, 088 قلا*س* ۷۸ قدوري ٤٩٠ القلعة السلطانية [أنظر:چناق قلعه] ٣٦٩,٣٤٥ قرقلرايلي ١٣٣ قلندر اوغلى ٤٩ القرم ۲۱ ,۲۵ ,۲۵ ,۲۵ ,۱۵ ,۱۵ ,۱۲ ,۱۸ ,۷۱ ,۷۱ قليچ على باشا ٢١١,٤١٦ ,1.7, 1.0, 1.1, 74, 70, 71, 77, 77 قمانیچه ۲۰٫۵۹٫۵۷٫۵۶ ١٩٥, ٢٤٩, ٢٢٨, ٢٠٦, ١١٢, ١٠٩ [هـ], قمران [جزيرة] ٧١٩ ,700, 701, 710, 717, 077, 174 قنالي زاده [عائلة] ۲۸۷ ٧١٨, ٧١٦, ٦٦١, ٦٥٦ قنالي زاده على أفندي ٥٧٥,٥٢٥ قرمان [أنظر: عائلة قرمان] قندية ٣٩٦,٥٧,٥٥ قلعة قرمان ۲۰۰ ,۲۰۱ ,۲۰۹ ,۹۷۱ ,۹۷۱ ,۹۷۰ ,۷۰٤ قوچ حصار ۷٤۲ [هـ] V £ A . V £ 7 قوچى بك [مؤرخ] ۲۹۰, ۲۵۰, ۲۵۰, ۲۹۰, القرماني، محمد باشا ٢٨ القرن الذهبي ١٥٤/١٦,١٥٤ ٧١٣,٥٣٢,٤١٨,٤١٧ T.A. 777 قواق ميداني [في أدرنة] ١٥٢ قره باغ ٤٦ قوبان ۷۱ قره پیکار ۷٤۰ قوجه ایلی ۷۳٥,۷۳٤,٦٨١,٣٦٩,١٢ قره حصار الشرقي ٥٥٦ قره حصار صاحب [أنظر: افيون قره حصار] قوجه سنان باشا ۱۸۲ قوجه يوسف باشا ٧٥ قوزان ۲٫۳۷۰ه قره محمد باشا ۷۲ قوزليجه/ قوزلوجه [موقعة] ٧١,٦٨ قرەمرسل ١٥٥ قوسقا [حي] ٧٥٣ قره يازيجي عبد الحليم [منشق] ٢٤٧,٤٩ قوش اطه سي ٧١,١٤٠ قره يورغي بتروفيتش ١٢١,٩٠ قوصوه ۲۲۱,۳۱۸,۱۳۰,۱۲۱,۲۲,۱۸,۱۳ قزل إرماق [نهر] ٧٠٥ قوط ألمش سليمان شاه ٤١٥ قسطمونی ۷٫۱ ,۳۲۹ هـ] ۲٤٧, ۳۲۹, ۳۲۹, ۳۸۹, القوقاز ١١٣,٥٢٣,١٣٨,٧٨,٧٣,٦٨,٦٤,٤٥ YEA, YTE, Y.E, 779, 770

کریت [جزیر ة] ٥٥ ,٥٦ ,٥٧ ,٩٦ ,١٠٩ ,١٠٩ , قوم قایی [حی] ۷۵٦ 177, 178, 177, 171, 170, 119 قونط، متين [باحث] ٢٦٠ . 707. 774. 277. 774. 777. 174 YTY. Y19 [هـ] ٧٠٥ ، ٧٠٤ ، ٦٦٩ ، ٦١٤ ، ٥٦٠ ، ٥٥٦ . YOY. YE., Y.A کریتوفولس ۵۰۱ كفالونيا ٨٣ قوبوجي مراد باشا ٢٧١.٥١ که ۲۱،۰۰۲،۰۲۲،۱۳۰،۱۸۲،۲۸۲،۰۹۲ قبر شهر ۲۰۵٫۲۷۰ قيز انلق ٥٤٧ کلیسا حصاری ۷٤۰ كمال باشا ٣٤٠ قیسری ۷۵۲.۷۵۰.۷٤۸,۷٤٠,۷٠۸,٥٥٦,٣٦٩ کمال رئیس ۱۹٫۳۰ قىنار چە ۷٤ كمانكش قره مصطفى باشا ۲۷۲.۱۷۷ قينار جه الصغرى ٢٢٣. ٧٣. ٧٢. ٧١. ٦٨. 777. 774. 779 کماه ۲۵۵ کنتاکو زینوس ۱۳ (3) كوپريلى زاده فاضل مصطفى باشا ٦٧٤ كاتب چلبى [حاجى خليفة] ٢٥٠, ٢٦٠, ٢٨٥, کو پریلی زاده محمد فؤاد ۲۹۷ 71. 7.9 كويريلي فاضل أحمد باشا ٥٧ ,٧٧٩ ,٢٩٩ , كاتر بنا الثانية ٢١٨.٧٧.٧٦.٧٥ كارل السابع [تشارلز، دمير باش شارل] ٦٢ VTT. 778 كارلوس الخامس ٣٧,٣٦ کویریلی محمد باشا ۵۰ ,۵۷ ,۵۷ ,۸۷ ,۱۷۷ , كارول [امير المملكتين] ١٠٧ T91. 177. 110 کاظم قره بکیر باشا ۱٤۲ کو بنهاجن ۳۷۳ کوتاهیة ۷۰٤٬۵۷۱٬۹٦٫۷ الكاغدخانة ٧٣٩.٥٣٢ كاليماكي بك ٣٥٥ كوتوك اوغلى، مباهات ٦٣٤ [هـ] کوچوک چکمجه ۱۸۱ كاليماكي زاده [عائلة] ٢٠٤ کوچوك چلبي زاده عاصم ٣٢٠,٢٠٣ کامب هو فینر باشا ۳۳۹ كوچوك حسين باشا ٧٣٥,٤٢٢ كامل باشا ١٣٣.١٣٢.١٢٩ كامل ىك ٣٥٢ کورفو ۸۳ کبان ۷۳۵ کورون ۲۲٦,۲۹,۲۸ کوستنجه ۷۰۰ كرس [العقيد فون..] ١٣٧ کوسنتدیل ۷۰۶ کر کو ك ۳۹۳ كوسم، السلطانة [والدة مراد الرابع وابراهيم] کر مانشاه ۳۷۳,٦٤ 107, 100, 07, 00 کر و اتبا ۲۳ ٥

کوسه موسی باشا ۸۸٫۸٦

لطفى أفندي [أنظر: أحمد لطفى افندي] الكوفة ٤٨٣,٤٧١ لطفى باشا [صاحب آصفنامه] ١٨٢, ٣٤ [هـ], كولبرت ٦٨٨ , ٧١٤, [4] ٦٣٤, ٣٠٧, ٢٥٦, ٢٤٠, ١٩٣ کونز ۳۸ köszeg الكويت ١١٧ ٦٣٤ [هـ] لطفي بك ٣٤٠ کیغی ۵۵۸ لغاري حسن چلبي ٤٢٧ كيقباد، علاء الدين ١٥٥ لفقوشة ٤٤ کیلی ۷۸٫۲۹ کییف ۳۷۳٫۵۸ لفوف Lvov ۷۵ لمنی ٥٦,٥٥ (گ) گدیز ۰۰∨ لندن ۱۰۲, ۱۳۳, ۱۳۲, ۱۰۲, ۹٤, ۸۲, ۱۴۳, گدیک أحمد باشا ۲۸ , 704, 707, 747, 704, 701, 774 گرمیان [امارة] ۸ Y09, Y0A, 7Y1, 7Y. گلعنبر [قلعة] ٣٩٣ لهستان [بولونيا] ٤٦ ,٥٤ ,٥٧ ,٥٧ ,٥٩ ,٥٩ ,٥٩ كُلنوش أمة الله، السلطانة ١٥٥ YTA, YYO, YY, 7Y, 7Y, 7. لوثر، مارتن ۲۲۲ گملك ٧٣٥,٤١٥ لورستان ٦٤ گموشخانه ۷۳۵ گنجه ۲۵٦,٦٤,٥١,٤٦ لوزان ۵۰۷,۵۰٦,۱٤٤,۱٤۳ گورجستان [أنظر: جورجيا] ١٣٨,٦٤ لوفچه ۷٤٥ لوند [تكنة عسكرية] ٤٠٩,٤٠٨,٩٠ گورجی عبد النبی ۲٤۸ گوردس ۲۵۹ ليبيا ٥٢٣ گوزل حصار ۷۵۰ لیٹ زادہ ٤٤٠ گول ۲۶۸ ليوبولد [الامبراطور] ٥٧,٥٨ گوندوز آلب [جد عثمان بك] ٨ ليوش ۲۷ گوینوك ۷٤٦ ليون [صراف] ٦٧٠ گيرسون ۱۱۹ (م) مؤيد زاده [عائلة] ۲۸۷ (3) ما وراء النهر ۲۸٤ لارنده ٥٥٦ لالا شاهين باشا ٢٤٩ ماچين [موقعة] ٧٨ ماردین ۲٤۰٫۵۷۰٫۵۵۲٫۱۱۹ لاهور ٥٠٧ لبنان ۲٤٨,١٢٥,١٠٨,١٠٧,١٠٣,٧٢,٥٠ مارسيغلي، الكونت غراف دي. ٤٠٢,٢٣٣ مارون نقاش ۲۵۷ [هـ] [جمهورية],٧٥٨,٥٢٣,٣٧٠ ليانت [أنظر: اينابختي] ٢٩ ماشقولور ٦٨٠

,774, 770, 778, 771, 788, 788 , ٧٣٧, ٧٣٦, ٧٣٢, ٦٩٧, ٦٨٦, ٦٨٥ YOT, YOY محمد الرابع [السلطان] ٥٥, ١٥٢, ١٥٨, ١٥٨, ٧٣٩, ٥٩٦, [ه] ٢٩٩, ٢٧٢, ٢٠٦, ١٦٠ محمد امين رؤف باشا ٩٩ [هـ] محمد بن أبي بكر ٤٩٨ محمد بن أحمد ٢٠٢ محمد بن الحسن [الامام صاحب أبي حنيفة] ٤٧٤ محمد بن عبد الوهاب [الشيخ] ١٢٥,٨٣ محمد رجائى أفندي ٢٠٣ محمد رشاد الخامس [السلطان] ۱۳۹, ۱۳۹, ٤٢٨, ٣٤١, ٣٤٠, ٣٣A محمد سعيد [مؤرخ] ٢٠٣ محمد صادق باشا ١١١ محمد على باشا [والى مصر] ٩٤, ٨٦, ٨٥, ٨٣, ,177, 1 • A, 1 • Y, 1 • 1, 9 A, 9 Y, 9 7 7A9, £Y0, £YY محمد نوري أفندي [آخر شيخ اسلام] ٣٠٢ محمد السادس [السلطان وحيد الدين] ١٣٩, TE+, 18T محمد، الأمير [محمد الثالث فيما بعد] ٤٠٥ مجمود أسعد أفندي ١٨٥ محمود الأول [السلطان] ٤٠٦,٣١٠,١٦٢,٦٤ محمود الثّاني [السلطان] ۹۷, ۹۹, ۸۹, ۸۸, ۹۷, ,1.4, 1.7, 1.1, 1.., 99, 94 ٩٧٠[هـ] ,٣١٦, ٣١١, ٣١٠, ٢٦٦, ٢٣٨, [ه.] , 47, 41, 447, 474, 474, 474 , ٤ • ٨, ٤ • ٤, ٤ • ٣, ٣٩٨, ٣٥٧, ٣٥٦ ,7.4,091,09., 277, 277, 2.9 ,778, 708, [-4] 784, 787, 784, 704, 709

Y00, YT9, YT0, Y11, Y.0, 791

ماغوسا ٤٤ ماكسميليان، الأرشيدوق ٤٧ مالطة [جزيرة] ٧١٩,٤٣ مالك، الامام ٤٧١ مانيسا [أنظر: مغنيسا] ٧٤٨, ٤٤٢, ٤٤٠, ٧٤٨, ماوروینی باشا ۳۵۵ مایکل، أ. ٥٥٤ مترنيخ [الأمير كليمنس فون..] ٩٧,٩٣ متصرفية جبل لبنان ٣٦٤ المتوكل [آخر خلفاء العباسيين في القاهرة] ٣٤ المجر ۲۸, ۲۷, ۳۹, ۳۸, ۳۷, ۲۲, ۱۸ ,178, 117, 77, 77, 70, 09, 01, 07 ,771, 780, 077, 817, 189, 174 Y . E, 775 مجمع [أو كلية] الفاتح ١٨٠ مجمع السليمانية ٩٧,٢٢٤ محسن زاده محمد باشا ٧١,٦٧ محمد (ص.ع) ۲۲۷,۲۲۳ محمد [الأمير أخو عثمان الثاني] ٣٠٠ [هـ] محمد الثالث [السلطان] ٦٢١,١٥٨,١٥٥,٥٢,٤٧ محمد الثاني [السلطان الفاتح] ٢٤, ٢٣, ٢٢, ٢١, ,171, 170, 107, 108, 107, 189 ۱۸۰, ۱۷۷, ۱۷۲, ۱۷۱ [هـ], ۱۸۹, ۱۸۷ , 7 £ 1, 7 £ •, 7 7 Å, 7 7 ٣, 7 7 7, 7 • 7 , 147, 174, 107, 101, 101, 120 ١٨٢, ٣٠٥, ٣٠٠, ٢٩١, ٢٨٥, ٢٨٤ ,٣٩٣, ٣٩٢, ٣٨٨, ٣٨٧, ٣٨٦, ٣٠٩ ١٩٠, ٤٧٣, ٤٤٠, ٤٣٦, ٤١٦, ٣٩٧ ,011,017,0.1,0.1,0.., 191 ٦٤٥, ١٢٧, ٥٩٠, ٥٨٤, ٥٥٢, ٥٤٣ إهـ],

مرسین ۷۰۹٫۷۰۰ مرعش ۲۵۱, ۳۵۳, ۲۵۹, ۵۷۰, ۵۷۰, ۵۷۰, Y0 . . Y £ 7 المرغيناني ٤٩٠ مرفأ الحرم [في اوسكودار] ١٠٠ 🦈 مزرعة اللوندية ٤٠٨ مزومورته حسين باشا ٤٢٢ مسجد بشير اغا ٢٠٧ مسجد نعللي [في استانبول] ۲۰۸ مسرح سراي يلديز ٣٤٠ مسعودية [قصبة] ٦٠١ مصر ۲۲, ۳۲, ۳۲, ۴۲, ٤٢, ٤٣, ٤٤, ٥٣, ,1 • 1, 9 Å, 9 1, Å 0, Å £, Å 7, Y Y, T Y ,177, 177, 170, 117, 1.4, 1.7 ۲۱۸, ۱۹۸, ۱۵۱, ۱٤۹, ۱۳۷ [هـ] ۲۲۱, ,۲۵۱, [۴۲, ۲۳۹, ۲۳۲, ۲۲۷, ۲۲۳ , 71, 7.7, 190, 191, 109, 104 , £98, £40, £41, £14, 844, 84. ,099, 077, 007, 008, 077, 89A ,118, 104, 101, 100, 188, 188 , ٧ • ٤, ٦٩٨, ٦٩٧, ٦٨٨, ٦٨١, ٦٦٩ YO1, YEA, Y1. مصطفى [الأخ الأصغر لمراد الثاني] ٢١ مصطفى [عم مراد الثاني] ٢١ مصطفى أفندي ٢٩٩ [هـ] مصطفى الأول [السلطان] ٢٠٦,١٥٠ مصطفى الثالث [السلطان] ۳۹۳, ۳۰۹, ۳۹۳, YTA, E.V, T9 E مصطفى الثاني [السلطان] ٦٤٢,١٥٥,١٥٢,٦١ مصطفى الرابع [السلطان] ٤٠٨,٨٩,٨٨,٥٧ مصطفی رشید باشا ۲۰۲,۳۰۱,۲۰۰۱،۱۰۱

محمود باشا [الداماد] ۱۱۸ محمود باشا ۲۵٦,۱۸۰,۸۳ محمود شوکت باشا ۲۹،۱۳۳,۱۲۹ محمود نديم باشا ١١٠ المحيط الاطلسي ٤٢ المحيط الهندى ٧٣٠,٢٢٠,٤٤,٤٣,٤٢ مدحت باشا ۱۰۹, ۳۲۸, ۳۱۹, ۱۱۱, ۳۴۹, ۳۲۸, ۳۲۸, ,771, 71., 010, 878, 87., 808 717, 171 مدرس اوغلى [عائلة] ٢٦٤ مدرید ۳۷۳ المدينة المنورة ١٢٥,٣٤ [هـ],٢١٦,١٣٨,١٢٦ [4] ٤٩٨, ٤٨٣, [4] ٤٧٥, ٤٧٢, [4] مراد [مترجم] ۲۰۶ مراد الأول [السلطان، خداوندگار] ۱۲,۱۱, ,177, 17., 107, 88, 14, 17, 10 , ۲٦٨, ٢٦٠, ٢٤٩, ٢٤٥, ٢٢١, ١٨٤ 11V,110, r99, rA£, rAY, Y99, YAY مراد الثالث [السلطان] ۲۸ ،۱۵۸ ،۱۵۸ ،۱۵۸ 097, 1.0, 891, 8.0, 77., 70., 770 مراد الثاني [السلطان] ۲۲, ۲۳, ۲۳, ۱۵۲, , 7 1, 7 1, 7 1, 1 1, 1 1, 1 0 1 777, 081, 817, 887, 8.4 مراد الخامس [السلطان] ١١١ مراد الرابع [السلطان] ۵۲, ۵۰, ۲۵, ۱۵۵, , £ + 7, Y + 4, Y Y Y, Y £ +, Y I T, I 7 + [\_a] TTE, 09T مراد باشا [١٦٦٠م] ٢٢٤ مرج دابق [موقعة] ٣٣ مرزيفون ۲۵۰٫۷٤۸ المرزيفوني، قره مصطفى باشا ٧٣٢,٥٨

مصطفى صبحى ٤٢٧

منتشا ٦٨٣ منتشيكوف [سفير روسيا] ١٠٥ منقاري زاده يحيى أفندي ٢٩٥ [هـ], ٢٩٩ [هـ] منلاخسرو ٤٩٠ منلا قَبِض [واعظ] ١٧٣ [هـ], ٣٠٢ [هـ] مهاج [موقعة] ٣٧ مهردار زاده [عائلة] ٢٦٤ موجر سدوف ٥٧ موخیلوف ۷۵ مودون ۲۲٦,٤٥,۲۹,۲٥ مورالي سيد علي أفندي ٢٣٦ المورة [جزيرة]۲۲, ۲۰, ۹۰, ۲۲, ۲۰, ۲۲, ۲۷, ,717, 94, 90, 98, 97, 94, 91, 48 777,770 مورزتبغ ۱۲٤ موستار ۷۰۶ موسکو ۵۱٫۵۶٫۱۳۳۰,۲۳۰,۲۳۸ ۳۱۳,۲۳۱ موسى [من ابناء بايزيد الصاعقة]٢٠ موسُوروس باشا ٣٥٥ موش ۱۱۹ الموصل ٦٥ , ٣٦٩, ٢٥٠, ٢٤٩, ٥٥٤, ٣٦٥, 784, 774 مولدافيا ٥٢٣ مومجي، أحمد ١٧٠ [هـ], ١٧٦,١٧٥ مونخنغراتز ۹۷ ميتروفيتش [في الروملي] ٧١٢ ميخال بك ٤٠٢ ميخال زاده [عائلة] ٤٠٢,٢٠٤ ميديا ١٣٣ میزانجی مراد بك ۱۱۸ میشل باشا [ماریوس میشل] ۷۱۲

مصطفى كمال باشا [اتاتورك] ١٣١, ١٣٩, 1 8 8, 1 8 7, 1 8 7, 1 8 1, 1 8 . المضايق [البسفور والدردنيل] ٥٥, ٧٢, ٨٤, 1 £ 7, 1 • 7, 1 • 1, 9 7, 9 • , 40 مضيق البسفور ٧١٠ مضيق الدردنيل [چناق قلعه] ٢٦, ٥٥, ٢٦, £ 7 7, £ 10, 1 79, 1 77, 1 77, 1 71 مضيق جيتوا [أو زيتفا توروك] ٤٨ معبد سانت غوتارد ۷۰ معمورة العزيز [خربوط] ٣٤٥,١١٩ [ولاية] معن اوغلي ٥٠ المغرب [أنظر: فاس] ٧٥١,٦٥٥,٢٣٨,٢٣٤ مغنيسا [أنظر: مانيسا] ٧٥٦,١٥٨ مقبول ابراهيم باشا ١٧٨ مقدونیا ۱۵, ۱۲۱, ۱۱۹, ۱۱۳, ۱۱۳, ۱۲۱, ۱۲۱, ,٣٦٣, ١٣٢, ١٢٧, ١٢٤, ١٢٣, ١٢٢ Y.Y, 01Y مكة المكرمة ٣٤ ,١٩٧, ١٣٨, [هـ] ,١٩٧, ١٩٧, ٧٠٤, ٦٨٣, ٦٣٣, ٦٢٣, ٥٤٤, [ه] المكسيك ٦٠٥ ملا گورانی ۲۸۵ ملا لطفي ۲۸۲,۲۸۱ ملازگرد ۲۳٫۵ ملاطية ۲٫۱۱۹٫۳۲٫۱۸ ملاطية [لواء],٧٤٨,٥٥٧ ملهمي ابراهيم ۲۰۲ المملكة العربية السعودية ٧٢٣ المملكتان [الافلاق والبغدان] ١٠٧,١٠٦,١٠٥ مناستر ۲۱۸, ۱۳۲, ۱۳۲, [ولاية] ,۳٦٨, منتش زاده عبد الرحيم افندي ٤٩١

ميلان ٤٤٨

نهر الفرات ۲۰۱,۷۳۳,۷۳۰ ۱۱ ميلوش او بر و نوفيتش [باش كنز] ٩١ نهر الفولغا ٢٢٨,٤٤ (0) نهر اوزي [الدينيير] ٥٨,٥٧ نائلي عبد الله باشا ٢٠٢ نهر بروت ۹۰،٦٢ نابليون الثالث ٣٣٨ نهر چقور اووه ۷٤۸ نابولی ۳۷۳.۲۵ نهر راب ۷۰ نادر خان [نادر شاه فیما بعد] ۲۰٫٦٤ نهر ساو ۱ ۳۸ نادر شاه [انظر: نادر خان] نهر طورله [الدينيستر] ٧٨ نازللی ۲۸۰ نهر طونجه ۱۵۲ نامق كمال [الأديب] ٢١٧ نهر مندرس ۷٤۸ نجد ۱۳۸٬۱۲۵ نُوارين ٥٩٥,٩٥,٤٥ نخموان ۱۱٫۱۱ نوانتل [سفير فرنسا] ٦٨٨ نزىب١٠١ نور بانو، السلطانة ١٥٦.١٥٥ النسفي، أبو البركات ٤٩٠ نوعی زاده عطائی ۲۸۰,۲۷۹ نشري [مؤرخ] ٨ نوفا برده Novabirda نوفا برده نصوح باشا ۱۸۲ نظام الملك [وزير السلاجقة] ٢٥,٢٦٧ نیازی بك ۱۲۸ نعيما [المؤرخ] ٢٥,٢٢٤,٢٠٣ نیش ۲۱۳,۷۰۹,۷۱۸,۷۰٤,٦٧۱,۳۲۸ نيقو لا الأول [قيصر روسيا] ٩٦,٩٤ نقاش زاده [عائلة] ۲۹۶ نيقو لا نقاش أفندي ٣٢٢ [هـ]. النمسا ٥٩, ٧٧, ٧٦, ٧٥, ٧٢, ٢٦, ٧٧, نیکبولی ۲۰٫۱۹ ,117, 1 . 2, 1 . 1, 9 ٧, 9 1, 9 ., ٨٣ نیکسار ۲۰۰ ١٢٨, ١٣٩, ١٨٨, ١٣٩, ١٢٨, ١٢٤ نىگدە ١٥٥ , 477, 4.7, 474, 470, 474, 447 Y17, 777, 00T, £1., £.Y, T£Y ( 📤 ) هاربورن، ویلیام [سفیر انجلترا] ۱۹۸,۲۳۲,۲۲۷ النمسا/ المجر [امبراطورية] ٣٣٦, ١٢٣, ١٦٣, هارون الرشيد ٤٨٩,٤٧١ هاليييا ١٢٠ نهاوند ٦٤ هامر ۲۰۷ [هـ],۲۰۹ نهر آقصو [بوغ] ٧٨,٧١ نهر ارگنه ۸۱ه هرات ۲۶ هرار ۳۷۳ نهر الدانوب [الطونة] ٩٠, ٦٨, ٤٧, ٣٨, ١٦, هرتزبرت [خطة..] ۷۷ ,770, 771, 099, 008, £17, 771

YTT, YTY, YT., Y11, 1AT, 1A1, 1YA

نهر الدون ٦٨٦,٢٢٨,٤٤

الهرسك ١٢٨, ١٢٧, ١٢٢, ١١٢, ١١٠, ١٠٨,

01, 000, 077, 777, 777, 777

(ي) باش ۲۸٫٦٦ بافا ۷۱۷٫۷۰۹ يانبولي ٤٠٥ یانوش ز ابولیائی ۳۹,۳۸,۳۷ یانیق [راب] ٤٨ يانيه ٣٤٥,٩٣ [ولاية],٧٦٠,٦٨٠,٦٤٩ ياوادي [قرية] ٦٠١ يحيى [الامام..حاكم اليمن] ١٢٦ يدي قوله ۲۵۷,٦٣٤,٦٣٠ پرگوکی ۷۷ یشیل کوی ۲۳۰,٤۲۹,٤۲۷,۲۲۹,۱۲۹ یکرمی سکز چلبی محمد ۲٤١,٢٣٥,٢٣١ یکی ایل [لواء] ۴٤۸ یکی قبو [حی] ۲۵۱ يكيشهر لى عبد الله افندي ٤٩١ اليمن ٢٤٩, ١٣١, ١٢٧, ١٢٦, ٤٣ [هـ ٢٥٠, V19,077,077,£11,779, Y0V, Y01 اليمني، حسن باشا ٢٥٣ يناكى زاده [عائلة] ٢٠٤ يواكيم [مطران بورصة] ٥٠٢ يورغي [أمير كريت، أنظر: قره يورغي] يوز غاد ٣٦٩ اليوزغادي، عاكف أفندي ٣٣٣ يوسف خاص حاجب ٢٥٥ [هـ] اليونان ٩٤, ٩٥, ٩٤, ٩١٢, ١١٢, ١١٩, ١١٩, ,187, 188, 188, 181, 184, 181, 180 ,707, 099, 077, 774, 7.9, 7.5, 127 يونس [مترجم] ٢٠٤ بیلق او غلی سلیمان باشا ۸۳

هرقل [عظيم الروم] ٢٢٣ هُرِکه ۲۹۳,۷۵۸,۷۵۱ هزار فن أحمد جلبي ٤٢٧ هزار فن حسين أفندي ٤٤٠ همدان ۲۶ الهند ۲۲ ,۱۱۷, ۸۳, ۱۱۷, ۸۳ ,۱۱۷ ,۷۳٤, , ٧١٩, ٧١٧, ٦٨٢, ٥٦٣, ٤٧٢, ٤٣٩ Y01, YEA هنري [شقيق شارل التاسع] ٤٦ هو لاندا ۲۸۲,۲۷۱,۷۱۱ مولاندا (e) وادي چوبوق ۲۰ وارات ٥٦ وارادين ٩,٤٨٥ وَارْدَار يكيجه سي ٧٤٠ وَارِنا ٥٩.٢٢,١٥ ٧٣٤,٧١٨,٧١١ وَاستُوار ۸٫۵۷ و اشنطن ۳۷۳ واصف أحمد أفندي [مؤرخ] ٢٠٦,٢٠٣ وَان ۲٫۲۹٫۲۵۰٫۲۳۲٫۱۳٤٫۱۱۹٫۵۲٫٤۱ 777.08 وزنه جيلر [في استانبول] ٣٨٣ الولايات العربية ٣٥٤ الولايات المتحدة الأمريكية ٢٢,١٣٨ ولاية الطونة [بلغاريا الحالية] ٣٢٨, ١٠٩, £17, 707, 7£9, 7£7, 7£0, 7£7 [ایالهٔ] ۲۱۶, ۷۲۳, ۷۰۰, ۱۷۱, ويدين ٤٠٥,٨٣,٦٦ ويزه ٥٠٤ ويلهلم [قيصر] ٣٣٨